
3 
 

A Z Ə R B A Y C A N   M İL L İ   E L M L Ə R   A K A D E M İ Y A S I 

A. B A K I X A N O V   A D I N A   T A R İ X   İ N S T İ T U T U 

 

 

 

AZƏRBAYCAN 

TARĠXĠ 

 

 

 

III-XIII əsrin I rübü 

 

Y E D D Ġ    C Ġ L D D Ə 

II CĠLD 

 

 

 
 

 

 
 
 

B A K I,  E L M,  2 0 0 7 
 



4 
 

 

 

 

Bu kitab "Azərbaycan tarixi. Yeddi cilddə. II cild" (Bakı, Elm, 1998) nəşri 

əsasında təkrar nəşrə hazırlanmışdır 
 

 

 

 

 

Məsul redaktor: Nailə Vəlixanlı 

akademik 

 
 

 

 

 

 

ISBN 978-9952-448-34-4 

947. 5402-dc22 

Tarix - A zərbaycan 

Azərbaycan tarixi. Yeddi cilddə. II cild (III-XIII əsrin I rübü). Bakı. " Elm". 

2007. 608 səh. - 24 səh. illüstrasiya. 

Yeddi cildlik "Azərbaycan tarixi"nin II cildində III əsrdən tutmuĢ XIII yüzilin I 

rübünədək olan dövrü tədqiq edilmiĢ, sasanilərin və ərəb lərin hakimiyyətləri 

zamanı baĢ verən siyasi-ictimai, iqtisadi-mədəni dəyiĢikliklər aĢkarlaĢdırılmıĢdir. 

Xilafət in zəifiəd iyi dövrdə təĢəkkül tapan Azərbaycan feodal dövlətlərinin tarixi, 

səlcuq yürüĢü və onun nəticələri, A zərbaycan Atabəyləri dövlətinin yaranması və 

süqutu, eləcə də dövrün ictimai, iqtisadi, mədəni həyatı və maddi mədəniyyəti bu 

cilddə geniĢ Ģərh olunmuĢdur. 

© "Elm" nəĢriyyatı, 2007 



5 
 

GĠR Ġġ 1  
 

Son illər A zərbaycan alimləri xalqımızın tarixini aĢkarlaĢdıran geniĢ 

tədqiqatlar aparır, bu yaxın laradək tarix kitablarının qıt lığ ından Ģikayətlənən 

yurddaĢlarımızın haqlı g iley inə cavab verə biləcək əsərlər yaratmağa çalıĢırlar. Bu 

baxımdan üçcildlik "Azərbaycan tarixi''nin akademik nəĢrindən sonrakı illərdə 

yazılmıĢ və tariximizin müxtəlif dövr və problemlərinə həsr edilmiĢ onlarca 

monoqrafiyanın xüsusi dəyəri vardır.  

Azərbaycanın orta çağ tarixini tədqiq edən alimlərimiz də 60-cı illərin 

əvvəlindən baĢlayan və az qala, qırx illik müddəti əhatə edən bu dövrdə böyük 

uğurlar qazanmıĢ, sasanilərin hakimiyyətindən tutmuĢ monqolların iĢğalınadək 

olan dövrün ağır-yüngül problem və məsələlərin i həll edə bilən, yeni araĢdırmalara 

əsaslanan monoqrafiyalar yazmıĢ, müxtəlifd illi orta əsr qaynaqlarına Azərbaycan 

və rus dillərində yeni həyat vermiĢlər.  

Oxuculara təqdim olunan və Vətən tariximizin on beĢ əsrlik orta çağ 

dövrünün birinci min ilində və ikinci min ilin in ilk yüzilliklərində baĢ vermiĢ 

hadisələri əks etdirən bu kitab xalq ımızın həyat salnaməsinin ən mühüm 

səhifələrini özündə cəmləĢdirmiĢdir. Alimlərimizin apardıqları tədqiqatlar sübut 

etmiĢdir ki, feodal münasibətlərinin təĢəkkül tapdığı və möhkəmləndiyi bu dövrdə 

tarixi A zərbaycan ərazisində bütün regionun həyatında həlledici əhəmiyyətli, 

sədası sonrakı yüzilliklərdə belə əks olunan mühüm hadisələr baĢ vermiĢdir.  

Bu elə b ir dövr id i ki, qu ldarlıq quruluĢunun böhranı ilə əlaqədar bütün 

Aralıq dənizi sahili və Ön Asiya ölkələrində daha mütərəqqi ictimai-iqtisadi 

formasiyanın - feodalizmin rüĢeymləri yaranırd ı. Həmin ölkələr üçün həlledici 

əhəmiyyətə malik olan bu proseslər tarixi A zərbaycanın vilayətlərin i də əhatə 

etmiĢ, lakin quldarlıq quruluĢu ənənələrinin kök saldığı cəmiyyətlərə nisbətən 

burada feodal istehsal münasibətləri, əvvəla, daha erkən fo rmalaĢa bilmiĢ, ikincisi 

isə daha intensiv olmuĢdur. 

Azərbaycanın siyasi tarixində orta çağın baĢlanğıcı Ģimalda Dərbənddən 

cənubda Zəncanadək, Ģərqdə Xəzər dənizi, qərbdə Kiçik Qafqaz dağlarınadək 

geniĢ bir ərazin i əhatə edən tarixi torpaqlarımızın III əsrin II yarısında Cənubi 

Qafqazın digər vilayətləri ilə birlikdə Sasani imperiyasının tərkibinə daxil edilməsi 

ilə  əlamətdardır. Sasani iĢğalı nəticəsində hələ e. I əsrinin  əvvəllərindən bu ərazin in 

cənubunda - Atropatenada hakimiyyət baĢında olan Parfiya arĢakilərin in kiçik 

sülaləsi aradan götürülür; pəhləvi mənbələrində Adurbadaqan adlandırılan bu yer 

yeni imperiyanın artıq heç bir dövlət statusu qalmayan adi vilayə tinə çevrilir. 

Tarixi Azərbaycan ərazisinin Ģimal torpaqların ı özündə birləĢdirən A lbaniya isə  

 

1 1998-ci ildə yazılmıĢdır.  

 



6 
 

sasanilərin vassal asılılığ ına düĢsə də, özünün hələ e. I əsrindən hakimiyyətə gələn 

mənĢəcə parfiyalı arĢakilər sülaləsindən olan hökmdarlarını qoruyub saxlaya bildi.  

Erkən feodalizm dövründə tarixi Azərbaycan ərazisində mülkiyyətin 

dövlət (hökmdarın Ģəxsində) forması onunla yanaĢı mövcud olan xüsusi feodal 

mülkiyyəti formasına nisbətən üstünlük təĢkil edirdi. Feodal münasibətlərin in 

inkiĢafı, feodal sinfinin və torpaq üzərində xüsusi feodal mülkiyyətin in 

formalaĢması ilə əlaqədar əsas torpaq fondunun dövlətin əlindən tədricən kübar 

nəsillərin əlinə keçməsi prosesi baĢ verdi. 

Feodal münasibətlərinin möhkəmlənməsi burada məhsuldar qüv vələrin 

inkiĢafına Ģərait yaratdı. Yazılı mənbələr, eləcə də arxeoloji və etnoqrafik 

materiallar Azərbaycanda əkinçilik, maldarlıq və sənətkarlığ ın inkiĢafında xüsusi 

irəliləyiĢ olduğunu göstərdi. Yenə həmin mənbələr erkən orta əsr Azərbaycanında 

yeni Ģəhərlərin salınması, köhnə Ģəhərlərin çiçəklənməsi prosesinin getdiyini sübut 

etdi. 

Ġstehsal qüvvələrinin artması, feodal münasibətlərinin inkiĢafı və 

möhkəmlənməsi nəticəsində, eləcə də Albaniya və Adurbadaqanın iqtisadiyyatında 

Ģəhərlərin ro lunun yüksəlməsi ilə bağlı olaraq Ģəhərlərin sosial strukturunda da 

dəyiĢikliklər baĢ verdi, əkinçiliklə əlaqəni kəs miĢ azad sənətkarlar meydana çıxd ı.  

Erkən orta əsrlər dövründə Azərbaycan əhalisi sasanilərə, bizans lılara və 

baĢqa iĢğalçılara qarĢı mübarizə apard ı. V əsrin əvvəllərindən türkdilli tayfaların 

hələ eramızın ilk əsrlərindən baĢlanan axını daha da gücləndi. Əsasən Dərbənd 

keçid indən olan bu axının qarĢısını almaq üçün sasanilər Azərbaycan torpaqlarında 

güclü müdafiə xətləri çəkməyə baĢladı.  

IV yüzildən baĢlayaraq, xristianlıq Albaniyanın dövlət dininə, yeni 

yaranmıĢ feodal cəmiyyətinin hakim ideologiyasına çevrild i. ZərdüĢtiliy in möhkəm 

yer tutduğu Sasani vilayəti Adurbadaqan isə bu dövrdə artıq müstəqilliyini it irsə 

də, dini və mədəni mərkəz rolunu daha da artırd ı. 

VI əsrdə Sasani hökmdarı I Xosrov ƏnuĢirəvanın keçirdiyi yeni inzibati 

islahata əsasən Albaniya da Atropatena və baĢqa yerlərlə birlikdə Sasani 

imperiyasının "Adurbadaqan (ərəb-fars ənənəsinə görə Azərbaycan) kustu (tərəfi)" 

adlanan ġimal bölgəsinə daxil edildi. Bununla da hələ erkən Sasanilər dövründə 

siyasi mənasını itirmiĢ və yalnız coğrafi adını saxlamıĢ "Adurbadaqan - 

Azərbaycan" məfhumu ilk dəfə o laraq Arazdan Ģimalda və cənubda yerləĢən 

torpaqlarımızı özündə birləĢdirən vahid siyasi-inzibati mənanı kəsb etdi
1
. 

Azərbaycanın və azərbaycanlıların həyatında baĢ vermiĢ bu mühüm hadisədən 

sonrakı dövrlərdə ("ərəb", "səlcuq" və s.) "Azərbaycan" məfhumu yaranmıĢ, tarixi  

Ģəraitə uyğun olaraq müxtəlif mənaları (siyasi-inzibati,coğrafi və ya siyasi) daĢıyır. 

 

 
1 Məhz bu səbəbdən biz Albaniya və Adurbadaqanın vahid "Azərbaycan" siyasi-

inzibati adı ilə birləĢdiyi dövrə qədərki tarixini ayrılıqda təqdim edirik.  

 



7 
 

VII əsrin əvvəllərində Azərbaycan Ģimaldan gələn xəzərlərin, ortalarına 

yaxın isə cənubdan gələn ərəblərin hücumlarına məruz qalırdı. Ölkəmizin  və 

xalq ımızın taley ində həlledici dəyiĢikliklərə səbəb olan bu hücumlar, nəhayət, 

Albaniyanın dövlət müstəqilliyinə son qoyulması, tarixi A zərbaycan torpaqların ın 

geniĢ ərazili yeni imperiyanın - Ərəb Xilafət inin tərkibinə qatılması ilə nəticələn ir.  

Azərbaycanın vahid dövlət tərkib ində olması ölkənin ayrı-ayrı 

vilayətlərinin iqtisadi və mədəni yaxınlaĢmasın ı təmin edir.  

Feodalizmin inkiĢafı ilə kəskinləĢən sinfi mübarizə Azərbaycan ərazisində 

də müxtəlif formalarda təzahür edir. 

VIII əsrin ortalarına yaxın daha da artaraq bütün Xilafət vilayətlərini 

bürüyən və mərkəzi hakimiyyətə qarĢı yönəldilən d ini-siyasi hərəkat Azərbaycanda 

yerli ərəb üsuli-idarəsini hədəf etdi. Dövrün bütün çıxıĢları kimi din i zəmində 

təĢəkkül tapan bu mübarizə siyasi mahiyyət kəsb edərək, xüsusilə Babək 

xürrəmin in rəhbərliy i dövründən ərəb əsarətinə və feodal istismarına qarĢı 

yönəldilmiĢ qüdrətli ümumxalq hərəkat ına, sözün əsil mənasında, azadlıq 

müharibəsinə çevrilir. Bu hərəkat, tabeliyində olan xalq larla Xilafət in qarĢılıq lı 

münasibətlərini kəskinləĢdird i, ərəb imperiyasının parçalanma prosesini 

sürətləndirdi. 

IX əsrin sonu - X əsrin əvvəli Ərəb Xilafətinin ucqarlarındakı yerli hakim və 

caniĢinlərin separatizminin güclənməsi, mərkəzi hakimiyyətdən yarımasılı və ya 

müstəqil dövlət qurumların ın yaranması ilə əlamətdardır. Bu dövlətlərin hakimləri 

tədricən xəlifə xəzinəsinə göndəriləcək verg ilərin miqdarını azaltdılar, onu 

ödəməkdən imtina etdilər və beləliklə də, müstəqillik əldə edərək, xəlifənin ancaq 

dini rəhbərliyini qəbul etdilər.  

Ərəb iĢğalından sonrakı dövrdə Azərbaycan əhalisi islamı qəbul etməyə 

baĢladı. Lakin yeni dini ideologiyanın Azəıbaycanın cənub, xüsusilə Ģimal 

hissəsində qərarlaĢması X yüzildə də davam edən, uzun çəkən bir proses oldu. 

Xilafət in iĢğal etdiyi ölkələr, o cümlədən Azərbaycan islamlaĢdıqca yeni din bu 

ölkələrin xalqların ı ideolo ji cəhətdən birləĢdirən böyük qüvvəyə çevrildi. Ġslamın 

geniĢ vüsəti ilə əlaqədar bu dini qəbul etmiĢ bütün xalq lar kimi, ümumi 

"müsəlman‖ məfhumu ilə birləĢmiĢ azərbaycanlılar da, xüsusilə IX-X əsrlərdə 

tərəqqi, X-XII əsrlərdə çiçəklənmə dövrünü keçirən müsəlman mədəniyyətinin 

inkiĢafı prosesində iĢtirak etdilər.  

XI əsrin 70-ci illərin in sonunda Azərbaycan torpaqları Orta Asiyadan Aralıq 

dənizinədək, Qafqazdan Ġran körfəzinədək olan yerləri özündə birləĢdirən Böyük 

Səlcuq imperiyasının tərkibinə daxil edilir.  

Bu dövrdə Azərbaycan ərazisində cərəyan edən dil, din, ərazi, mədəniyyət və 

iqtisadi əlaqələr vəhdəti zəminində yeni etnik birliyin - türkd illi Azərbaycan 

xalq ının fo rmalaĢması prosesi baĢa çatdı. 

Səlcuq dövlətinin tənəzzülü dövründə yeni növ dövlət birləĢ mələrinin - 

atabəyliklərin təĢəkkülü üçün zəmin yarandı. 1136-cı ildə ġəmsəddin Eldəniz 



8 
 

tərəfindən əsası qoyulan Azərbaycan Atabəyləri dövləti dövrün ən qüdrətli və 

mədəni dövlətlərindən oldu. 

Azərbaycanda mədəni həyatın yüksəlməsi ilə səciyyələnən XII əsr 

Azərbaycan intibahı dövrü hesab edilir, məhz, bu dövrdə Azərbaycan xalqı 

dünyaya görkəmli alimlər, Ģairlər, memarlar bəxĢ edir.  
Taleyüklü  hadisələrlə dolu olan bu dövrün XIX yüzildə Abbasqulu ağa 

Bakıxanov tərəfindən baĢlanan tədqiqi, sonralar üçcildlik "Azərbaycan tarixi"nin I 

cild ində təqdim edilən yığcam, lakin dərin məzmunlu materialla zəngin ləĢdirilsə 

də, daha sonrakı onillərdə aparılan elmi araĢdırmalar yeni fakt ları, yeni mənbələri 

üzə çıxara bilmiĢdir. Azərbaycan alimlərinin gərgin zəhməti, qanı-canı bahasına 

baĢa gələn bu ağır iĢ tariximizin bir çox oxunmaz səhifələrin i bərpa etdi, 

xalq ımızın ömür yolunu iĢıqlandırdı, q iymətli tədqiqat iĢlərin i ortaya gətirdi. 

Bunlardan akademik Ziya Bünyadovun Azərbaycanın VI-IX əsrlər, eləcə də 

Eldənizlər sülaləsi dövrünə, Sara xanım AĢurbəylinin Bakı və ġirvanın tarixinə, 

Sara Qasımovanın ərəblərə qədərki Cənubi Azərbaycan tarixinə, Yusif Cəfərovun 

hun tayfalarının Albaniya ilə qarĢılıqlı əlaqələrinə, Fəridə Məmmədovanın erkən 

orta əsrlər Albaniyasının siyasi tarixinə və tarixi coğrafiyasına, RəĢid GöyüĢovun 

Albaniyada xristianlığın tarixinə, Rəhim Vahidovun erkən orta əsrlər Mingəçevir 

tarixinə, Nailə Vəlixan lının Xilafətin Azərbaycanla qarĢılıqlı münasibətləri 

məsələlərinə, Məmməd ġəriflin in IX-XI əsrlər Azərbaycan feodal dövlətləri 

tarixinə, Saleh Qazıyevin Qəbələ, Rauf Məmmədovun Naxçıvan, Qara 

Əhmədovun Beyləqan, Hüseyn Ciddin in ġamaxı, Ömər Ġs mizadə və Fərhad 

Ġbrahimovun Bakı və s. Ģəhərlərin tarixinə dair yazdıq ları əsərlərin xüsusi 

əhəmiyyətini qeyd etmək lazımdır
1
. 

Tədqiq edilən dövrün tam təsvirini vermək üçün son 40 ildə 

arxeoloqlarımızdan QardaĢxan Aslanov, Ġlyas Babayev, Firudin Qədirov, QoĢqar 

QoĢqarlı, Nəsimi Quliyev, Əsgər Əliyev, Aləm Nuriyev, Abdulla Orucov, Fazil  

Osmanov, Cabbar Xəlilov və baĢqalarının tarixi-arxeolo ji tədqiqatlarını, 

MəĢədixanım Nemətovanın orta əsr epiqrafik ab idələrimizə həsr etdiyi əsərlərini, 

etnoqraflardan Teymur Bünyadov, Qiyasəddin Qeybullayev, sənətĢünas alimlərdən 

Rasim Əfəndi, Nəsir Rzayev, Kamil Məmmədzadə, Cəfər Qiyasi, d ilçi alimlərdən 

Vaqif Aslanov, Q.VoroĢil, Aydın Məmmədov, Tofiq Hacıyev və baĢqalarının, 

ədəbiyyatçılardan Həmid Araslı, Rüstəm Əliyev, Azadə Rüstəmova, Malik 

Mahmudov və onlarca baĢqalarının adlarını çəkmək və əsərlərini xatırlamaq 

vacibdir. 

Vətən tarixĢünaslığımızın tərkib h issəsini təĢkil edən bu əsərlərlə yanaĢı, 

 
 

1  Adları çəkilən bu və digər müəlliflərin əsərləri haqqında kitabın sonunda təqdim 
edilmiĢ mənbələr və ədəbiyyat siyahısma bax.  

 

 



9 
 

V.Bartold, Ġ.Markvart, V.Minorski, K.Trever, Y.Bertels, V.Beylis, Ə.Kəsrəvi və 

baĢqa bu kimi xarici ölkə alimlərinin dövrün tədqiqi üçün az əhəmiyyət daĢımayan 

araĢdırmaların ı da qeyd etmək istərdik. 

Onu da deməliyik ki, burada təqdim etdiyimiz cildin yazılmasında istifadə 

edilmiĢ mənbə və ədəbiyyatın xüsusi təhlilini verməkdən imt ina etdik; belə ki, 

görkəmli mütəxəssislərimizin ayrı-ayrı tarixi dövrlərə həsr etdikləri məlum və 

məĢhur tədqiqatlarında bu iĢ yüksək elmi səviyyədə yerinə yetirilmiĢ, tədqiq edilən 

dövrün tarixĢünaslıq və mənbəĢünaslıq məsələləri səlahiyyətlə həll edilmiĢdir.  
Beləliklə, gördüyümüz kimi, xalqımızın sasanilərin hakimiyyətindən tutmuĢ 

monqolların iĢğalınadək olan orta çağ dövrü son qırx ildə ayrı-ayrı kitablarda öz 

əksini tapa bilmiĢdir. Lakin, bununla yanaĢı, Vətən tarixĢünaslığı qarĢısında dövrün 

tələb etdiyi vacib bir məsələ dururdu: ayrı-ayrı alimlərimizin gərgin əməyin in 

məhsulu olan bu əsərlərin saysız-hesabsız səhifələrinə "səpələnmiĢ" tariximizi 

vahid kitabda cəmləĢdirmək, obyektiv lik və elmiliyə xələl gətirmədən oxuculara 

təqdim etmək. 

Obyektiv və subyektiv səbəblər bu vacib iĢin on illər boyu uzanmasına, 

son illərdə çıxan tarix kitablarının
1
 əhatə etdiyi bir çox mühüm problem və 

məsələlərin, müxtəlif fakt və hadisələrin biri digərini təkzib etməsinə səbəb old u. 

Bu vaxtadək xalq ının və ölkəsinin tarixin i pis-yaxĢı bilməsi i lə  öyünən 

tarixsevərlər bir yana qalsın, hətta mütəxəssislər də tariximizin ayrı-ayrı 

mərhələlərini (o cümlədən bizim cilddə tədqiq edilən dövrü) "özünəməxsus"  elmi 

süzgəcdən keçirən, "özünəməxsus" qayda ilə iĢıqlandıran müəlliflərin bəzi 

fikirlərindən baĢ aça bilmədilər. Eyni mövzuya aid biri digərini təkzib edən, biri 

digərinin  əksi olan faktlar və hadisələr, eləcə də daban-dabana zidd o lan 

"konsepsiyalar" çoxdan bəri gözlənilən bu tarix kitabların ın ümumi uğuruna təsir 

etdi, bir sıra vacib məsələ və problemlərin həllində hərc-mərclik törətdi. 

Bütün bunlar cildi hazırlayan müəllif ko llektiv ini və onun redaksiya 

heyətini ağır imtahan qarĢısında qoydu. Uzun illərdən bəri yenidən və yenidən 

yazılan, dəfələrlə təzə materiallar əsasında dəyiĢdirilən, yeniləĢdirilən mətnlər 

üzərində iĢ davam etdirild i. Tədqiq edilən dövrün səlahiyyətli mütəxəssisləri 

mətnlərin yazılmasına cəlb olundu. Demək o lar, elə bir müəllif olmadı ki, yazd ığı 

fəslə, paraqrafa elmi axtarıĢlarla dəqiq ləĢdirilmiĢ material salmasın, istifadə etdiyi 

mənbəni baĢqa mənbələrlə, eləcə də arxeolo ji tədqiqatların nəticələri ilə, görkəmli 

alimlərin araĢdırmaları ilə müqayisə etməsin. 

Beləliklə, uzun illərin  ağrısı-acısı, sevinci-kədəri ilə  yazılan kitab, nəhayət, baĢa 

çatdırıldı. Lakin ağ ır təəssüf hissi ilə kitabın yazılmasında iĢtirak edən 

əvəzolunmaz elm fədailərimiz akademik Ziya Bünyadovu, tarix elmləri doktoru  

1Mahmud Ġsmayılov. Azərbaycan tarixi. Bakı, 1992; Azərbaycan tarixi. Ən qədim 

dövrlərdən XX əsrin əvvəllərinə qədər. Bakı, 1993; Azərbaycan tarixi (Ən qədim 
zamanlardan XX əsrədək), I c, Bakı. 1994; Azərbaycan tarixi (Uzaq keçmiĢimizdən 1870-ci 

ilə qədər). Bakı. 1996.  



10 
 

Mikayıl Heydərovu, tarix elmləri namizədi Rauf Məmmədovu xatırlamaq istərdik. 

Qoy onların da ruhları Ģad olsun
1
. 

Cild in mətni aĢağıdakı müəlliflər tərəfindən yazılmıĢdır: 

G i r i Ģ - tarix elmləri doktoru Nailə Vəlixanlı. 

I f ə s 1 i ("Azərbaycanın III-VII əsrlərdə ərazisi və əhalisi");  

§ 1 - tarix elmləri doktoru Fəridə Məmtnədova, § 2 - tarix elmləri 

doktoru Sara Qasımova, § 3 - filologiya elmləri doktoru Q.VoroĢil,  

tarix elmləri namizəd i Yusif Cəfərov, tarix elmləri doktoru Sara 

Qasımova və b.-nın tədqiqatları əsasında Nailə Vəlixanlı tərtib 

etmiĢdir. 

II fəsil ("III-VII əsrlərdə Azərbaycanın Ģimalında - Albaniyada 

ictimai quruluĢ və sinfi mübarizə"); § 1-6, 8-10 - tarix elmləri 

doktoru Fəridə Məmmədova, § 7 - tarix elmləri doktoru İlyas 

Babayev. 

III fəsil (―III-VII əsrin ortalarında Azərbaycanın siyasi həyatı 

(Albaniya)"; § 1-3 - tarix elmləri doktoru Fəridə Məmmədova. 

IV fəsil ("III—VII əsrin I yarısında Cənubi Azərbaycanın -

Adurbadaqanın sosial-iqtisadi və siyasi tarixi" ); § 1-8 - tarix elmləri doktoru Sara 

Qasımova. 

V fəsil ("III-VII əsrlərdə Azərbaycan mədəniyyəti"); § 1 - tarix 

elmləri doktoru Qara Əhmədov, § 2 (a) - tarix elmləri doktoru 

Fəridə Məmmədova, § 2 (b) - tarix elmləri doktoru Sara Qasımova, 

§ 3 - sənətĢünaslıq elmləri doktoru Nəsir Rzayev, tarix elmləri dok- 

toru Aləm Nuriyev, tarix elmləri namizədi Qoşqar Qoşqarlı və b.-nın 

tədqiqatları əsasında Nailə Vəlixanlı tərtib etmiĢdir. §  4 - sənət- 

Ģünaslıq doktoru Kamil Məmmədzadə (Azərbaycanın Ģimalı) və 

tarix elmləri doktoru Sara Qasımova (A zərbaycanın cənubu). 

VI fəsil ("Ərəb iĢğalı ərəfəsində və dövründə Azərbaycanın siyasi 

vəziyyəti. Azərbaycanın Ərəb Xilafət i tərkibinə daxil edilməsi"); § 1 - tarix elmləri 

doktoru Fəridə Məmmədova, § 2-3 - tarix elmləri doktoru Naih Vəlixanlı, § 4 - 

akademik Ziya Bünyadov. 

VII fəsil ("Azərbaycan Ərəb Xilafəti tərkibində"); § 1-2 - tarix elmləri 

doktoru Nailə Vəlixanlı, § 3 - akademik Ziya Bünyadov və tarix elmləri doktoru 

Nailə Vəlixanlı. 

VIII fəsil (" VII-X əsrlərdə A zərbaycanda sosial-iqtisadi 

məsələlər"); § 1 - müxbir üzv Teymur Bünyadov, § 2-3-tarix 

elmləri doktoru Nailə Vəlixanlı. 

 
1
 Çox təəssüf ki, kitabın ilk (1998-ci il) nəĢrindən sonraki illərdə müəlliflərdən 

Sara xanım AĢurbəyli, Qara Əhmədov, Zakir Məmmədov, Kamil Məmmədzadə, Q.VoroĢil, 
Nəsir Rzayev, Aləm Nuriyev dünyalarını dəyiĢmiĢlər (məsul red.).  

 



11 
 

IX fəsil ("Xilafətdə Əməvilərə və Abbasilərə qarĢı dini-siyasi 

hərəkat. A zərbaycanda xürrəmilər-babəkilər hərəkatı"); § 1 -4 - tarix 

elmləri doktoru Nailə Vəlixanlı, § 5-7 - akademik Ziya Bünyadov 

və tarix elmləri doktoru Nailə Vəlixanlı. 

X fəsil (" VII-X əsrlərdə Azərbaycan mədəniyyəti"); § 1 - tarix 

elmləri doktoru Qara Əhmədov, § 2 - tarix elmləri doktoru Nailə 

Vəlixanlı və fəlsəfə elmləri doktoru Zakir Məmmədov, § 3 - tarix 

elmləri doktoru Nailə Vəlixanlı və filologiya elmləri doktoru Göv- 

hər Baxşəliyeva, § 4 - sənətĢünaslıq doktoru Kamil Məmmədzadə. 

 XI fəsil ("Xilafətin zəifləməsi və Azərbaycan ərazisində 

IX-X əsrlərdə yaranan feodal dövlətlərinin siyasi tarixi"); §1,3, 6 -7 

- tarix elmləri doktoru Nailə Vəlixanlı, § 2 - tarix elmləri doktoru 

Sara xanım Aşurbəyli, § 4 - tarix elmləri doktoru Fəridə Məmmədova, § 5 - tarix 

elmləri doktoru Nailə Vəlixanlı və tarix elmləri namizədi Yunis Nəsibov. 

 XII fəsil ("Azərbaycan inkiĢaf etmiĢ  feodalizm dövründə 

(XI-XII əsrlər)"); § 1 - tarix elmləri namizədi Yunis Nəsibov, § 2-8 

- akademik Ziya Bünyadov. 

 XIII fəsil ("XI-XII əsrlərdə A zərbaycanda sosial-iqtisadi 

quruluĢ"); § 1-5 - tarix elmləri doktoru Mikayıl Heydərov. 

 XIV fəsil ("Azərbaycan xalqın ın və Azərbaycan dilinin forma - 

laĢmasının baĢa çatması") - tarix elmləri doktoru Nailə Vəlixanlı. 

 XV fəsil ("XI-XII əsrlərdə Azərbaycan mədəniyyəti"); § 1 - tarix 

elmləri doktoru Qara Əhmədov, § 2 - mətni baĢlıca olaraq sənət- 

Ģünaslıq doktoru Kamil Məmmədzadə, sənətĢünaslıq namizədi 

Cəfər Qiyasi və b.-nın tədqiqatları əsasında Nailə Vəlixanlı tərtib 

etmiĢdir. § 3 - sənətĢünaslıq doktoru Rasim Əfəndi, § 4 - tarix elm- 

ləri doktoru Məşədi xanım Nemətova, § 5 - tarix elmləri namizədi 

Rauf Məmmədov və tarix elmləri doktoru Fəridə Məmmədova (alban 

ədəbiyyatı), § 6 - tarix elmləri doktoru Nailə Vəlixanlı, § 7 - fəl- 

səfə elmləri doktoru Zakir Məmmədov.  

Kitabın biblioqrafiyasını Nailə Vəlixanlı, Qara Əhmədov və Fəridə 

Məmmədova, xronoloji cədvəli Nailə Vəlixanlı hazırlamıĢlar. 

Kitabın müəllif kollektivi və redaksiya heyəti cild in çapa hazırlanmasında 

köməyini əsirgəməyən xeyirxah niyyətli bütün Ģəxslərə, redaksiya, nəĢriyyat v ə 

mətbəə iĢçilərinə dərin təĢəkkürünü bild irir, oxucularımızdan isə iltifat gözləy ir. 

 

Nailə Vəlixanlı 

 

 

 

 



12 
 

I FƏSĠL 

 

AZƏRBAYCANIN III-VII ƏSRLƏRDƏ ƏRAZĠSĠ VƏ 

ƏHALĠSĠ 
 

§ 1. ALBANĠYA. SĠYASĠ-ĠNZĠBATĠ VAHĠDLƏR VƏ 

ETNĠK SƏRHƏDLƏR 
 

V-VIII əsrlər erməni yazılı mənbələrindəki məlumatlara və alban müəllifi 

Moisey Kalankatlıya görə I-VII əsrlərdə Albaniya Ģimalda Qafqaz sıra dağlarından 

cənubda Araz çayına, qərbdə Ġberiyadan Ģərqdə Xəzər dənizinədək geniĢ bir ərazini 

tuturdu. Təbii sərhədlər bu ərazini çoxsaylı bölgələrə ayırmıĢdı. Ġnzibati-ərazi 

baxımından Albaniya vilayətlərə - qavarlara və əyalətlərə -nəhənglərə bölünürdü. 

Albaniyanın Kürün sol sahilin i tutan ərazisi inzibati baxımdan ancaq 

qavarlara - vilayətlərə bölünürdü. VII əsr " Erməni coğrafiyası"na görə sol sahil 

Albaniyası on bir vilayətdən ibarət idi. Yerli alban mənbəyi onlardan həm ə razi, 

həm də siyasi baxımdan daha əhəmiyyətli o lan Qəbələni, ġəkini, Kambisenanı və 

Ecerin i qeyd edir. Bunlardan Qəbələ, ġəki və Kambisena kilsə-inzibati vahidi o lan 

yepiskopluq yeparxiyası id i; onların nümayəndələri olan yepiskoplar bütün alban 

məclislərində təmsil o lunurdular. Adları çəkilən qavarlarla yanaĢı sol sahil 

Albaniyasına heç də həmiĢə Albaniya dövləti tərkibində olmayan Lpiniya və Çoqa 

(Çola və ya.Çora) ölkələri də daxil id i. Hələ V əsrin ik inci yarısında bu ölkələr 

özünəməxs ııs daxili muxtariyyəti saxlayan ucqar vilayət idi. Lakin 488-ci ildən 

sonra alban hökmdarı III Vaçaqanın dövründə Lpiniya və Çoqa qəti olaraq Alban 

dövləti tərkibinə daxil o ldu, Çoqa vilayəti eyni adlı və ya Dərbənd keçidindən 

cənuba doğru - BaĢ Qafqaz sıra dağlarının Ģərq qolunun Xəzər dənizinə lap 

yaxınlaĢdığı yerədək (təxminən BeĢbarmaq dağınadək) olan Xəzərsahili zolağı 

əhatə edirdi. 

Bu vilayətdə tabasaranlılar, albanlar, çilblər (silvlər), leqlər, maskutlar, 

xəzərlər, hunlar yaĢayırdılar. Vilayətin əsas Ģəhərləri Çoqa, Dərbənd və Sri idi.  

Çoqa vilayəti mühüm strateji əhəmiyyətli ərazin i tuturdu. BaĢ Qafqaz 

silsiləsi ilə Xəzər dənizi arasında olan və Albaniya qapıları adlanan keçid burada 

yerləĢirdi. ġimal istiqamət indən gələn, nəinki Albaniya, eləcə də Ġran Sasani 

dövləti və Bizans imperiyası üçün təhlükə təĢkil edən müxtəlif köçəri tayfalar 

məhz bu qapıdan soxula bilərdilər. Ona görə bu keçidin qorunmasında albanlarla 

yanaĢı, o dövrün iri dövlətləri olan Sasani Ġranı və Bizans da maraqlı idi. 

Çoqadan qərbdə, onunla ġəki arasında Lpiniya vilayəti yerləĢirdi. Burada 

albanlar, lp inlər və baĢqa etnik qruplar yaĢayırdılar.  

Alban tarixçisi lp inləri (lupenləri) müasir Dağıstanın dağlıq hissəsində, 

silvlərlə (çilb lərlə) yanaĢı yerləĢdirir. Bəzi tədqiqatçılar (S.Yeremyan, K.Əliyev ) 



13 
 

lpinləri Samur çayın ın yuxarı və orta his səsində və ya Alazan çayı vadisində 

yerləĢdirirlər. Görünür, lpinlər Samur çayının mərkəzi hissəsindən Alazan 

vadisinədək Ģərqdən qərbə doğru uzanan ərazidə məskunlaĢmıĢdılar.  

Kambisena (Kambecan) vilayəti Albaniyanın Ģimal-qərbində Ġberiya 

sərhədində yerləĢmiĢdi. O, Ģimal-qərbdə Alazan çayın ın orta axarından və Ġoridən 

tutmuĢ cənubda Kür çayınadək, Ģərqdə isə Alazan, Ġori və Kür çayların ın 

qovĢağınadək olan ərazin i əhatə edirdi. Bu vilayət daĢlı ġirak yaylasının y arısını 

tuturdu. Burada albanlar, lpin lər, skif, ya sak tayfaları nəsillərindən olanlar və 

nəhayət, savirlər yaĢayırdılar. Bəzi tədqiqatçılar (məsələn, A.Yanovski) Alazan 

çayı vadisində çilb ləri (silv ləri) də yerləĢdirirlər. 

Eceri (Heceri) vilayətinin adı müasir Ucar Ģəhərinin adında qorunub 

saxlanmıĢdır. Mənbələrdən ("AĢharatsuys") görünür ki, bu vilayət DəĢti-Bazqan da 

adlanırdı. O, Qəbələ v ilayətindən cənubda, Qarasu və Gird iman çayları aras ındakı 

ərazidə yerləĢirdi, cənub sərhədi Kür çayına çatırdı.  

Qəbələ vilayəti tarixi Eceri vilayətindən Ģimalda, ġəki və Çoqa vilayətləri 

arasında yerləĢirdi. Antik və erkən orta əsrlər A lban dövlətinin ilk paytaxtı o lan 

Qəbələ Ģəhəri bu vilayətdə idi. Sasanilərin təyin etdikləri mərzbanların 

iqamətgahına çevrilən Qəbələ bununla əlaqədar "Vostani Mərzban" adlanmağa 

baĢlayır. Bu vilayətin Ģimalında xeçmataklar, ijimaxlar, qluarlar, qatlar, cənubunda 

isə albanlar, xəzərlər, hunlar, bıılqarlar, barsillər yaĢayırdılar. K.V.Treverin 

fikrincə, tavasparlar, xeçmataklar, quqarlar, q luarlar, qatlar Qafqaz etnosu idilər.  

Tarixi ġəki (Şako, Şake) vilayəti eyni adlı mərkəzi ilə (ġake, gürcü 

mənbələrində Nuxpato) Albaniyanın Ģimal-qərb ində, Qafqaz sıra dağların ın 

ətəyində, Qəbələ vilayətindən Ģimal-qərbdə yerləĢird i; bu vilayət qərbdən və 

cənub-qərbdən tarixi Kambisena vilayəti ilə, Ģimal-Ģərqdən Lpiniya, cənub-Ģərqdən 

isə Qəbələ ilə həmsərhəd idi.  

Belə güman edirlər ki, antik dövrdə Ay - Selena ilahəsinin məbədi ġəki 

vilayətində yerləĢird i. ġəkidə albanlarla yanaĢ ı, qədim skif və ya sak tayfaların ın 

nəsilləri (bu öz əksini ġəki toponimində tapmıĢdır), eləcə də zeken lər (tsekan), 

xenuklar (henioxlar) yaĢayırdılar. 

Sağ sahil Albaniyası isə siyasi-inzibati baxımdan dörd iri nəhəng əyalətə 

bölünürdü: Arsax, Ut ik, Paytakaran və Sünik. Onların hər biri öz növbəsində 

həmçinin kilsə-inzibati vahidləri də olan qavarlara - vilayətlərə ayrılırdı.  

Azərbaycanın cənub-Ģərq hissəsində yerləĢən Paytakaran (yunan-Roma 

mənbələrində Kaspiana, fars -ərəb mənbələrində Balasakan, Balasacan) əyaləti Mil 

və Muğan düzlərinin bir hissəsini, Kür çayından aĢağıda olan ərazin i tııtur, Ģərqdə 

Xəzər dənizinədək u zanırd ı. 

Məlumdur ki, e .ə. II əsrdə erməni hökmdarı I ArtaĢes tərəfindən iĢğal 

olunmuĢ Kaspiana - Paytakaran e.ə. 55-ci ilə qədər Ermənistanın tərkibində 

qalmıĢdı. Bundan sonra Kaspiana (Paytakaran) siyasi baxımdan gah Albaniyaya, 

gah da Atropatenaya meyil göstərmiĢ, gah birincinin, gah da ikincin in tərkibində 



14 
 

olmuĢdur. Eramızın IV əsrin in ikinci yarısından Kaspiana - Paytakaran qəti olaraq 

alban vilayəti oldu. Bu vilayətin mərkəzi eyni adlı Paytaka ran - Beyləqan Ģəhəri 

idi. Vilayət ara-sıra özünəməxsus daxili muxtariyyətdən də istifadə edirdi. I 

ġapurun fars yazısında (III əsr) onun fəth etdiyi ölkələr sırasında Paytakaran 

vilayətinin adı Albaniya, Ġberiya və Ermənistanla yanaĢı çəkilir. VII əsr erməni 

coğrafiyasında Balasakan ġimali Qafqaz kustuna daxil olan ölkələr sırasında 

xatırlanır. Paytakaran vilayətində kaspilər, balasiçlər, balaslar, hunlar, xəzərlər, 

akasirlər, aynianlar yaĢayırdılar.  

Bəzi tədqiqatlar kaspiləri dil cəhətdən Ön Asiya xalq larına qohum hesab 

edir, d igərləri isə Dağıstan tayfalarına aid edirlər.  

Kür çayının sol sahilində yerləĢən tarixi Utik (yunan mənbələrində Otena) 

vilayəti Ģərqdən Paytakaran, cənubdan Arsax, Ģimaldan Kür çay ı arasındaydı; 

vilayətin qərb hüdudları Albaniyanın Ġberiya ilə sərhədinə qədər uzanırdı. 

Albaniyanın ikinci və sonuncu paytaxt ı olan Bərdə (Partav) Ģəhəri bu vilayətdə 

yerləĢirdi. 551-ci ildən Bərdə Albaniya katolikosunun (patriarxın ın), 630-cu ildən 

isə Mihranilər sülaləsindən olan ilk alban hökmdarı Varaz Qriqorun iqamətgahına 

çevrilir. Uti əyalət i - qavarı öz növbəsində inzibati vahidlərə bölünürdü; onlardan 

ən mühümü Sakasena (ġakaĢen) və Qardman (Girdiman) idi.  

Utidə məskunlaĢmıĢ utilər, qarqarlar, savdeylər ənənəyə görə albanların 

əfsanəvi əcdadı Aranın nəslindən hesab olunurdular. Bu, onların alban ittifaqı 

tərkib indəki ən qədim yerli tayfalardan olduğunu söyləməyə əsas verir. Avtoxton 

(yerli) əhali ilə yanaĢı, Sakasenada saklar, Girdimanda Ġran mənĢəli Mihranilər 

məskunlaĢ mıĢdılar. Bu tayfaların adları öz əksini toponimlərdə tapır. Qarqarların 

adları isə Qarqar düzündə (indiki Mil düzü) qalır. Mənbələr V-VI əsrlərdə burada 

yaĢayan kəngərlər və savirlər haqqında da məlumat verir.  

Tarixi Arsax (antik mənbələrdə Orxistana) vilayəti sağ sahil Albaniyasının  

(Hazırda Qarabağın dağlıq hissəsi və Mil düzü) əyalətlərindən biri id i. "Erməni 

coğrafiyası"na görə bu əyalət öz növbəsində 12 kiçik inzibati vahidə bölünürdü. 

Arsax əhalisini albanlar, qarqarlar, hunlar, xəzərlər, barsillər təĢkil edirdi. 

Alban dövlətinin süqutundan sonra patriarxlığın mərkəzi Arsaxa keçir. 

Mənbələrdə Arsax " möhkəmləndirilmiĢ vilayət", "möhkəm ö lkə" adlan ırd ı. 

Sünik (Sisakan, Sisəcan) vilayəti Albaniyanın lap cənubunda, Arazın sol 

sahilində yerləĢirdi. K.V.Trever haqlı olaraq Sünikin etnik, siyasi və mədəni 

cəhətdən Ermənistandan daha çox Albaniya və Atropatena ilə bağlılığ ını qeyd edir. 

Bu vilayət müəyyən dövrlərdə (Ermənistan 387-ci ildə Ġran və Bizans arasında 

bölüĢdürüldükdən sonra) siyasi cəhətdən gah Albaniyanın, gah da Atropatenanın 

tərkib ində olmuĢdu. Sünik - Sisakan əhalisi əsasən avtoxton idi, V əsrdə burada 

kəngərlər məskən saldılar.  

Bu alban vilayətlərin in hər biri daha kiçik inzibati vahidlərə bölünürdü. 

Siyasi sərhədlər. Elmdə belə b ir f ikir var ki, qədim və erkən orta əsrlər 

dövrlərində Albaniya Kürdən Ģimala doğru ərazini tııtur, yəni ancaq Kürün sol 



15 
 

sahilini əhatə edirdi. Həmin rəyə görə Kür və Araz çayları arasındakı ərazi 

ermənilərə məxsus olmuĢ, yalnız 387-ci ildən sonra Albaniyaya keçmiĢ, lakin buna 

baxmayaraq etnik, siyasi və mədəni cəhətdən Ermənistanın Ģərq vilayətləri hesab 

olunmaqda davam etmiĢdi. 1784-cü ildə irəli sürülən bu iddia erməni alimi 

M.Çamçyana məxsusdur. Bu  fikri əsaslandırmaq üçün sonralar bir sıra cəhdlər 

edilmiĢdir. Bəziləri (S.T.Yeremyan, K. V.Trever) belə hesab edirlər ki, Kürün sağ 

sahilindəki alban vilayətləri e.ə. II əsrdə erməni hökmdarı I ArtaĢes tərəfindən iĢğal 

edilmiĢ və 387-ci ilə kimi Ermənistanın tərkib ində qalmıĢdır. Digərləri ("Erməni 

xalq ının tarixi", 1951) bu hadisəni erməni hökmdarı II Tiqranın e.ə. I əsrdə baĢ 

vermiĢ iĢğalları ilə bağlayırlar. Daha baĢqalarının (A.P.Novoseltsev, 

A.ġ.Mnatsakanyan, B. A. Ulubabyan) fikrincə, bu ərazilər (Arsax, Uti və 

Paytakaran) əzəldən erməni məmləkətinin v ilayətləri olmuĢ, yalnız 387-ci il 

müqaviləsinə görə Albaniyaya birləĢdirilmiĢdilər.  

Birinci iki nöqteyi-nəzərin müəllifləri, baĢlıca olaraq, Strabonun 

"Coğrafiya"sının, V əsr erməni müəllifi Favstos Buzandın və "VII əsr erməni 

coğrafiyası"nın məlumatlarına əsaslanmıĢlar. Strabonun məlumatların ın 

öyrənilməsi göstərir ki, erməni hökmdarı I A rtaĢes alban vilayətlərindən yalnız 

Paytakaran - Kaspiananı iĢğal etmiĢdir. II Tiqranın iĢğallarına gəld ikdə isə, yunan 

və Roma mənbələrinin araĢdırılması bu iĢğalların alban torpaqlarına toxun-

madığını sübut edir. E.ə. 70-ci illərdə b ilavasitə erməni torpaqlarından baĢqa 

Atropatena, ġimali Mesopotamiya, Korduena, Suriya, Adiabena, Finikiya, Kilikiya 

da II Tiqran dövrü Ermənistanının tərkib inə daxil idi (Y.A.Manandyan, 

M.M.Dyakonov). Lukull və Pompey tərəfindən II Tiqranın məğlub edilməsi onun 

dövlətini süquta yetirdi. E.ə. 66-cı ildə bağlanmıĢ sülh müqaviləsinə görə II Tiqran 

iĢğal etdiyi bütün ərazilərdən imtina etməli o ldu. Mənbədəki məlumata görə, 

Pompey Tiqrana irsən çatmıĢ  məmləkəti onda saxladı, ələ keçird iyi torpaqları isə 

ondan aldı. ĠĢğal edilmiĢ torpaqlardan yalnız ġimali Mesopotamiya və Korduena 

Ermənistanın tabeliyində qaldı. Beləliklə, erməni dövləti məhz Ermənistan yaylası 

hüdudlarında saxlanıldı. Alban vilayətlərinin II Tiqran tərəfindən fəth olunması 

ehtimalını qəbul etsək belə, onun dövlətinin süqutundan sonra həmin vilayətlər 

iĢğal edilmiĢ baĢqa ərazilərlə birlikdə Ermənistandan təcrid olunmalı id ilər. 

Ermənistan ərazisin i, onun sərhədlərini rəs mi təsdiq edən e.ə. 66-cı, eramızın 37-ci 

və 298-ci illər müqavilələrində alban vilayətləri haqqında heç bir söz deyilmir.  

Albaniyanın Kür çayı boyunca keçən cənub sərhədi haqqında sonuncu 

nöqteyi-nəzər baĢlıca olaraq yunan-Roma müəlliflərinin (St rabon, Plutarx, 

Pompey, Dion Kassi, Appian) və V-VIII əsrlər erməni tarixçilərin in məlumat lar ına 

əsaslanır. Onu da qeyd etmə liyik ki, bu nöqteyi-nəzərin müəllifləri ilkin qaynaqlara 

həddindən çox inanır, onlara münasibətdə tənqidilikdən uzaq id ilər. Nəzərə almaq 

lazımdır ki, antik müəlliflərin məlumat ları Cənubi Qafqaza yaxĢı bələd o lmayan 

Patrokl və Eratosfendən, eləcə də məqsədləri Albaniyanı öyrənmək deyil, Pont 

hökmdarı Mitridatı təqib etmək o lan romalı yürüĢ iĢtirakçılarından əldə edilmiĢdir. 



16 
 

Bizi maraqlandıran məsələdə antik müəlliflərin təsadüfi, ziddiyyətli xarakter 

daĢıyan məlumatlarına kor-koranə yanaĢmaq, onları yerli mənbələrdən daha üstün 

tutmaq, sözsüz ki, səhv nəticələrə səbəb olardı. O da Ģübhə doğurmur ki, Moisey 

Kalankatlı öz ölkəsinin tarixin i və coğrafiyasını Pont hökmdarına qarĢı 

qısamüddətli yürüĢdə iĢtirak edən romalılardan daha yaxĢı bilmiĢ və öyrənmiĢdi. 

Alban tarixçisi Moisey Kalankatlın ın və "erməni tarixin in atası" Movses Xorenat-

sinin məlumat larına görə, eramızın I əsrində Albaniyanın cənub sərhədi Araz çayı 

boyunca keçird i. 

Ġndi də Ermənistan və Albaniyanın o dövrdəki real vəziyyətinə nəzər 

salaq; e.ə. 66-cı ildən eramızın  387-ci ilinədək baĢ verən hadisələrin gediĢatının 

Ermənistan və Albaniyanın taleyinə necə təsir etdiyin i müĢahidə edək.  

Məlumdur ki, e.ə. 66-cı ildən sonra II Tiqran ın varisi II Artavazd ın 

dövründə Ermənistan özünü "Roma xalq ının dostu və müttəfiqi" elan etməyə 

məcbur olmuĢdu ki, bu da faktiki olaraq Romadan  asılılığ ı  boynuna  almaq   idi.   

E.ə.   30-20-ci   illərdə Ermənistanın siyasi həyatı haqqında qiymət li məlumatları 

numizmatik abidələr verir; ilk dəfə məhz onlar Ermənistanın iĢğal olun ması, 

məmləkətin süqut etməsi haqqında xəbər verir, romalıların Ermənistan üzərində 

qələbəsini vəsf edir. Ġmperator Avqust zamanında Roma qoĢunlarının Ermənistanı 

iĢğal etmələri münasibətilə kəsilmiĢ sikkələr üzərində alleqorik olaraq məğlub 

olmuĢ öküz, yaxud əlləri və qolları bağlı əsir, gənc erməni döyüĢçüsünün aman 

diləyən Ģəkli həkk ed ilmiĢdir (X.A.MuĢeqyan). 

E.ə. I əsrdən eramızın II əsrinə qədər olan uzun müddət ərzində iĢğalçı 

Roma qoĢunları Ermənistanda qalmıĢ, həmin qoĢunların baĢçıları isə ölkən in 

faktiki sahibi olmuĢlar. Onların köməyi ilə 59-cu ildən erməni hökmdarları gah 

Romanın, gah da Parfiyanın tərəfini tutmuĢlar. 63-cü ildə Roma ilə Parfiya 

arasında bağlanılmıĢ müqaviləyə əsasən Ermənistan ikiqat tabeliyə düĢmüĢdü. 

Albaniyada isə e.ə. I əsrdən eramızın 63-64-cü illərinə kimi yerli 

hökmdarlar hakimlik etmiĢ lər. Plutarxın  və Appianın məlu matlarına görə, romalılar 

Albaniyanı öz əyalətlərinə çevirə bilmədilər. 63-cü ildən sonra arĢakilər sülaləsinin 

kiçik qolu A lbaniyada möhkəmləndi. Alban hökmdarları öz sikkələrin i zərb 

etdirdilər. 

Eramızın 114-cü ilinə qədər parfiyalıların asılılığ ında qalan Ermənistan 

onlardan təcrid edilərək, 115-ci ildə Roma əyaləti elan edildi. Trayanın xələfi 

Adrian arĢakilər sülaləsini erməni taxtında bərpa etdi. Bununla belə, Roma 

qoĢunları 185-ci ilədək Ermənistanda qaldılar, imperiya əsgərləri isə hətta erməni 

hökmdarı Papın (369-374) vaxt ında da hökmdar sarayında yaĢayırdılar. Ermənistan 

358-ci ilə kimi Roma imperiyasına vergi verməkdə davam edirdi (N.Q.Qarsoyan). 

III əsrə kimi Ermənistanın arĢaki hökmdarları irsi hakimiyyətə malik 

deyildi. Onlar Romanın razılığı ilə erməni taxtın ı tutan Parfiya məmləkətin in 

nümayəndələri id ilər. 

Albaniyanın o dövrdəki vəziyyəti Ermənistanda olduğundan 



17 
 

müqayisəedilməz dərəcədə üstün idi. Parfiya oriyentasiyasını tutsa belə, Albaniya 

öz müstəqilliy ini heç vaxt əldən verməmiĢdi. Bütün bu dövrlərdə (e.ə. I əsrdən e. 

IV əsrinədək) Ermənistanın xarici və daxili siyasi vəziyyəti onun üçün əlveriĢli 

deyildi. Belə b ir vəziyyətdə (yəni, Ermənistanın özünün asılı o lduğu bir zamanda) 

onun sərhədlərinin dəyiĢməz qalması az inandırıcıdır. Hətta alban vilayətləri olan 

Utik, Arsax və Paytakaranın Ermənistan tərəfindən həqiqətən iĢğal edildiy ini qəbul 

etsək belə, onda da, Ermənistanın siyasi cəhətdən zəif olduğu bir zamanda həmin 

vilayətlər ondan ayrılard ı, yaxud alban hökmdarları onları geri qaytarardılar.  

Ġndi isə tədqiqatçıların istinad etdikləri V-VII əsrlər erməni müəlliflərin in 

də məlumat larını nəzərdən keçirək. Favstos Buzandın yazdığ ına görə ermənilərin 

iranlılarla müharibəsi qurtaran kimi, erməni sərkərdəsi MuĢeq erməni hökmdarına 

qarĢı üsyan edənləri darmadağın etməyə baĢladı. Onun 371-ci ildə guya "geri 

aldığı" ölkələr içərisində Ġberiya ilə yanaĢı alban vilayətləri Arsax, Utik, Sakasena, 

Girdiman və Paytakaranın da adları çəkilir. MuĢeqin "Kür çayını əvvəlki kimi öz 

ölkəsi ilə Albaniya arasında sərhədə çevirdiyini" iddia edən Favstos Buzan d açıq-

aĢkar ifrata varır. A xı e.ə. 66-cı il, e. 37-ci il və 298-ci il müqavilələrinə görə 

Ermənistan iĢğal etdiyi bütün ərazilərdən məhrum olmuĢdu. Mənbəyə görə, guya 

"MuĢeq tərəfindən dağıdılmıĢ" Atropatena, Ġberiya və alban vilayət ləri əslində heç 

də erməni iĢğalına məruz qalmamıĢ, əksinə, Atropatena və Ġberiya hökmdarları 

bəzi hallarda erməni taxt ında oturmuĢdular. Bununla yanaĢı, yuxarıdakı 

məlumatdan gördüyümüz kimi, I-IV əsrlər Ermənistanının real vəziyyəti də öz 

əsərini V yüzilin sonunda, Ermənistan öz dövlətçiliyini itirəndən, erməni 

arĢakilərinin hakimiyyəti ləğv ediləndən sonra yazmıĢ Favstos Buzandın 

məlumatların ı inkar edir, hər halda aydın olur ki, onun məlumat ları öyrənilərkən, 

yaĢadığı dövr nəzərə alınmalı, əsərinin meydana çıxma məqsədi və tarixi zəminləri 

aĢkarlanmalıd ır. Belə ki, əhalini qarĢıdakı antiiran üsyanına (481-484) ideolo ji 

cəhətdən hazırlamaq üçün elə b ir əsər yaratmaq lazımdır ki, orada Ermənis tanın 

qüdrəti, onun ərazi bütövlüyü, əlbəttə, daha mübaliğəli Ģəkildə təsvir edilsin. Lakin 

ərazini öz əvvəlki sərhədlərində bərpa etmək artıq mümkün deyildi, çünki tarixi 

Ermənistan torpaqları o dövrün iki iri imperiyası - Bizans və Ġran arasında bölüĢ-

dürülmüĢdü. Belə bir Ģəraitdə Ermənistan sərhədlərinin Bizans və Ġranın vassal 

asılılığında olan qonĢu ölkələrin - Ġberiya, Atropatena və Albaniyanın hesabına 

geniĢləndirilməsini mümkün hesab edən orta əsr erməni tarixçilərinin idd iaları 

qəribə səslənir. Elə bu məqsədlə Favstos Buzand baĢqa yerlərlə yanaĢı sağ sahil 

Albaniyasının Utik, Arsax və Paytakaran vilayətlərini də Ermənistanın tərkib inə 

(371-ci ildə) daxil edir. 

Elmdə hakim olan rəyə görə, Ermənistan 387-ci il müqaviləsi ilə  Ġran və 

Roma arasında bölüĢdürülmüĢdü. Ananiy ġirakatsinin verdiyi xəbərə görə, elə 

həmin vaxt Sasani hakim dairələrinin həyata keçirdiyi inzibati bölgüyə görə, guya 

"erməni vilayətləri olan Arsax, Paytakaran və Utik Albaniyaya, Quqark isə 

Gürcüstana birləĢdirilmiĢdi". Hər Ģey bir yana, Favstos Buzandın və Ananiy 



18 
 

ġirakatsinin gətirdiyi məlumatlar alban müəllifi Moisey Kalankatlın ın e. I əsrində 

Albaniyanın cənub sərhədinin Araz çayı boyunca keçməsi məlumat ına zidd gəlir. 

Bir də ki iki imperiya arasında bölüĢdürülmüĢ Ermənistanın sərhəd vilayətləri öz 

müstəqilliklərini saxlasalar da, həmin imperiyaların nüfuz dairələrində qalan qonĢıı 

Albaniya və Ġberiyaya verilməsin i təsdiq etmək məntiqdən uzaq gorünür. Bu ancaq 

bir Ģərtlə ola b ilərdi ki, həmin vilayətlər əzəldən ermənilərin deyil, albanların və 

iberlərin torpaqları olsun. 

Bütün deyilənlər məsələnin bu qoyuluĢunun, yəni 387-ci ilədək Utik, 

Arsax və Paytakaran vilayətlərin in sabit olaraq Ermənistanın tərkibində olması 

iddiasının tamamilə əsassız olduğunu göstərir. Əlbəttə, sözsüz ki, Ermənistan -

Albaniya, eləcə də Ermənistan-Ġberiya sərhədləri faktiki olaraq dəyiĢilə bilərdi və 

görünür, bu ölkələrin daxili siyasi və xarici vəziyyətindən asılı olaraq dəyiĢirdi də. 

Ancaq bu məqamlar dəqiq aĢkar olunmalı və əks edilməlid ir. Beləliklə, mənbələrin 

və Albaniyanın real vəziyyətinin tədqiqi təsdiq edir ki, I -IV əsrlərdə Albaniyanın 

cənub sərhədi Araz çay ı boyunca olnıuĢdur. 

Albaniyanın qərb sərhədləri məsələsi ədəbiyyatda öz əksini gürcü alimləri 

N.A.BerdzenaĢvili, Q.N.ÇubinaĢvili, T.S.PapuaĢvilin in tədqiqatlarında tapıb. 

D.L.Mus xeliĢvilin in "ġərqi Gürcüstanın tarixi coğrafiyası (ġəki və Qoqarena)" adlı 

kitabında irəli sürdüyü tamamilə zəminsiz, elmi cəhətdən əsası olmayan iddiasına 

görə, guya sağ sahil Albaniyasının Ģimal-qərbində yerləĢən Kambisena və ġəki, 

eləcə də sol sahil Albaniyasının cənub-qərbində yerləĢən Girdiman və Sakasena 

vilayətləri ta qədimdən, XIV əsr də daxil o lmaqla, əzəli gürcü torpaqları, yəni 

ġərqi Gürcüstanın vilayətləri olmuĢdur
1
. Tədqiqatlar sübut edir ki, Alban 

dövlətinin e.ə. III əsrdən qərarlaĢ mıĢ siyasi sərhədləri eramızın VIII əsrinədək, 

demək olar ki, sabit qalmıĢ, min il ərzində yalnız bəzi siyasi hadisələr onun 

ərazisinin artıb-azalmasına səbəb olmuĢdur. 

Albaniyanın dövrün qüdrətli Roma-Bizans və Ġran imperiyalarından 

coğrafi uzaqlığı, tutduğu strateji mövqe (döyüĢkən köçərilərin keçə bildiy i Qafqaz 

keçid lərinin, o cümlədən Dərbəndin mövcudluğu), eləcə də Cənubi Qafqaz 

ölkələrində yaranmıĢ xarici və daxili siyasi Ģərait alban sərhədlərində 

təhlükəsizliy in sabitləĢməsinə kömək edird i. 

 

 

 

 

 

 

 
1 D.L.MusxeliĢvilinin səhv iddialarını alimlərimiz (Z.Bünyadov, F.Məmmədova, 

N.Vəlixanlı, V.Piriyev) 1987-ci ildə rus dilində nəĢr edilmiĢ ―Историческая география 

Азербайджана‖ kitabındakı elmi məqalələrdə tamamilə alt-üst etmiĢlər. 



19 
 

§ 2. ADURBADAQAN.  SƏRHƏDLƏRĠ  VƏ ġƏHƏRLƏRĠ 
 

Orta fars (pəhləvi) abidələrində Adurbadaqan (hərfən "odun himayəsində 

olan ölkə") adlanan qədim Atropatena III yüzildən dünyanın yeni imperiyası - 

Sasani dövlətinin tərkibinə onun ayrılmaz h issəsi kimi daxil olu r.  

Müxtəlif xalqların tarixlərinin üzvü bağlılığ ına gətirib çıxaran bu  birlik 

tədqiqatçını Adurbadaqan - Cənubi Azərbaycan tarixin in bu və ya digər aspektini 

əlahiddə iĢıqlandırmaq məsələsində çətinliklərlə üzləĢdirir. Məhz buna görə 

Sasanilər dövründə imperiyanın bir parçası olmuĢ güney Azərbaycanı tarixin in 

müxtəlif yönlərini ümumi Sasani dövləti tarixi baxımından öyrənmək özünü doğ-

ruldur. 

Dövrümüzə yetiĢmiĢ III—VII əsr mənbələrində erkən Sasani dövründəki 

Adurbadaqanın sərhədləri haqqında dəqiq məlumat yoxdur. Yalnız gümanla 

ehtimal etmək olar ki, bu vilayətin hüdudları elə Sasanilərə qədərki Parfiya 

dövlətinin tərkibində olan Atropatena hüdudları ilə üst-üstə düĢürdü. Mənbələr 

ancaq Sasanilərin son dövrlərində - I Xosrov ƏnuĢirəvanın (531-579) vaxt ında 

inzibati-ərazi bölgüsünə dair olan məlumat ı qoruyub saxlamıĢdır. Məlumatda I 

Xosrov ƏnuĢirəvanın inzibati islahatlarından sonra geniĢ ərazili "ġimal" caniĢinliyi 

olan Adurbadaqan (Azərbaycan) "tərəfinə" - kustuna daxil edilmiĢ vilayətlərin 

adları çəkilir. Bilavasitə Adurbadaqan sərhədləri isə daha çox sonrakı fars 

materialların ı da özündə əks etdirən IX-X əsr ərəb coğrafıyaĢünasların ın 

məlumatları əsasında müəyyənləĢdirilir. Bu materiallara görə Adurbadaqanın Ģimal 

sərhədi Araz boyunca idi. Cənubda sərhədlər Zəncana və Dinəvər düzünə yetiĢir, 

Xulvan düzü və ġəhrəzurdan keçərək, Dəclə çay ına çatan əraziyə kimi uzan ırdı.  

Bu dövr Adurbadaqan Ģəhərləri haqqında əsas məlumat ı da ərəb 

mənbələrindən alır, buna orta fars (pəhləvi), Bizans və siryani qaynaqlarından 

götürdüyümüz adda-budda xəbərləri də əlavə edirik.  

VI əsrə aid "ġəhristaniha-i Ġran" ("Ġran Ģəhərləri") adlı kiçik coğrafi 

traktatda Sasani dövlətinin ġimal - Adurbadaqan caniĢinliyinin tərkib inə daxil olan 

iki A zərbaycan Ģəhərinin adları çəkilir.  

Birinci Ģəhər - bütün "Adurbadaqan tərəfin" mətndə adı çəkilməyən 

paytaxtı Ərdəbildir; verilən məlumata görə, "Adurbadaqanın paytaxtını 

Adurbadaqan spahbədi EranquĢnasp tikdirmiĢdir" (bu ad, çox güman, I Xosrov 

ƏnuĢirəvanın sərkərdəsi və vəziri o lmuĢ QuĢnasp - QuĢasp, CuĢnas ilə bağlıdır). 

ġəhərin digər Bazan Feyruz adı ərəb mənbələrində qorunub s axlanmıĢdır. Həmin 

məlumata görə bu ad Sasani ĢahənĢahı Perozun (459-484) Ģəhəri tikdirməsi ilə  

bağlıdır. Bu Ģahın adı Adurbadaqanın baĢqa Ģəhərlərinə ( məsələn, ġad Peroz-

Feyruz) dair məlumatlarda da çəkilir.  

Ərdəbil adı, Ģübhəsiz, Sasani üsuli-idarəsi tərəfindən verilən Bazan - 

Feyruz adından daha erkən hesab olunmalıdır. Tədqiqatçı ların fikrincə, bu sözün 

birinci "Ərdə" - hissəsi qədim Ġran ın düzlük və kosmik nizam ilahəsi Arta ilə  



20 
 

əlaqədardır. 

"Ġran Ģəhərləri" əsərində adı çəkilən ikinci Ģəhər "Turanlı Əfrasiyabın 

Adurbadaqan kustunda tikdirdiyi Qanzak"dır.  

Ərəb müəllifləri öz coğrafi əsərlərində Qanzakı (Cənzə, Qazna) 

Dinəvərdən Marağaya, oradan isə Urmiya gölünə tərəf gedən yolun üstündə, 

Marağadan 6 fərsəx (1 fərsəx təqr. 5-6 km) cənubda təsvir edirlər. 

Adurbadaqanın ilk paytaxtı Qanzakın - Cənzənin yerinin müəyyən 

edilməsində uzun müddət ziddiyyətli fikirlər söyləmiĢ tədqiqatçılar, nəhayət, 

yekdil rəyə gəlmiĢlər: qədim Qanzak müasir Leylan rayonunda, Caqatu çayının sağ 

qolu üstündə, Urmiya gölündən cənub-Ģərq istiqamətdə yerləĢmiĢdi.  

Ərəblərə qədərki köhnə adı Əfraharud olan qədim Marağa Səhənd 

dağından cənubda, öz mənbəyini bu dağdan götürən Səfiçayın sahilindədir. 

Sasanilər dövründə, görünür, orada yerləĢən qədim atəĢpərəstlik məbədinə 

görə Azərabad adlanan Təbriz Ģəhəri mühüm mərkəz və Sasani ordusunun bazası 

idi; ĢahənĢahın saraylarından biri burada yerləĢirdi.  

Sonrakı ərəb qaynaqlarında Təbrizin kiçik yaĢayıĢ məntəqəsi və kənd 

kimi xat ırlanması onun son Sasanilər dövründə tənəzzül etdiy ini, əvvəlki  

əhəmiyyətini itirdiy ini və yalnız VIII yüzildən sonra dirçəlməyə baĢladığını 

göstərir. 

Adurbadaqan caniĢinliyinə daxil olan Muğan vilayətinin adı ilk dəfə 

Sasani Ģahı Narsenin (293-302) 293-cü ilə aid Payqulu (Kürdüstanda) yazısında 

çəkilir. Yazın ın sonunda Narsenin ĢahənĢah elan olunması mərasimində iĢtirak 

edənlər sırasında "MuğanĢahın" adı çəkilir. Bu titul IX yüzil ərəb müəllifi Ġbn 

Xordadbehin məlumatı ilə də təsdiq olunur.  

Azərbaycanın tarixi coğrafiyası üçün əhəmiyyət kəsb edən Payqulu 

yazısında Narsenin ĢahənĢah elan edildiyi III əsrin sonu üçün maskut hökmdarı 

Porsamanın (və ya Forsamanın), SikamĢahın, eləcə də Cor (Çor, Çoqa) 

hökmdarın ın adları çəkilir. Yazının sonunda isə deyilir: "...və onlar bizdən 

asılılıqlarını və bizə xidmət etmək istədiklər ini bildirmək üçün gəldilər".  

Mənbələrin məlumat ına görə, Sasanilərin ġimal caniĢinliyi tərkibinə daxil 

etdikləri Balasakan vilayətinin adı ilk dəfə "ZərdüĢt Kəbəsi"ndə (Ġstəxr 

yaxınlığındakı NəqĢi Rüstəmdə) aĢkar edilmiĢ 262-ci ilə aid I ġapurun üçdilli 

kitabəsində, daha sonra isə baĢ kahin Kartirin 290-293-cü illərə aid kitabələrində 

çəkilir. 

Adurbadaqanın III-VII əsrlərə aid yaĢayıĢ məskənləri içərisində Marağa - 

Urmiya yolu üstündə yerləĢən Cabravanın, onunla Urmiya Ģəhəri arasında olan 

Nerizin də ad ları çəkilir. 

Orta çağ ərəb müəllifləri (əl-Bəlazuri, Ġbn Xordadbeh və b.) "qədim 

Ģəhər" kimi təqdim etdikləri Urmiyanı atəĢpərəstlərin dili ilə "ZərdüĢtün Ģəhəri" 

adlandırırlar. Mənbələrdə Sasani dövrü Adurbadaqan Ģəhərlərindən Sələmas 

(Səlmas), Bərzə, Sərat, Meyməd (Miməz), Dəhxərqan (Dihxərrəqan, Dehnəxircan), 



21 
 

Bacarvan və b. haqqında da məlumat vard ır.  

 

 

 

§ 3. YERLĠ VƏ GƏLMƏ TAYFALAR, XALQLAR, 

ONLARIN QARġILIQLI MÜNASĠBƏTLƏRĠ 
 

Ta qədim zamanlardan müxtəlif istiqamətli karvan yolların ın kəsiĢdiyi 

torpaqları özündə birləĢdirən Azərbaycan ərazisinin coğrafi mövqeyi bu yerlərin 

əsrlər boyu köçəri tayfa və xalq ların hücumlarına məruz qalmasına səbəb olmuĢdu. 

Aylar, illər, əsrlər biri digərini əvəz etmiĢ, müxtəlif dilli, ləhcəli yaxın -uzaq tayfa 

və xalq lar hərə bir məqsədlə yurdumuza gəlmiĢ, əksəriyyəti istədiyini əldə edəndən 

sonra geri, öz elinə qayıtmıĢ, bir q ismi isə Azərbaycan torpağını məskən edərək, 

yerli əhali ilə qaynayıb-qarıĢ mıĢ, buralarda məskən salmıĢdı. Çox qədim 

zamanlardan davam edən bu proseslər Azərbaycanın uzun əsrlər boyu mürəkkəb 

etnik tərkib ini və mədəni simasın ı müəyyənləĢdirmiĢdi.  

Mənbələrin məlumat ına görə, eramızın ilk əsrlərində tarixi Azərbaycan 

ərazisinin Ģimal hissəsini əhatə edən Albaniyanın qədim əhalisin i albanlar, utilər, 

kaspilər, gird imanlar, tsavdeylər, leqlər, gellər, çilb lər, qarqarlar və b. təĢkil 

edirdilər
1
. 

Eramızın I—III əsrlərində Albaniyaya massagetlər (maskutlar), sarmatlar, 

alanlar və b. axıĢ mağa baĢladılar. Erkən erməni mənbələri albanla rın Ģimal-Ģərq 

qonĢuluğunda təĢəkkül tapmıĢ "maskutlar məmləkəti" haqqında məlumat verir. Bu 

dövrdə Dərbənddən AbĢeronadək Xəzərsahili bölgədə irandilli tayfalar da 

məskunlaĢ mıĢdı. Sonrakı əsrlərdə, Sasanilərin köçürmə siyasəti ilə əlaqədar, həmin 

ərazidə yaĢayan irandillilərin sayı getdikcə artır; onların o zaman danıĢdıqları, indi 

"tat" adlandırılan dil, eləcə də cənub-qərb bölgəsində yayılmıĢ talıĢ dili bu bölgə 

azərbaycanlıların ın bu gün də iĢlətdikləri ana dilləridir. 

Dövrün tədqiqatçıların ın fikrincə, çoxləhcəli Albaniya, görünür, üs tün 

dialektdən yaranmıĢ vahid ümumi dilə (koyneyə) də malik id i. III əsrdə bu dildə, 

əvvəllər o lduğu kimi, ümumalban bayramları və mərasimləri keçirilir, çoxsaylı 

dövlət-inzibati qurum institutları fəaliyyət göstərir, ordu idarə edilirdi və s. 

Albanlar üçün bu dil sonrakı əsrlərdə də tayfalararası ünsiyyət vasitəsi olmuĢ, V 

əsrin əvvəllərində onun əsasında alban yazısı yaradılmıĢdı. Mənbələrin yazdığ ına 

görə, kilsə ayinlərin in bu dildə icra edilməsi ilə əlaqədar "Ġncil" və b. dini kitablar 

alban dilinə tərcümə edilmiĢ, orijinal ədəbiyyat yaradılmıĢ, məktəblər və digər 

mədəni-maarif idarələri fəaliyyət  

 
1
 Bu tayfa və xalqlardan bəzilərin in mənĢələrinə dair fikir ayrılığ ına 

gətirib çıxaran mülah izələri "Azərbaycan xalqının formalaĢmasın ın baĢa 

çatması"na həsr edilmiĢ XIV fəsildə təqdim edəcəyik.  



22 
 

göstərmiĢdi. 

Cənubi Azərbaycan (Adurbadaqan) əhalisinin III-VII əsrlərdə etnik tərkibi və 

dilləri haqqında sinxron ədəbiyyat, demək olar ki, heç bir məlumat vermədiy i üçün 

bu barədə əsas mənbə əvvəlki və sonrakı dövrlərə aid antik və ərəb müəlliflərin in 

əsərlərid ir. Mənbələrin təhlili göstərir ki, Sasanilər dövründə imperiyanın 

vilayətlərindən biri olan Albaniyadan fərqli olaraq özünün müstəqil inzibati-idarə 

sistemi olmayan Adurbadaqanın ərazisi əsasən türkdilli və irandilli tayfalarla 

məskun id i. Əhalinin bir hissəsi Ġran dilləri qrupunun ləhcə və dialektlərində 

danıĢsa da, həmin dil qrupundan olan hakim orta fars -pəhləvi dili geniĢ xalq 

kütlələrin in danıĢıq dili ola bilməmiĢ, yaln ız ka rgüzarlıqda iĢlədilmiĢ, hakim 

təbəqənin dili olmuĢdu. Bunu Cənubi Azərbaycan ərazisində (MiĢkinĢəhrdə və 

Taxtı Süleymanda) bu vaxtadək həmin dövrə aid yalnız orta farsdilli yazılı 

abidələrin aĢkar edilməsi də təsdiq edir. Onu da qeyd etmək lazımdır ki, tarixi 

toponimiya, bu dil və dialekt lərin Cənubi Azərbaycanda bu gün də qalan qalıqları, 

eləcə də həmin dillərdə yazılmıĢ  və bizə gəlib çatmıĢ orta əsr yazılı ədəbiyyatının 

nümunələri sübut edir ki, Adurbadaqanın Ġran dialektləri orta fars dilindən kəskin 

seçilirdi. X əsrin ortalarında yazmıĢ görkəmli ərəb alimi və səyyahı əl-Məsudi 

Azərbaycan əhalisinin bir hissəsinin danıĢdığı azəri dilin i fars dilinin dari və 

pəhləvi kimi xüsusi ləhcəsi hesab edirdi; həmin əsrin sonlarında Azərbaycanda 

olmuĢ baĢqa bir ərəb coğrafiyaçısı əl-Müqəddəsi bu dilin Ġran dilləri qrupuna daxil 

olduğuna etiraz etməsə də, onun çətin anlaĢıldığ ını, ağır olduğunu, bəzi sözlərin isə 

xorasanlılarınkına oxĢadığını təsdiq edir
1
. 

Ġran dialekt lərinin bu daĢıyıcıları ilə yanaĢı, həmin dövrdə Cənubi 

Azərbaycan ərazisinin bəzi yerlərində həm Adurbadaqan dialektlərindən, həm də 

orta fars dilindən fərqli dialektdə danıĢan kürdlər də yaĢayırdılar; bunu ərəb 

iĢğalları prosesində azərbaycanlılarla (mənbədə: Azərbaycan əhalisi ilə) bağlanılan 

müqavilədə Balasakan və Savalan kürdlərin in adların ın çəkilməsi təsdiq edir.  

III əsr Azərbaycan ərazisinə türkdilli tayfaların axını ilə əlamətdard ır. Hələ Dionisi 

Periyeqet (e. II əsri) Xəzərsahili xalqlar haqqında məlumatında yazırdı: "...ġimal-

qərb tərəfdən baĢlasaq... Xəzər dənizi sahilində birinci yaĢayanlar skiflərdir..., 

sonra unnlar (yəni hunlar - N. V.), onlardan sonra kaspilər, daha sonra dağlıq 

ölkədə yaĢayan döyüĢkən albanlar və kadusilər, onlara yaxın mərdlər,kirkanlar və 

tapirlərdir...”  

 
1
 Burada IX yüzil ərəb alimi əl-Cahizin bir Ģəhadətini qeyd etmək yerinə düĢərdi; 

əl-Cahizin təsdiq etdiyinə görə, türklər və xorasanlılar mahiyyətcə bir xalqdır, oxĢar 

xasiyyətə malikdirlər, özləri də həmhüdud yaĢayırlar. 
kanlar və tapirlərdir...” 

 



23 
 

 

Dionisin in bu məlumatı art ıq II əsrdə Ģimallı-cənublu Azərbaycan 

ərazisində Qafqaz, Ġran və türk (unnlar-hunlar) etnik komponentlərin in 

mövcudluğuna dəlalət edir.  

Erməni tarixçisi Movses Xorenatsinin yazdığına görə, hökmdar ValarĢın 

(Volokezin) (197-215/6) dövründə "xəzir (xəzər) və basil (barsil) kütlələri 

birləĢərək öz hökmdarları Vnasep Surxapın baĢçılığ ı ilə Kür çayın ı keçd ilər və 

onun bu biri sahilinə səpələndilər". Çoxsaylı ordu ilə köçərilərin qarĢısını kəsən 

ValarĢ Çorayadək onları qaytara bilsə də, özü "qüdrətli oxatanların əlində" həlak 

olur. Ondan sonra hakimiyyət baĢına keçən Xosrovun (217-236) dövründə 

mənbələrin (Aqafangel və b.) hunlar adlandırdığı həmin türk tayfaları yenidən 

Cənubi Qafqaz ərazisində görünürlər. Bu dəfə onlar Sasanilər sülaləsinin ilk 

hökmdarı ĢahənĢah I ƏrdəĢirə (224-241) qarĢı arĢakilərdən olan Xosrovun təĢkil 

etdiyi koalisiyanın tərkibində muzdlu döyüĢçülər kimi çıxıĢ ed irdilər.  

Bundan sonrakı 80 ildə mənbələr ġimali Qafqaz ərazisində yaĢayan köçəri 

tayfaların bu dağ silsiləsinin cənub ətəklərinə hücumu faktın ı qeydə almayıb lar. 

Tədqiqatçılar bunu, bir tərəfdən köçəri tayfaların ġərq i Qafqazyan ı ərazidə 

yerdəyiĢmələri və hunların o dövrdən "hunların torpağı" adlandırılan ġimali 

Dağıstan ərazisində möhkəmlənmələri ilə (bu ərazi Bizans mənbələrində o dövrdə 

görünür daha ön mövqe tutan barsillərin - xəzərlərin adı ilə Barsiliya kimi məĢhur 

idi), digər tərəfdən, məhz bu illərdə (III əsrin II yarısında), gürcü mənbələrindəki 

məlumata görə, alanların Cənubi Qafqazın qərb zonasına, o cümlədən Ġberiyaya 

hücumlarının fəallaĢ ması ilə bağlay ırlar. 

IV əsrin ilk dekadasında, mənbənin "Ģimal hökmdarı Tedrexon" 

adlandırdığı baĢçının rəhbərliyi ilə Dərbənd keçid ini aĢan barsillər yenidən 

Albaniya ərazisinə hücum etdilər, lakin Qarqar düzündə basıldılar. Görünür, məhz 

bu məğlubiyyət hunların öz cənub qonĢuları maskutlardan (Cənubi Dağıstan və 

Azərbaycanın həmhüdud bölgəsində məskun idilər) siyasi asılılığın ı təmin edir. 

Tarixçi Favstos Buzand IV əsrin 30-cu illərində maskut hökmdarı Sanesanın 

(Movses Xorenatsi onu Sanatruk adlandırır) "öz baĢçılığı alt ında hunlardan, 

paxlardan, tavasparlardan, xeçmataklardan, ijmaxlardan, qatlar və qluarlardan, 

quqarlardan, çilblərdən (cilv lərdən), balasiçlər və yeqersvanlardan ibarət böyük 

qoĢun" toplayaraq Ermənistana yürüĢ etdiyi haqqında məlumat verir. Yerli 

mənbələrdə hun və alan tayfaların ın həmin əsrin 60-cı illərində Cənubi Qafqaz 

hadisələrində iĢtirakı haqqında da məlumat vardır. Lakin elə bu mənbələr Cənubi 

Qafqaz ərazisində bu vaxtadək baĢ verən bütün hərbi əməliyyatlarda fəal iĢtirak 

edən Ģimal tayfalarının sonrakı mühüm hadisələrdə, xüsusilə birləĢmiĢ erməni-

Roma qoĢunu ilə iranlılar arasındakı Dzirav döyüĢündə (371-ci il) iĢtirak 

etmədiklərini təsdiq edir. Tədqiqatçılar bunu ġimali Qafqazda, məhz, bu dövrdə 

baĢ verən və nəticə etibarilə bütün Avropa dünyasını sarsıdan tarixi hadisələrlə 

bağlayırlar. Belə ki, IV əsrin 60-cı illərin in lap sonlarında hunların Asiyadan 



24 
 

Avropaya ikinci və əsas hərəkatı baĢlanır; Volqanı adlayan yeni hun tayfaları 

ġimali Qafqaz düzlərinə yayılırlar. Onların Azov dənizi ilə Xə zər dənizi arasında 

köç edən alanlarla toqquĢmaları sonuncuların nəhayət ram edilmələri ilə baĢa çatır. 

377-378-ci illərdə hunlar artıq Pannoniyada (indiki Macarıstanda) möhkəmlənə 

bildilər. 

Əsas hun tayfaların ın 371-ci ildə ġimali Qafqaz düzlərindən qərbə - Qara 

dənizə, sonra isə Dunay sahillərinə getmələri heç də o demək deyildi ki, onlar 

Qafqaza, o cümlədən Azərbaycan ərazisinə daha hücum etmədilər. Mənbələrdə 

395-ci ildə Dunay sahillərindən Cənubi Qafqaza və Ön Asiyaya doğru yönəldilən 

dağıdıcı hun yürüĢləri haqqında çoxsaylı məlumat vardır. Bizans yazıçı-dip lomatı, 

hun hökmdarı Attilanın Dunaydakı iqamətgahında olmuĢ Panili Priskin (V əsr) 

məlumatına görə, Basix və Kursix adlı iki sərkərdənin baĢçılıq etdikləri hun 

qoĢunları "hansısa bir gölü" (Azov dənizin i) keçərək, " 15 günlük yoldan sonra bir 

dağı (Qafqazı - N. V.) aĢdılar və Midiya ərazisinə yetiĢdilər". Hadisələrin canlı 

Ģahidi olmuĢ latın yazıçısı Yevseviy Ġyeronim gördüyü dəhĢətləri belə təsvir edirdi: 

"...bütün ġərq, Qafqazın vəhĢi tayfalarının qabağını kəsən Ġskəndər bəndini aĢan, 

...Meotidanın ucqarlarından qopub gələn hun dəstələrinin cəld atlarda oraya-buraya 

çaparaq, hər yeri qırğ ın və dəhĢətə düçar etmələri haqqındakı qəfil xəbərdən 

lərzəyə gəld i". Sasanilərin və b izanslıların tabeliyində olan b ir çox yerləri, o 

cümlədən Suriya, Kappadokiya, Fin ikiya, Fə ləstin, Misir və s. Ölkələri çalıb-çap ıb 

geri qayıdan hunlar, bu dəfə yollarını Xəzər sahili boyunca, AbĢerondan saldılar, 

"sualtı qayanın dibindən qalxan alovun" yanından keçərək, Dərbənd keçidi 

vasitəsilə öz yerlərinə döndülər. 

Hunların ġimali Qafqazda qalan hissəsi V əsrin  əvvəllərində onoqur 

(onoğıız - ?) tayfasının baĢçılığ ı ilə hun-bulqar tayfa birliyin i yaratdı. Erməni 

tarixçisi YeqiĢenin (YeliĢe, V əsr) əsərində bu tayfa haylandur adı ilə qeydə alınıb. 

Onun məlumatma görə "honların ölkəsi", "haylandurların ölkəsi" "honların  

qapısı"ndan - Çora (Dərbənd) qalasından Ģimala doğru ərazini tuturdu. 

Yerli mənbələrin təhlilindən belə nəticə çıxarmaq olur ki, onoqurların 

(haylandurların) V əsrin əvvəllərindən yenidən baĢlamıĢ yürüĢləri ilə Ģimal 

tayfaların ın Azərbaycan ərazisinə əsas məqsədləri talan və qənimət olan hücumları 

davam etdirilir. 

Azərbaycan ərazisinə bu dövrdə hücum edən tayfalar arasında onoqurlarla 

yanaĢı, Ģübhəsiz, mənbələrin bəzən ümumi "hun" adı ilə birləĢdird iyi oğur (oğuz), 

saraqur (sarı oğuz), akatsir (ağac ər, ağ xəzər - ?), bardur (bayundur?), kutriqur, 

kəngər və b. tayfalar da vardı.  

Moisey Kalankatlı "II Yəzdigərd in [438-454] hakimiyyətindən iyirmi il 

əvvəl", yəni V əsrin 20-ci illərində Albaniyanın Sünik vilayətinə "böyük ordu ilə"  

gələrək, burada yurd salmıĢ, sözsüz ki, oğuz (oğur) türklərinin "adlı-sanlı nəslindən 

olan Qor və Qazan adlı iki qardaĢ" haqqında məlumat verir. V əsr erməni tarixçisi 

Parblı Lazar indiki Naxçıvan, Cənubi Azərbaycan və onlara yaxın ərazilərdə 



25 
 

məskunlaĢ mıĢ kəngərlərin yaĢadıqları yeri "Kəngərlərin vilayəti", oradakı dağı 

"Kəngərlərin dağı" ad landırırdı.  

Əsasən Çora - Dərbənd keçidindən olan bu axının qarĢısını almaq üçün 

Sasanilər burada güclü müdafiə qurğuları yaratmıĢ, Albaniyada nizami atlı 

dəstələri yerləĢdirmiĢdilər.  

Ġstər Ġran, istərsə də Bizans, bəzən isə Albaniyanın özü də Qafqaz 

keçid lərini hun-bulqar birliy indən olan tayfalardan qorusalar da, yeri gələndə 

onlardan öz hərbi məqsədləri üçün istifadə edirdilər. 450-451-ci illər hərəkatı 

dövründə "alban hökmdarları nəslindən olan Vahanın" vasitəçiliy i ilə onoqurlarla 

bağlanmıĢ sülh müqaviləsi Ġrana qarĢı mübarizədə onların da iĢtirakın ı təmin etməli 

idi. Lakin vədlərinə xilaf çıxan onoqurlar Sasanilərin qələbəsi ilə nəticələnən 

Avarayr döyüĢündən yalnız bir il sonra, 452-ci ildə, yenidən Cənubi Qafqaz 

ərazisinə hücum edib, təkcə Ġranın deyil, Bizansın da torpaqlarını talan edərək, 

Mesopotamiyayadək irəlilədilər.  

Onoqur - haylandurlar haqqında Azərbaycanla bağlı yeni məlu mat alban 

hökmdarı Vaçenin üsyanının yatırılmasında onların bu dəfə Sasanilər tərəfində 

çıxıĢ etmələri ilə əlaqədardır.  

V əsrin 60-cı illərində onoqurlar Albaniya ərazisində olarkən, ġimali 

Qafqazdakı siyasi vəziyyət kəskin surətdə dəyiĢdi. Buna hunların sabirlər adı ilə  

tanman yeni qüdrətli tayfasının Xəzərin Ģimal-qərb sahillərinə gəlməsi səbəb oldu. 

ĠrtıĢyanı torpaqlardan türk-avar tayfalarının sıxıĢdırıb çıxard ıqları sabirlər 

("Sibir" toponimi onların adın ı özündə saxlamıĢdır) öz növbələrində Kalmık 

çöllərində yaĢayan saraqurları, daha sonra isə Azərbaycandan qayıtmıĢ onoqurları 

onların yurd yerlərindən qovub çıxartdılar. Bu hadisə Volqadan Dunayadək geniĢ 

bir ərazidə məskən salmıĢ müxtəlif türk tayfalarının b ir-birinə qənim kəsilməsinə, 

yeni yerdəyiĢmələrə səbəb oldu. 

V əsrin sonlarında ġərq i Qafqazyanı düzlərdə sabirlərin baĢçılıq etdiyi 

köçəri tayfalar ittifaq ı yarandı. Məhz, bu ittifaq onoqurların baĢçılıq etdiyi hun-

bulqar tayfalarının ilk iri birliyin in parçalan masına və nəhayət dağılmasma gətirib 

çıxartdı. 

Qafqazın Ģimalında cərəyan edən bu proseslərin əks -sədası onun 

cənubunda baĢ verən hadisələrin inkiĢafına da təsir etməyə bilməzdi. 481-ci ildə 

Sasanilərə qarĢı çıxıĢ edən albanlar kömək üçün yenə də hunlara müraciət etdi lər. 

Bu hadisələr haqqında daha geniĢ məlumat verən Parb lı Lazar ümumi "hon" 

termin ini iĢlətdiy i üçün, köməyin konkret hansı hunlardan göndərildiyin i açmaq 

mümkün deyil. Lakin artıq 466-cı ildə öz təĢəkkül prosesinin ilk mərhələsinə 

qədəm qoymuĢ yeni hun-bulqar hərbi-siyasi ittifaqı məhz sabirlərin baĢçılığı ilə  

meydana çıxmıĢdı. Onların elə bu dövrdən baĢlayan cənuba doğru ekspansiyaları 

haqqında yerli və baĢqa mənbələr çoxlu məlumat verir. Bu mənbələrin təhlili 

göstərir ki, öz hakimiyyətlərini Cənubi Qafqaz ərazisinə də yaymaq istəyən, VI 

əsrin əvvəllərində art ıq qüdrətli tayfa itt ifaqın ın baĢında duran sabirlər, görünür, 



26 
 

503-cü il in  sonunda Sasanilərin müdafiə etdiy i Dərbənd keçidini aĢaraq 

Albaniyaya, sonra isə Ġberiyaya hücum etmiĢ, qısa müddətdə bu zəngin və strateji 

baxımdan mühüm ölkələri ələ keçirdilər. 504-cü ilin yazında ĢahənĢah Kavadın 

(488-531) baĢçılıq etdiyi qüvvələrin müharibəyə qoĢulmasına baxmayaraq, hərbi 

əməliyyatlar yaln ız 508-ci ildə baĢa çatdırılmıĢ, Sasanilər Qafqazın hər iki keçid inə 

tam sahib ola b ild ilər. 515-ci ildə sabirlər yenidən Cənubi Qafqaza (bu dəfə 

Sasanilərin müqavimətlərini qıra b ild ikləri Dəryal keçidindən) hücum etdi, 

Mesopotamiya və Kiçik Asiyayadək irəliləyə bildilər.  

Sasani imperiyasının Ģimal hüdudları ilə həmsərhəd olan ərazidə, qüdrətli 

sabir birliy inin yaranması bütün bunlarla yanaĢı, dövrün iki böyük, lakin rəq ib 

imperiyaların ı muzdlu  qüvvə mənbəyi ilə  də təmin etdi; əvvəlki dövrlərdə o lduğu 

kimi indi də sabirlər öz sələflərin in yolu ilə  gedərək ardı-arası kəsilməyən Ġran-

Bizans müharibələrində, rəqiblərin Cənubi Qafqaz və Mesopotamiya ərazilərində 

apardığı döyüĢlərdə fəal iĢtirak edirdilər. Mənbələrin məlumat ına görə, 552-ci ilin 

əvvəlində çoxsaylı sabir dəstələri Bizansa qarĢı Ġran ordusu sıralarında döyüĢərkən 

hun-bulqar birliyin in baĢqa bir qrupu, az qala 45 illik fasilədən sonra, yenidən 

Albaniya ərazisinə qarətkar yürüĢ etdi. Moisey Kalankatlı bu yürüĢün baĢında 

xəzərlərin durduğunu qeyd edirdi. Tədqiqatçıların fikrincə, Ġran ın tabeliy ində olan 

Albaniyaya edilən bu hücumu hunların bizanspərəst qrupları (sabirlərdən asılı o lan 

xəzərlər, barsillər, eləcə də sabirlərin Ġrana qarĢı əks mövqe tutan hissəsi) təĢkil 

edirdilər. Eyni hadisələrin  ərəb tarixçisi ət-Təbəri tərəfindən təqdim edilən 

təsvirində yürüĢ iĢtirakçıları arasında xəzərlərlə yanaĢı bulqar, bələncər (barsil) və 

alan tayfalarının da adları çəkilir. Müəllifin verdiy i xəbərə görə, məğlub edilmiĢ 

köçərilərdən alınmıĢ 10 min əsir A zərbaycanın Ģimal torpaqlarında yerləĢdirilird i.  

VI yüzilin ikinci yarısında ġimali Qafqazın etnosiyasi xəritəsi hunların 

yürüĢündən sonra baĢ vermiĢ ikinci mühüm dəyiĢikliyə uğradı; Qafqazyanı düzlərdə 

yaĢayan hun birliklərinə son qoyan bu dəyiĢiklik ġimali Monqolustanda Türk 

xaqanlığının (551-744) yaranması ilə əlaqədar qərbə yeni köçəri axınının - avar 

tayfalarının yönəlməsi nəticəsində baĢ verdi. 

588-ci ildə məhz avarlar sabirlərin baĢçılıq etdiyi hun birliyinə son qoydular 

və az sonra Dunay sahillərində məskən saldılar. Darmadağın edilmiĢ sabirlərin Cənubi 

Qafqaza keçən böyük bir hissəsi Xosrov ƏnuĢirəvan tərəfindən Kürün sol sahilində, 

indiki ġəmkirlə Ağstafadan Ģimala tərəf, tarixi Kambisena ərazisində yerləĢdirildi. 

Sabirlərin Ġberiya ilə sərhəddə məskunlaĢdırılması Sasani Ġran dövlətinin daxili siyasət 

sahəsində ardıcıl atdığı növbəti addım olmaqla yanaĢı, imperiyanın narahat Ģimal-qərb 

sərhədlərinin möhkəmləndirilməsi kimi də qiymət ləndirilə bilər.  

Bizans tarixçisi Menandr (VI əsr) məhz bu dövrdə Kürün sol sahilində 

sabirlərlə yanaĢı yaĢayan, sonralar isə sağ sahilə köçürülən alanlar haqqında da 

məlumat verir. Bu tarixçin in yazdığına görə, VI əsrin 70-ci illərində Bizansın 

Albaniya ərazisinə hücumundan sonra rumların tərəfini saxlamağa məcbur edilmiĢ 

sabirlər və alanlar Kürün sağ sahilinə köçürülmüĢ, lakin sonradan yenidən iranpərəst 



27 
 

mövqelərini qoruya bilmədilər.  

ġimali Qafqaz sabirlərin Albaniyaya köçməyən qalıqları isə Dağıstan 

ərazisində yaĢayan köçəri və yarımköçəri tayfalarla qarıĢaraq, barsillər və baĢqa etnik 

qruplarla birlikdə paytaxtı Varaçan (Bələncər) olan "Hunlar məmləkəti"ni yaratdılar. 

VI əsrin II yarısından baĢlayaraq sabir, bulqar, barsil və b. türkdilli Qafqaz 

tayfaları ilə birlikdə Monqolustandan Qara dənizədək böyük bir ərazini əhatə edən 

Türk xaqanlığın ın tərkibinə daxil olmuĢ xəzərlər həmin tayfalar arasında aparıcı rol 

oynamağa baĢladı. VII əsrin 20-ci illərində Bizans imperatoru Ġraklinin (610-641) Ġrana 

yürüĢü zamanı xəzərlər Bizansın tərəfində Cənubi Qafqaza soxulmuĢ türk qoĢunları 

arasında əsas qüvvəni təĢkil etdilər. Dərbəndi, Tiflisi, o cümlədən bütün Albaniyanı 

iĢğal edən xəzərlər Türk xaqanlığında ara müharibələri baĢlananadək (630-cu ildə) bu 

yerləri əllərində saxladılar. Elə buna görə də bir müddət sonra buralara gəlmiĢ ərəblər 

çox vaxt bu ölkələri Azərbaycanla birlikdə "Xəzərlər (yəni türklər) ölkəsi" 

adlandırırdılar.  

Bütün deyilənlər VII əsrə yaxın Azərbaycan əhalisinin tərkibində, əvvəllər 

olduğu kimi, türkdilli, irandilli və qafqazdilli komponentlərin olduğunu təsdiq edir; 

lakin VI yüzilin sonlarından baĢlayaraq bu tərkibdəki türk komponenti bir qədər də 

üstünləĢir, türkdilli əhalinin yayılma arealı daha da geniĢlənir. Tədricən bu dil bütün 

azərbaycanlıların daxili ünsiyyət dilinə çevrilir.  

Çoxsaylı tarixi və eləcə də linqvistik faktlar (V-VII əsrlərə aid yerli Qafqaz 

mənbələrində türkizmlər, Azərbaycanın türkdilli toponimikası və s.) sübut edir ki, VII 

əsrin sonlarında qafqazdilli, irandilli, türkd illi olmalarından asılı o lmayaraq bütün 

azərbaycanlılar arasında funksional birincilik artıq türk dillərinə məxsus idi. Məhz bu 

dövrdən, mövcud tayfa, eləcə də dialekt və ləhcə fərqləri zəminində ümumxalq 

Azərbaycan-türk dili formalaĢmağa baĢladı; məhz bu dövrdə az sonra yeni tarixi 

birliyin - Azərbaycan xalqın ın təĢəkkülünə gətirib çıxaran etnik, ictimai-iqtisadi və 

mədəni dəyiĢikliklər üçün ilkin Ģərtlər hazırlandı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

II FƏSĠL 

III-VII ƏSRLƏRDƏ AZƏRBAYCANIN  
ġĠMALINDA - ALBANĠYADA ĠCTĠMAĠ 

QURULUġ VƏ SĠNFĠ MÜBARĠZƏ  

§ 1. FEODAL ĠSTEHSAL ÜSULUNUN 
MEYDANA ÇIXMASI VƏ TƏġƏKKÜLÜ 

Cənubi Qafqazda feodal münasibətlərinin çox erkən yarandığı ölkələrdən  biri 

də Albaniyadır. Əlbəttə, feodal istehsal üsulunun baĢlanğıc addımlarını izləmək çox 

çətindir, belə ki, bu problem əvvəlki dövrün ictimai strukturunun daha mübahisəli 

məsələləri ilə sıx bağlıd ır. 

Albaniya təbii Ģəraitinin rəngarəngliyi, ayrı-ayrı bölgələrinin özünəməxsusluğu ilə 

fərqlənirdi; bu isə təbii ki, ölkənin ayrı-ayrı hissələrinin ictimai inkiĢafının qeyri-

bərabərliyində özünü göstərirdi. Ġctimai inkiĢafın daha mütərəqqi formalarının meydana 

çıxması üçün ilkin Ģərtləri olan vilayətlərlə yanaĢı, burada elə bölgələr də vardı ki, 

onlarda təbii Ģərait maldarlığın geridə qalmıĢ formalarının üstünlüyü üçün geniĢ meydan 

açırdı. Buna görə də ölkənin ictimai quruluĢu aparıcı olan, iqtisadi cəhətdən daha inkiĢaf 

etmiĢ vilayətlərində erkən feodal münasibətlərinin inkiĢafını və özünəməxsus 

xüsusiyyətlərini izləmək mümkündür.  

Mənbələrin tədqiqi belə nəticəyə gətirib çıxarır ki, burada mövcud olan ukladlar 

içərisində üstün və hökmran olmaq meylinə malik olanı feodal ukladı idi. Albaniyada 

quldarlıq ukladı, Ģübhəsiz ki, mövcud idi, lakin o, formasiyaya çevrilə bilmədi. BaĢlıca 

siniflər - feodal cəmiyyətinin azatlar və Ģinakanlar təbəqələri əsasən formalaĢdı. 

ġinakanlar maddi nemətlərin əsas istehsalçıları olan azad icmaçı kəndlilər idi. Feodal 

asılı kəndlilərin formalaĢması, baĢlıca olaraq, kənd icmasının təkamülü, onun 

üzvlərinin tədrici əsarəti, onların quldarlıq ukladının məlum rolu Ģəraitində əvvəl 

mövcud olan baĢqa müxtəlif qeyri-azad adamlarla yaxınlaĢması yolları ilə baĢ verird i.  

Əvvəlki bir çox əsrlər ərzində icmalar tədricən dövlətin (dövlət vergiləri və 

rüsumları, bir sıra mükəlləfiyyətlər yolu ilə) və dövlət vasitəsi ilə əyanların 

hakimiyyəti altına düĢürdü. Alban hökmdarları və Ġran Ģahlarının kəndləri və 

vilayətləri öz vassalları olan azatlara və nahararlara geniĢ surətdə paylama siyasətləri 

buna əlveriĢli Ģərait yaradırdı. Bu proses IV-VII əsrlər ərzində davam etmiĢdi. 

Moisey Kalankatlı bir çox kənd və vilayətlərin hakim sinfin nümayəndələrinə 



29 
 

bağıĢlanması haqqında məlumat verir. Feodalizmin erkən mərhələsində kəndlilərin 

istismar edilməsinin əsas forması dövlətin xeyrinə yığılan vergi və mükəlləfiyyətlər, 

feodal münasibətlərinin möhkəmlənməsi dövründə isə feodalların xeyrinə yığılan 

çoxsaylı natural vergilər, eləcə də yardarlıq idi. Natural verginin iqtisadi 

məqsədəuyğunluğu təbii-iqtisadi mühitdən asılı olan əkinçilik istehsalının Ģəraiti ilə 

müəyyənləĢirdi. 

Feodaldan asılı kəndli təbəqəsinin - sinfinin formalaĢması feodal sinfinin, 

azatlar təbəqəsinin əmələ gəlmə prosesi ilə sıx bağlı idi. Feodallar sinfinin ilkin 

kökləri də əvvəlki cəmiyyətin içərisində idi. Ġlk növbədə, əvvəlki azad icmaçılar 

arasından əyanların yeni qrupunun çıxması və onun köhnə əyanların bir hissəsi ilə bir-

ləĢərək vahid feodal sinfinə çevrilməsi prosesi gedirdi. 

Bununla yanaĢı, vilayətlərin hökmdar tərəfindən təyin edilmiĢ hakimləri - 

nahararlar tədricən öz vəzifələrini irsi vəzifəyə çevirdilər, onu atadan oğula vermək 

hüququ əldə etdilər. Nəticədə onlar vilayətin inzibati baĢçısından həmin yerin 

torpaqlarına sahiblik hüququnu əldə etmiĢ feodala çevrildilər.  

IV-V əsrlərdə dövlət torpaq fondu tədricən azalır. Onun xeyli hissəsi feodal 

xanədanlarına - patronimiyalara məxsus olur. Feodalizmin dərinləĢməsi prosesində 

hakim təbəqə - sinif olan azatlar bir neçə kateqoriyaya bölünürdü; bunların ən alisi 

vilayət və nahiyə sahibləri idilər. Alban cəmiyyətindəki sosial təbəqələrin sonrakı 

qütbləĢməsi IV-VII əsrlərdə Albaniyada bir çox feodal siyasi-inzibati vahidlərin - 

nahararlıqların yaranmasına gətirib çıxardı. 

Feodal münasibətləri möhkəmləndikcə nahararlıqlardakı bütün hakimiyyət 

patronimiyaların - feodal xanədanları baĢçılarının əllərində cəmlənirdi. VI əsrdən 

etibarən nahararlığın baĢçılarını ifadə edən terminlər içərisində iĢxan (içxan) termini 

üstünlük təĢkil etməyə baĢladı. Bu baĢçıların hakimiyyətləri daha çox siyasi-inzibati 

səpki kəsb etdikcə, qəbilə üsuli-idarəsi ilə bağlı olan terminlər (nahapet, azqapet) feodal 

hakiminin mövqeyini daha dolğun bildirən iĢxan termini ilə sıxıĢdırılır. ĠĢxan titulu 

"hökmran", "sahib", "ağa" mənasını ifadə edir. Erkən feodalizm dövründə dövlət mül-

kiyyəti formasının üstün olması dövlətin mərkəzləĢməsinə, hökmdar hakimiyyətinin həm 

dünyəvi, həm də dini həyat sahələrində imtiyazlarının geniĢlənməsinə doğru aparırd ı.  

Alban hökmdarı ölkənin qanunvericisi və ali hakimi idi; dünyəvi və dini 

hakimiyyətin qanunverici və məĢvərətçi orqanı, ölkənin bütün silahlı qüvvələrinin baĢ 

komandanı idi. Kilsə məclislərini də o çağırırdı. Ġyerarxiya sisteminin təĢəkkülü, 

süzerenlik və vassallıq münasibətlərinin formalaĢması meyli açıq görünürdü. QonĢu Ġran, 

Ermənistan və Gürcüstanda olduğu kimi, Albaniyada da "Qaxnamak"da ("Dərəcələr 

fərmanı"nda) əks olunmuĢ feodal iyerarxiyası mövcud idi. Hər bir feodal-azat 

patronimiyası dərəcələrin bu xüsusi cədvəlinə öz qüdrət və mövqeyinə müvafiq 

ardıcıllıqla qeyd edilirdi. Ġlk on patronimiya, nəsil böyük, qalanları isə kiçik nəsillər 

sayılırd ı. 

Hər bir patronimiyanın baĢçısı hökmdar süfrəsi arxasında da bu ardıcıllıqla 

oturdulurdu. Patronimiyanın "mənsəb və Ģan-Ģöhrəti" onun iqtisadi qüdrəti, siyasi 



30 
 

vəziyyəti və təqdim etdiyi qoĢunun sayı ilə müəyyənləĢirdi. "Dərəcə fərmanı" azatlar 

iyerarxiyasının sıra düzümünü təyin edir, ölkənin ictimai-siyasi həyatında hər bir azat 

patronimiyasının yerini və mövqeyini müəyyənləĢdirirdi. Albaniya və Ġran 

hökmdarlarının vassalları olan alban azatları hərbi qüvvə verməli, öz sosial mənsəblərinə 

müvafiq olaraq sarayda xid mət etməli, müharibələr zamanı müxtəlif dövlət - inzibati 

funksiyalarını yerinə yetirməli idilər. Ruhanilərlə birlikdə onlar da can vergisindən azad 

edilirdilər. Albaniya və Ġran hökmdarlarına hərbi xidmətləri müqabilində azatlar torpaq 

payları alırdılar. 

III-VII əsrlərdə Albaniyanın ictimai istehsalında feodal münasibətləri hakim 

idi. Feodal torpaq sahibliyi torpaq üzərində dövlət və xüsusi mülkiyyət formalarının 

qarĢıdurması Ģəraitində təĢəkkül tapmıĢdı. Dövlət mülkiyyəti dövlət domeni (bu halda 

da renta və vergi üst-üstə düĢürdü) və feodalların xidmət i xüsusi mülkiyyətində 

olan torpaqlar üzərində mülkiyyətlə məhdudlaĢırdı. Feodalizmin erkən dövründə 

(təqribən III-VI əsrlərdə) torpaq üzərində dövlət (hökmdarın Ģəxsində) mülkiyyət 

forması üstünlük təĢkil edirdi. Feodal fo rmasiyasını feodal cəmiyyətinin siyasi 

strukturu da xarakterizə edir; bu strukturun əsas əlamət ləri - mülkiyyət hüququnun 

hədsiz parçalanması, siyasi hakimiyyətin xırdalanması, dövlətə məxsus hüquqların 

Ģəxsi mənafe baxımından istifadə edilməsi id i. AraĢdırmalar feodal formasiyasının 

bütün bu atributlarının A lbaniyada da aĢkar olduğunu sübut edir.  

   

 

 

 

§ 2. ƏHALĠNĠN SĠNFĠ VƏ SOSĠAL TƏRKĠBĠ 
 

ġimali A zərbaycanın - Albaniyanın bütün əhalisi feodal cəmiyyətin in 

sosial əsasını təĢkil edən iki antaqonist sinfə (zümrəyə), feodallar (azatlar) və 

kəndlilər (şinakanlar) sinfinə (zümrəsinə) bölünürdü. 

Albaniyanın kübar əyanlarına qarĢı qoyulan bütün imt iyazsız, istismar 

olunan kütləsi eynimənalı iki terminlə ifadə edilirdi: şinakan ("Avesta"dakı "kənd 

sakini", "kəndli") və ramik (farsca "kütlə", "sürü", "qrup"). 

Real olaraq Ģinakanlar erkən feodal cəmiyyətinin kəndli sinfi -zümrəsini, 

ramiklər isə qara camaatın ümumi ad ını b ild irird i. 

Aquen məclisinin alban qanunlarında dindarlar iki kateqoriyaya 

bölünürlər: əyanlara - azat lara və Ģinakanlara. Burada Ģinakanlar bütün vergi 

verənləri nəzərdə tuturdu. Beləliklə, qanundan məlum olur ki, ġ imali A zərbaycanın 

- Albaniyanın əsas vergi verən zümrəsi kəndlilər idi. Kəndin əmlaka görə 

təbəqələĢməsi prosesi dərinləĢird i. Albaniyada üç kateqoriya kəndli vard ı: varlılar, 

kasıblar, torpaqsızlar. Torpaqsız kəndlilər yardar - icarədarlara çevrilir və ya 

feodalın yanında muzdur olurdu lar. Ölkənin əsas istehsalçıları azad kəndlilər, 

icmaçılar və feodaldan asılı kəndlilər idilər.  



31 
 

Ġcma baĢçısı - kəndxuda icma üzv ləri tərəfindən dini ayinlərin yerinə 

yetirilməsi üçün kilsə qarĢısında məsuliyyət  daĢıyırdı. Ehtimal ki, o, həm də 

kəndlilər tərəfindən dövlət mükəlləfiyyətlərin in yerinə yetirilməsi üçün də məsul 

idi. Görünür ki, icmaçılar üzərinə vergilərin qoyulması və bu vergilərin y ığılması, 

torpaqdan istifadə məsələlərinin n izamlanması, suvarma suyunun bölüĢdürülməsi 

iĢləri bilavasitə onun vəzifəsi idi.  

Albaniyada feodaldan asılı kəndlilərin formalaĢ masında baĢlıca rolu  

kəndli icmasının təkamülü, onun üzvlərinin tədricən əsarət altına düĢməsi və 

onların azad olmayan baĢqa adamlarla yaxın laĢması oynamıĢdır. A lbaniyada qul 

əməyi tətbiq olunurdu. Belə ki, Favstos Buzandın məlumatına görə, alban 

hökmdarı Urnayr öz qoĢununa müraciət lə belə demiĢdi: " Yadınızda saxlay ın ki, biz 

romalı döyüĢçüləri əsir aldıqda, əksəriyyətini sağ qoymalı, əl-qollarını bağlay ıb 

Albaniyaya gətirməli, onları dulusçu, daĢyonan, Ģəhərlərimizi, saraylarımızı və s. 

tikən kimi iĢlətməliyik". 

Moisey Kalankatlın ın "Alban tarixi"ndə də V əsrdə və sonrakı dövrlərdə 

Albaniyada olan qullar haqqında məlumat verilir; bu, "Mömin" Vaçaqanın sehrbaz 

və cadugərləri qula çevirməsi haqqındadır. IV-V əsrlərdə A lbaniyada qul 

ehtiyatının əsas mənbəyi müharibələr, habelə ağır cinayətlər (din əleyhinə əməllər) 

idi. 

Erkən feodalizm dövründə Albaniyada primit iv formada olsa da, yalnız 

uklad kimi qalan quldarlıq ölkənin iqtisadiyyatında aparıcı ro l oynamırdı. Qul 

əməyindən dövlət tikintilərində və ev təsərrüfatında istifadə olunurdu. 

Feodal sinfinin - zümrəsinin fo rmalaĢması prosesi feodaldan asılı kəndli 

sinfinin - zümrəsinin yaranması ilə sıx əlaqədə idi. Antik dövrün  son və orta 

əsrlərin ilk yüzillərində əvvəllər azad olan icmaçılar içərisindən yeni qrup 

əyanların ayrılması və onların tədricən köhnə əyanların bir h issəsi ilə vahid feodal 

sinfində -zümrəsində birləĢ məsi prosesi gedirdi.  

V-VI əsrlərdə Albaniyada feodal sinfinin - zümrəsinin formalaĢması baĢa 

çatdı: mənbələrdə bu sinif - zümrə çoxsaylı müxtəlif terminlərlə, baĢlıca olaraq 

kəndlilərə - Ģinakanlara müqabil o lan "azat", "naharar" terminləri ilə ifadə edilirdi. 

"Azat" (farsca "nəcib", hərfən: "qəbilə daxilində doğulmuĢ") termini mənaca çox 

geniĢdir: 1) azat lar bütün hakim feodallar sinfin i bild irərək, onların sosial 

vəziyyətini göstərir; 2) azat feodal nəslinin - patronimiyasının hər hansı üzvünü - 

həm patronimiya baĢçısını, həm də onun oğulların ı ifadə edir.  

Mənasının geniĢliyinə görə, "azat"dan sonra ikinci yerdə "naharar" termini 

idi (parfiya dilində "əzəl sahib olan", "ilkin sahib").  

Azat termini kimi bu termin də feodal patronimiyasının bütün üzvlərini, 

eləcə də bütövlükdə feodal zümrəsini bildirirdi.  

Feodal naharar xanədanları (patronimiyaları) torpağa, suya malik olur, 

ölkəni qoĢun, hərbi qüvvə ilə təchiz edirdilər. Nahararlar vergilərdən azad idilər. 

Onların baĢlıca vəzifəsi hökmdara hərbi xidmət idi. Kəndli icmaları - kəndlər əvvəlcə 



32 
 

naharar xanədanlarının himayəsi, sonra idarəsi, daha sonra isə hakimiyyəti altına keçir, 

onların əhalisi isə hüquqi baxımdan keçmiĢdəki asılı adamlar kateqoriyasına yaxınlaĢırdı. 

Naharar xanədanları bütöv vilayətlərə və ya nahiyələrə hökmranlıq edirdilər. Lakin IV 

əsrdən etibarən naharar xanədanlarının kiçik üzvləri - sepuxlar (orta fars dilində "nəslin 

oğlu") ayrılırlar, yəni torpaq üzərində patronimiya - ailə mülkiyyətinin və mayorat 

hüququnun yerinə əsil feodal mülkiyyəti və sepux hüququ gəlir.  

Azatlar - nahararlar böyüklərə və kiçiklərə ayrılırdılar. Bu bölgünün əsasında 

naharar nəslinin - patronimiyasının iqtisadi, siyasi vəziyyəti, patronimiyanın malik 

olduğu hərbi qüvvə dururdu. 

Böyük və ya kiçik naharar dərəcəsini, tədqiqatçıların indiyədək güman 

etdikləri kimi, ayrıca bir naharar deyil, bütün naharar patronimiyası alırdı. Hər bir 

feodal-naharar patronimiyası ölkənin ictimai-siyasi həyatında müəyyən yer və mövqe 

(dərəcə) tuturdu. Xüsusi dərəcə fərmanları (dərəcə cədvəlləri) hər bir naharar 

xanədanının (patronimiyasının) yerini müəyyənləĢdirirdi. Ġri feodal - nahararlarla 

hökmdar arasında, eləcə də böyük və kiçik feodallar arasında qarĢılıqlı münasibət 

vassal xidməti ilə həyata keçirilirdi.  

Feodallar sinfində - zümrəsində onlarla birgə sosial vəziyyətinə görə azatlara 

bərabər tutulan ruhani feodalların geniĢ təbəqəsi formalaĢırd ı. 

Xristianlığın yayıldığı və bərqərar olduğu ilk əsrlərdə alban ruhaniləri iqtisadi 

və siyasi cəhətdən zəif idilər. Alban katolikos luğunun hakimiyyəti nominal idi. Kilsə 

məsələlərinin həllində alban ruhaniləri aparıcı rol oynamırdılar. Aquen qanunları 

kilsənin, ruhanilərin müstəqilliyinin qərarlaĢması prosesini, onların tədricən 

güclənməsini əks etdirir. Ruhanilər hələlik kübar əyanlar qarĢısında öz hüquqlarını 

müdafiə edir, onların özbaĢınalığını məhdudlaĢdırmağa və hüquqca onlarla 

bərabərləĢməyə çalıĢırdılar.  

Albaniyanın kübar əyanları kimi, ruhanilər də imtiyazlardan, vergi 

azadlığından istifadə edirdilər.  

 

 

 

 

§ 3. TORPAQ SAHĠBLĠYĠ VƏ TORPAQDAN 

ĠSTĠFADƏ  
 

III-IV əsrlərdə Albaniyada aĢağıdakı torpaq sahibliyi kateqoriyaları 

mövcud idi: 1) torpaq üzərində dövlət mülkiyyəti (və ya torpaq üzərində ali 

mülkiyyət); 2) atadan qalma (aqnatik) torpaq mülkiyyəti (nəsildən -nəslə keçən 

himayəçiliklə əldə edilən torpaq mülkiyyəti); 3) hökmdar domeni; 4) xüsusi feodal 

torpaq mülkiyyəti; 5) kilsə torpaq mülkiyyəti; 6) kəndli və icma torpaq mül-

kiyyəti. 

III-VII əsrlərdə feodal münasibətlərinin inkiĢafı, feodallar sinfi və torpaq 



33 
 

üzərində xüsusi feodal mülkiyyətinin formalaĢ ması ilə əlaqədar əsas torpaq 

fondunun dövlətdən tədricən kübar nəsillərin əlinə keçməsi baĢ verir. Torpaq 

fondunun yenidən bölünməsi isə, öz növbəsində, bu fondu və kəndlilər üzərində 

ağalığı ələ keçirə bilmiĢ iri feodalların getdikcə artan separatizminə qarĢı dövlət 

hakimiyyətinin arams ız mübarizəsinə gətirib çıxarır.  

Cənubi Qafqazın digər ö lkələrində və Ġranda olduğu kimi, Albaniyada da 

torpaq üzərində dövlət mülkiyyəti ilə yanaĢı, hökmdarın bilavasitə özünün, çox 

güman, vahid dövlət mülkiyyətinin dağılması prosesində yaranan torpaq mülkləri 

(hökmdar domeni) də var idi. Belə torpaqlar dövlətin müxtəlif vilayətlərində 

mövcud idi. Bu, Moisey Kalankatlının alban hökmdarı II Vaçenin "öz Ģəxsi payı", 

digər alban hökmdarı III Vaçaqanın öz qızının adına mülk (dastakert) bina etməsi 

haqqında məlumatları ilə təsdiq olunur; bununla yanaĢı, alban hökmdarlarının qıĢ 

iqamətgahı kimi Xalxal Ģəhəri, "Albaniyanın böyük knyazları mihran ilərin" taxt -

tac vilayəti kimi Gird iman haqqında məlumat lar da hökmdar domeninin olduğunu 

sübut edir. Bu mülklər hökmdar nəslin in üzv ləri arasında xırdalanaraq, daha kiçik 

mülklərə bölünür və beləliklə, hökmdarın atadan, qalma torpaq mülkiyyəti 

sonradan inkiĢaf edərək, xüsusi torpaq mülkünə çevrilirdi.  

Hökmdar domenindən baĢqa mövqeyi III-V əsrlərdə hələ də güclü olan və 

adlı-sanlı nəsillərə məxsus aqnatik torpaq mülkiyyəti də mövcud idi. Lakin 

mayorat hüququna (torpağın atadan böyük oğula keçməsi) əsaslanan bu torpaq 

mülkiyyəti IV-VI əsrlərdə dağılmağa baĢlayır və onun yerinə torpaq üzərində 

xüsusi feodal mülkiyyəti hüququ gəlir. Xüsusi feodal torpaq mülkiyyəti öz 

növbəsində iki formada mövcud idi: 1) icma torpaq sahibliyinin ("allod"un) 

dağılması və torpaqların dövlət tərəfindən hakim sinfin nümayəndələrinə irsi mülk 

hüququnda paylanılması nəticəsində meydana çıxan Ģərtsiz və ya irsi torpaq sahibliyi 

(dastakert); 2) torpaqların dövlət tərəfindən hakim sinif nümayəndələrinə vassal xid-

məti müqabilində müvəqqəti paylanması nəticəsində meydana çıxan Ģərti torpaq sahibliyi 

(xostak). ġərti torpaq sahibliyinin irsi torpaq sahibliyinə - dastakertlərə çevrilməsi 

meyli var idi. Dastakertlərin sahibləri - hökmdar, feodallaĢmaqda olan əyanlar və təzə 

meydana çıxan iri feodallar (irsi mülk sahibləri), xostakların sahibləri isə hərbi 

xidmətdə olan xırda zadəganlar (azatlar) və ruhanilər idi. 

Erkən feodalizm dövründə Ģərtsiz torpaq sahibliyi (dastakert) üstünlük təĢkil 

etsə də, sonrakı dövrdə birincilik Ģərti torpaq sahibliyi formasına keçir. Kilsə torpaq 

mülkiyyəti dünyəvi feodal mülkiyyətindən fərqlənmirdi. Torpaq üzərində tam 

mülkiyyət hüququ kilsəyə məxsus idi. Kilsə - monastır torpaq sahibliyi xristianlığa 

qədərki keçmiĢ məbəd torpaqlarından, habelə dövlətin (hökmdarın) və xüsusi Ģəxslərin 

bəxĢiĢ verdikləri torpaqlardan meydana çıxmıĢdı. Kilsə qulluqçuları dini xidmət 

müqabilində torpaq payı -xostak ilə təmin olunurdular; lakin cahillik və bacarıqsızlıq 

nümayiĢ etdirmiĢ və ya qəbahət iĢlətmiĢ kilsə xadimləri torpaq payından məhrum edilə 

bilərdilər. Ġcma və xüsusi kəndli mülkiyyətləri də mövcud idi. Bu kateqoriyalar 

arasında xüsusi feodal torpaq sahibliyi inkiĢaf etmə və hakim forma kimi bərqərar olma 



34 
 

meylinə malik idi. Ölkənin qeyri-bərabər inkiĢafını nəzərə alaraq onu da qeyd etmə-

liyik ki, bu nəticələr Albaniyanın ictimai quruluĢu aparıcı olan daha inkiĢaf etmiĢ 

vilayətlərinə aiddir.  

TarixĢünaslıqda uzun müddət alban dastakertlərinin əsas istehsalçıları qullar 

olan iri mülklər olduğu fikri hakim idi. Lakin araĢdırmalar bu nöqteyi-nəzərin heç b ir 

zəminə əsaslanmadığını nümayiĢ etdirdi. Sübut edildi ki, Albaniya dastakertlərinin 

əsas istehsalçıları torpaqsız, lakin Ģəxsən azad kəndlilər, yardar- icarəçilər olmuĢdur. 

Yardar xırda kəndli təsərrüfatını idarə edir, məhsulun müəyyən hissəsini feodala, 

dövlətə və ya onların hər ikisinə verməklə, icarə etdiyi torpağı əsrlər boyu becərirdi.  

Torpaq sahibliyinin icarə forması ilə yanaĢı, Albaniyada icma torpaq 

mülkiyyətinin də mövqeyi güclü idi. Burada icma pay torpağına malik azad kəndlilər 

hələ uzun müddət mövcud olmuĢlar. Ġcmaçı kəndlilər hökmdar xəzinəsinə vergilər 

verir və ayrı-ayrı mükəlləfiyyətləri yerinə yetirird ilər. 

 

 

 

 

§ 4. ĠSTĠSMAR FORMALARI 
 

Albaniyada feodal istismarının bütün əsas formaları mövcud idi. V əsrdə 

çağırılmıĢ Aquen məclisinin qərarlarında Ģinakanların kilsə tərəfindən istismarı haqqında 

cüzi məlumat vardır. Bu məlumat feodal münasibətlərinin ilkin inkiĢafı dövründə əsas 

istismar formasının natural töycü alınması olduğu gümanına gətirir. Kilsə vergiləri 

müxtəlif xarakter və müvafiq olaraq müxtəlif ad daĢıyırdılar. Aquen qanunları 

aĢağıdakı kilsə vergilərini qeyd edir: can vergisi, kilsə "onda biri", məhsul vergisi, ruhun 

rahatlanması üçün alınan vergi. Məclisin can vergisinə həsr edilmiĢ üçüncü qanununda 

deyilir: "Azat və hökmdar nəslindən olan adam can payı üçün qoy sağlığında öz əli ilə  

bir yəhər - yüyənli at və bir də nə bacarırsa, onu versin. Əgər özü sağlığında can payı 

verməsə, ölümündən sonra bunu ailəsi verməlidir".  

Qanunun mətnindən göründüyü kimi, burada söhbət can vergisinin ancaq 

əyanlar tərəfindən ödənilməsindən gedir. Lakin sosial və zümrə fərqlərindən asılı 

olmayaraq, hamı üçün zəruri olan bu vergi növü ödəniĢ xarakterinə görə hamı üçün bir 

deyildi. 

Yuxarıda xatırladığımız qanunda əyanların xüsusi qeyd edilməsi can vergisi 

qədərinin onlar üçün sabit müəyyənləĢdirildiyini göstərir. Qara camaat, o cümlədən heç 

bir imtiyazı olmayan zümrələr isə can vergisini imkanları çatan miqdarda ödəyə 

bilərdilər. 

Kilsə "onda biri" haqqında Aquen məclisinin 18-ci qanununda deyilir: "Onda 

bir ödəyən azatlar onun yarısını baĢ (kafedral) kilsəyə, yarısını isə özlərinin "azat" 

kilsəsinə verməlid irlər". 

Burada bir məsələ qaranlıq qalır: imtiyazı o lmayan zümrələrdən "onda bir" 



35 
 

alınırdı, yoxsa yox? Çox güman ki, verginin bu növü Albaniyada da hamı üçün nəzərdə 

tutulurdu və bütün xristianlardan gəlirlərinin onda bir hissəsinə müvafiq olaraq alınırdı. 

Kilsə vergilərindən biri olan "məhsul" həm də feodal vergisi idi. 

Aquen məclisinin qəbul etdiyi dördüncü qanununda deyilir: "Xalqın kilsəyə 

verəcəyi məhsullar bu qaydada ödənilməlidir: varlı dörd qriv
1
 buğda, altı qriv arpa və 

on altı ölçü çaxır verir; yoxsul taxılı iki dəfə az, çaxırı isə imkanı çatan qədər 

verməlidir, ancaq əkin yeri və üzümlüyü olmayanlardan vergi alınmamalıdır. Qoyunu 

olan bir qoyun, üç çəngə (?) yun və bir (?) pendir verir, atı olan bir dayça, mal-qarası 

olan bir buzov verir". 

Göründüyü kimi, məcburi kilsə vergisi olan "məhsul" təkcə əkinçilik 

məhsullarından deyil, həm də bütün təsərrüfat məhsullarından qəti müəyyən edilmiĢ 

miqdarda qəbul olunurdu. 

Aquen məclisinin beĢinci və on doqquzuncu qanunları Albaniyada vəfat 

edənlərin qohumları tərəfindən kilsəyə verilən "ruhun rahatlanması üçün" alınan vergi 

növünün olduğunu təsdiq edir. On doqquzuncu qanunda yalnız adı çəkilən bu verginin 

əsas məğzi məhz beĢinci qanunda açılır: "Azat, Ģinakan və ya baĢqa bir dindar 

mərhumları zəhmətlərinin bir hissəsindən məhrum etməmək üçün imkan daxilində 

ölənin xatirəsinin yad edildiyi illik ibadəti ötürməməlidir. Əgər mərhumun atı olmuĢsa, 

kilsəyə bir at, öküzü olmuĢsa, bir öküz verməlidir". Bu qanundan görünür ki, "ruhun 

rahatlanması" vergisinin qədəri müəyyən edilmiĢdi. Həmçinin Ģübhə doğurmur ki, nə atı, 

nə də öküzü olmayandan mərhumun ruhunun rahatlanması üçün heç nə alınmırd ı.  

Aquen qanunlarının təhlili göstərdi ki, dini qayda-qanun kilsənin və ruhanilərin 

xeyrinə olan nəzirlərin miqdarını müəyyənləĢdirmiĢ , bununla da könüllü nəziri 

müntəzəm alınması nəzərdə tutulmuĢ kilsə vergisinə çevirmiĢdi. 

Bu vergilərin ödənilməsi kəndlilərin və zəhmətkeĢ əhalinin digər 

təbəqələrinin istismarı formalarını aydınlaĢdırmağa imkan verir. Aquen qanunlarının 

çoxsaylı kilsə vergiləri haqqında verdikləri məlumat həm dini, həm də dünyəvi tarix 

üçün mühüm əhəmiyyətə malikdir. Bu vergilər mənĢəcə Bibliya vergilərinə əsas -

lansa da onların adları, bəzən isə xarakterləri qismən də olsa yerli dünyəvi vergilərlə 

üst-üstə düĢür. 

Azad Ģinakanlar kilsə feodal istismarından əlavə daha ikiqat zülmə - öz alban 

dövlətləri, eləcə də yerli dünyəvi feodalların zülmünə məruz qalırdılar. Əkinçi 

icmaçılar (Ģinakanlar) dövlət əkinçiləri kimi hökmdarın təsərrüfat iĢləri baxıcısına 

torpaq vergisi, habelə baĢqa çoxsaylı vergilər ödəyirdilər.  

IV-V əsrlərdə irsi xüsusi torpaq sahibliyinin inkiĢafı və əmtəə-pul 

münasibətlərinin canlanması Ģəraitində dövlət rentası həm natura, həm də pulla 

alınırdı. Müxtəlif əməllərə görə cərimələr də pulla ödənilirdi. Kənd icması vergi vahidi 

olaraq qalırdı. Vergi ellik zəmanət əsasında bütün icmadan alınırdı. Dövlət torpaqlarında 

iĢləməklə ödəmə rentası (yolların çəkilməsi, qalaların, müdafiə qurğularının, sarayların  
 

1 Qriv - çəki vahidi; təqr. 9,729 q 

 



36 
 

tikintisi və s.) də mövcud idi. 

Beləliklə, əkinçi icmaçılar - Ģinakanlar dövlətin, feodalların (azatların), 

kilsənin xeyrinə tikinti və hərbi mükəlləfiyyətlərini yerinə yetirərək, bunun üçün ellik 

zəmanətlə cavabdeh olurdular. 

Albaniyanın Sasani Ġranından vassal asılılığı yerli əhalinin həm də Sasanilər 

tərəfindən istismar edilməsinə səbəb olmuĢdu. 

ġahənĢah Kəvad zamanı vergi sistemində baĢlamıĢ yenidənqurma I Xosrov 

ƏnuĢirəvan tərəfindən baĢa çatdırıldı. Onun həyata keçirdiyi siyasi-inzibati və vergi 

islahatlarından sonra alban əhalisinin istismarı xüsusilə gücləndi. Torpaq vergisinin 

(xaraqın) düzgün ödənilməsi üçün "çöl, düz və dağlar" siyahıya alındı. Əvvəlki "tüstü" 

pulu vergisini əvəz edən can vergisini almaq üçün əhalinin yenidən siyahıya alınması 

keçirildi. 

Torpaq vergisini heç bir fərq qoymadan əhalinin bütün təbəqələri ödəyirdi, 

can vergisi isə ancaq aĢağı zümrələrdən - kəndlilərdən və Ģəhərlilərdən alınırdı.  

Xəzər iĢğalından sonra Albaniya yeni vergilərə məruz qaldı. 628-ci ildə 

xəzərlərin ikinci yürüĢündən sonra faktiki olaraq xəzərlər tərəfindən iĢğal olunan 

Albaniya, siyasi cəhətdən onlara tabe edildi; xəzərlər Albaniyanı özlərinə tabe ərazi 

elan etdilər. 629-cu ildə Albaniyada "Ģimal hökmdarı" (yəni, xəzər xaqanı) tərəfindən 

göndərilmiĢ vergiyığanlar göründülər; onlar hələ I Xosrov dövründə əhalinin siyahıya 

alınması əsasında tərtib edilmiĢ kadastrları rəhbər tutdular. Alban tarixçisinin 

məlumatına görə, xəzərlər də farslar kimi, Ġran məmləkətinin keçirdiyi siyahıya-

almaya uyğun olaraq əhalidən didrahma
1
 tələb edirdilər. 

Moisey Kalankatlının yazdığına görə, ġimal hökmdarı qızıl əldə etmək, gümüĢ 

əritmək, dəmir çıxarmaq və mis emal etmək sahələrində çalıĢan sənətkarlara 

nəzarətçilər təyin etdi. 

Vergi tutmaq məqsədilə alverçi, tacir və bazarlara, eləcə də Kür və Araz 

çaylarından balıq tutulmasına nəzarət edən müfəttiĢlər müəyyənləĢdirildi.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Didrahma - Bizans qızıl pulu (6,8 q) 



37 
 

§ 5. ALBANLARIN  TƏSƏRRÜFAT  HƏYATI 
 

Tarixi ġimali Azərbaycan - Albaniya ərazisinə təbiət hər Ģeyi səxavətlə bəxĢ 

etmiĢdi; əlveriĢli iqlim, zəngin meĢələr, məhsuldar və yaxĢı suvarılan çöllər və düzlər, 

geniĢ yaylaqlar və qıĢ otlaqları, faydalı qazıntılar. Albaniyada hər biri təsərrüfatın 

müəyyən sahəsinin inkiĢafı üçün əlveriĢli Ģərait yaradan bir neçə torpaq - iqlim zonası 

var idi. YaxĢı suvarılan məhsuldar sahələr, eləcə də süni suvarmaya ehtiyacı 

olmayan, kifayət qədər yağıĢ düĢən dağətəyi rayonlar ölkə əhalisinin əsas təsərrüfat 

forması olan əkinçiliy in, onun əsas sahələri olan tarlaçılıq, üzümçülük və Ģərabçılığın 

zonası idi. Əkinçilik Kür-Araz ovalığında və Xəzəryanı düzlərdə geniĢ inkiĢaf 

tapmıĢdı. Buranın torpağı öz münbitliyi və məhsuldarlığı ilə həm antik, həm də orta əsr 

erməni və ərəb müəlliflərini heyrətə gətirirdi. Hələ Strabon (e.ə. I - e. I əsr) qeyd 

edirdi ki, Alban düzü çaylar və digər sularla Babil və Misir düzlərindən daha yaxĢı 

suvarılır. 

Dağətəyi rayonlardan fərqli olaraq Kür-Araz və Xəzəryanı düzlərdəki 

əkinçilik süni suvarmasız mümkün deyildi. Burada qalıqları ölkən in müxtəlif 

hissələrində - Mil düzündə (Govurarx), Muğanda və Xəzəryanı rayonlarda aparılan 

qazıntılar və axtarıĢlar nəticəsində aĢkara çıxarılan mürəkkəb və geniĢ Ģaxəli irriqasiya 

(arxlar və kəhrizlər, kanallar Ģəbəkəsi) sistemi var idi. Ölkənin əsas su arteriyası qolları 

ilə birlikdə Kür və Araz çayları idi. 

Arxeoloji məlumatlara görə, albanlarda Ģum əkinçiliyi mövcud idi. Torpaq, 

qalıqları Mingəçevirdəki orta əsr yaĢayıĢ məskənində aĢkara çıxarılmıĢ dəmir 

gavahının köməyi ilə Ģumlanırdı. Arxeoloqlar xeyli miqdarda biçin alətləri - dəmir 

oraqlar, dəryaz kərəntiləri, habelə dərz bağlamaq üçün sümük yabalar aĢkara çıxarmıĢlar. 

Moisey Kalankatlının məlumatına görə, Kür çayının hər iki sahili boyunca arpa və 

buğda becərilirdi. Albaniyada həmçinin yabanı arpa bitir, darı becərilirdi.  

Mingəçevir rayonunun Sudağılan kəndində, habelə Xınıslı Ģəhərgahında 

aparılan arxeoloji qazıntılar nəticəsində arpa, darı və buğda qalıqları aĢkara çıxmıĢdır. 

Yazılı qaynaqlara, eləcə də arxeoloji materiallara görə dənli bitki məhsulları torpaq 

quyularda, habelə iri təsərrüfat küplərində saxlanılırdı. Taxılın döyülməsində ağac və 

daĢ vəllərdən, ağac dəyənəklərdən, habelə mal-qaranın köməyindən istifadə olunurdu, 

bu zaman heyvanların hərəkəti taxılın dırnaqla döyülməsinə səbəb olurdu. Dən, 

dəyirman daĢları və daĢ kirkirələrlə üyüdülürdü. Çoxsaylı əkinçilik alətlərinin, habelə 

taxılın saxlanılması üçün düzəldilən torpaq quyuların aĢkar edilməsi əkinçiliyin 

yüksək inkiĢaf səviyyəsinə çatdığını sübut edir. 

Albaniya öz üzüm tənəklərinin qeyri-adi məhsuldarlığı ilə Ģöhrət tapmıĢdı. 

Ölkədə bağçılıq çox inkiĢaf etmiĢdi; əncir, nar, albalı, sitrus bitkiləri, Ģaftalı, Ģabalıd, zoğal, 

qoz, zeytun və s. yetiĢdirilirdi. Ərəb müəllifləri burada zəfəran, kətan və tut yetiĢdirildiyini 

qeyd edirlər. 

Bağçılıqla yanaĢı bostançılıq da Azərbaycanda geniĢ yayılmıĢ təsərrüfat 

sahələrindən biri olmuĢdur. Örənqala Ģəhərgahında arxeoloji qazıntılar nəticəsində 



38 
 

aĢkar edilmiĢ quyulardan meyvə toxumları ilə yanaĢı, qarpız və iki növ yemiĢ tumu 

tapılmıĢdır. 

Albanların təsərrüfatlarında Ģərabçılığm xüsusi çəkisi böyük idi. 

Mingəçevirdə e. III-VII əsrlərinə aid qəbir abidələrindən üzüm tumlarından baĢqa Ģərab 

çöküntüləri və dəridən hazırlanan tuluq parçaları da tapılmıĢdır. Bu tapıntılar göstərir 

ki, A zərbaycanda həmin dövrdə Ģərabı təkcə iri küplərdə deyil, tuluqlarda da saxla-

yırdılar. Tuluqlardan Ģərab daĢınması üçün də istifadə edilirdi. 

Azərbaycanın Ģimal hissəsində becərilən texniki bitkilərdən biri də boyaq 

kökü adı ilə tanınan qızıl boyadır. Qırmızı rəng kimi istifadə edilən bu bitki mənbələrdə 

"qırmız" adlanır. 

Azərbaycanın nisbətən isti yerlərində yayılan pambıqçılıq yerli əhalinin 

təsərrüfat məĢğuliyyətində özünə möhkəm yer tutmuĢdu. Movses Xorenatsi 

Beyləqanda yaĢayan əhalinin baĢqa mükəlləfiyyətlərlə yanaĢı, pambıqdan da natura 

Ģəklində vergi verdiyini bildirir. Moisey Kalankatlının məlumatına görə, pambıq Kür 

sahillərində xüsusilə çox yetiĢdirilirdi.  

Ölkənin əsas əkinçi əhalisi Kür və Arazın məhsuldar vadilərində, Kiçik və 

Böyük Qafqazın dağətəyi yerlərində cəmləĢmiĢdi. Ölkənin iqtisadi cəhətdən daha da 

inkiĢaf etmiĢ vilayətləri məhz bu bölgələrdə id i. 

Maldarlıq Azərbaycan əhalisinin həyatında ta qədimdən bəri mühüm yer 

tuturdu. ġirəli otlarla örtülü alp çəmənlikləri olan dağ rayonları, Kür-Araz ovalığı və 

Xəzəryanı rayonların q ıĢda da demək olar, qar görməyən çölləri köçəri maldarlığ ının 

geniĢ inkiĢafı üçün Ģərait yaradırdı.  

Albaniya öz otlaqları ilə elə məĢhur idi ki, qonĢuluqdakı ermənilər də öz 

mal-qara sürülərini qıĢlamaq üçün alban torpaqlarına gətirirdilər. Antik və erkən orta 

əsrlər müəlliflərinin məlumatlarına görə burada keçi, qoyun, iribuynuzlu mal-qara, at, 

donuz, dəvə bəsləyirdilər. Erkən orta əsrlər dövründə ovçuluq peĢəsi getdikcə tənəzzül 

edir; buna müvafiq olaraq iri və xırda buynuzlu mal-qara saxlayanların sayı artırdı. 

Albanların bu təsərrüfat sahəsi haqqında Moisey Kalankatlı da məlumat verir; 

Albaniyada iri və xırda buynuzlu mal-qara və atların, o cümlədən minik atlarının bəs -

lənildiyi barədə yazan müəllif, ağ alban atı cinsini xüsusi qeyd edir. 

Arxeoloji və etnoqrafik material erkən orta əsrlər Albaniyasında 

dəvəçiliyin də inkiĢaf etdiyini göstərir. Dəvələrdən yük daĢımaq və min ik üçün 

istifadə edird ilər. 

Tədqiqatlar bu dövr Albaniyada süd məhsullarının yüksək səviyyədə 

hazırlandığını da təsdiq edir. Azərbaycanlı maldarlar və qoyunçular öz 

təsərrüfatlarında saxsı, taxta və dəri nehrələrdən istifadə edird ilər. 

Arxeoloji və etnoqrafik tədqiqatlar Albaniyada yun və dərinin geniĢ istehsalı 

və tətbiqi haqqındakı məlumatı təsdiq edir. Mingəçevir qazıntılarında qoyun qırxmaq 

üçün qırxılıq alətlər aĢkara çıxarılıb; dəmir qırxılıqlar katakomba (yeraltı sərdabə) 

qəbirlərində də tapılıb. Belə dəmir qırxılıqları azərbaycanlı qoyunçular bu gün də öz 

təsərrüfatlarında iĢləd irlər.  



39 
 

Maldarlıqla Albaniyanın həm yarımköçəri, həm də oturaq əhalisi məĢğul 

olurdu. Lakin təsərrüfatçılığın daha geridə qalmıĢ formalarının hakim olduğu dağlıq 

rayonlarda bu sahə üstünlük təĢkil edirdi. 

Albaniyanın təsərrüfat həyatında balıqçılıq da böyük rol oynayırdı. Balığı 

duzlayır, qurudur və dəvələrlə qonĢu ölkələrə aparırd ılar. Onun piyindən müalicə 

əhəmiyyətli yağ əldə edir, içalatın ı qaynatmaqla qiymətli nərə yapıĢqanı 

hazırlay ırdılar. 

Orta əsr mənbələrində Kür sahili əhalisinin balıq ovu ilə məĢğul olması 

haqqında çoxlu  məlumat vardır. Moisey Kalankat lı albanların Kür və Arazdan 

tutulan balıqdan xəzərlərə bac verdiklərini xəbər verir.  

 

 

 

 

 

§ 6. ġƏHƏRLƏR VƏ DĠGƏR YAġAYIġ MƏSKƏNLƏRĠ 
 

Albaniyanın erkən orta əsrlər dövrü Ģəhər həyatının canlanması və 

Ģəhərlərin artması ilə səciyyələnir. Bu zaman köhnə Ģəhərlərin (Qəbələ, Naxçıvan, 

Dərbənd) tikilib geniĢlənməsi prosesi ilə yanaĢı, yeni Ģəhərlərin (Bərdə, Beyləqan 

və b.) yaranması prosesi gedirdi. QonĢu Ermənistan dövlətçiliyin in ləğ vi ilə  

əlaqədar baĢ verən tənəzzül müqabilində Albaniya Ģəhərlərinin tərəqqisi bu dövrün 

özünəməxsus xüsusiyyətlərindən idi.  

Albaniyada feodal münasibətləri bir qədər baĢqa Ģəraitdə, qüvvətli siyasi 

mərkəzi hakimiyyət Ģəraitində inkiĢaf edirdi; bu hakimiyyət Ģəhərlərin olmasını 

maddi zərurət hesab edir, onların tərəqqisinə kömək göstərməyə çalıĢır, feodallarla 

mübarizədə onlardan istifadə edirdi. Yeni feodallaĢan əyanlarda da onlara pay 

edilmiĢ torpaqları mənimsəməyə maraq yaranır; bütün bunlar Ģəhər həyatının 

çiçəklənməsinə, köhnə Ģəhərlərin abadlaĢdırılmasına, yeni Ģəhərlərin salınmasına 

gətirib çıxarırdı. 

Albaniya Ģəhərlərin in ticarət-sənətkarlıq təbəqəsi arasıkəsilməyən ticarəti 

təmin edə bilən güclü mərkəzi hakimiyyətə məxsus qüdrətli dövlətin olmasında 

maraqlı idi. Məhz buna görə, erkən orta əsrlər A lbaniya Ģəhərləri alban 

arĢakilərinin, sonralar isə alban mihran ilərin in dayağı id ilər.  

Albaniya Ģəhərləri ya ticarət yolu üzərində yerləĢən kənd icmasına 

əsaslanan qədim məskənin yerində, ya hökmdar və ya feodal təsərrüfatının 

(dastakertin) bazasında, ya da sənətkarlıq və ticarətin inkiĢafı üçün əlveriĢ li o lan 

yerlərdə təĢəkkül tapmıĢdı. Albaniyada aĢağıdakı Ģəhərlər var idi: beynəlxalq 

tranzit t icarətin in ana yollarında meydana çıxmıĢ Ģəhərlər; Bərdə, Dərbənd, Qəbələ, 

Çoqa, Beyləqan belə Ģəhərlərdən id i. Bu Ģəhərlər iri inzibati və ticarət -sənətkarlıq 

mərkəzləri sayılırd ı. Qaynaqlarda onlar "əzəmətli" və "Ģan-Ģöhrətli" Ģəhərlər 



40 
 

adlandırılırd ı. ġəhərlərdən ġəki, ġəmkir, Girdiman, Naxçıvan və b. əsas ticarət 

yollarından aralı və ucqar yerlərdə salınmıĢ sənətkarlıq və ticarət mərkəzləri idi. Bu 

Ģəhərlər eyni zamanda hərbi dəstələrin yerləĢdiyi qalalardı. Üçüncü tip Ģəhərlər 

əkinçilik xarakteri daĢıyan, sosial-iqtisadi mənada Ģəhər olmayan, lakin feodal 

vilayətlərinin inzibati mərkəzləri sayılan Ģəhərlər idi. Belə Ģəhərlərə indiki Ağdam 

rayonunda yerləĢən Gavurqala, Qax rayonundakı Torpaqqala, Mingəçevir və bir 

sıra baĢqa məskənləri aid etmək olar. Ġlk iki tip Ģəhərlərin ətrafında əhalisi kənd 

təsərrüfatı ilə məĢğul olan kənd nahiyələri yerləĢird i.  

Moisey Kalankatlı və Movses Xorenatsinin məlumatları A lbaniya 

Ģəhərlərinin siyasi strukturunu aydınlaĢdırmaq imkanın ı verir; məlum o lur ki, bu 

Ģəhərlər yerli məmurlar, hakimlər tərəfindən idarə olunurdu. V əsrdə Tsri Ģəhərinin 

hakimi arĢaki hökmdarla rın ın nəslindən olan Xoçkarik id i. Mənbələrdəki məlumat 

bütün Ģəhər sakinlərinin iĢtirak etdiyi, kəskin siyasi Ģəraitdə qərarlar çıxaran Ģəhər 

yığıncaqlarının olması ehtimalın ı da verir. Belə ki, 626-cı ildə, xəzərlər Bərdəyə 

hücum etdiyi zaman Sasani mərzbanı, yaln ız alban əyanlarının və Ģəhər 

sakinlərinin razılığ ını alandan sonra xəzərlərə hərbi müqavimət göstərilməsi 

haqqında qərar qəbul edə bilmiĢdi.  

Albaniyanın mühüm Ģəhərlərindən biri Qəbələ id i. ġəhər e.ə. IV əsrin 

sonu - III əsrin əvvəllərində meydana çıxmıĢ və e. XVIII əsrinədək mövcud 

olmuĢdur. V əsrədək Qəbələ Albaniyanın paytaxtı, alban hökmdarları və alban 

arxiyepiskopunun iqamətgahı olmuĢ, paytaxt Bərdə Ģəhərinə köçürüldükdən sonra 

isə ölkənin ən iri siyasi-inzibati, d ini-inzibati (arxiyep iskopluq), ticarət-sənətkarlıq 

və mədəni mərkəzlərindən biri olaraq qalmıĢdır. Çoxillik arxeoloji iĢlər nəticəsində 

məlum olmuĢdur ki, I əsrin sonundan XVIII əsrin ortalarınadək Ģəhər Qaraçay və 

Covurluçay arasındakı hündür təpədə yerləĢmiĢdi. ġəhər 25 ha-da çox sahəni tutan, 

içqalası Səlb ir adlanan Ģimal və Qala adlanan cənub hissələrinə bölünürdü. ġəhər 

sakinləri IX əsrədək əsasən Səlbirin, IX əsrdən isə Qalanın ərazisində yaĢayırdılar. 

Qazıntılar zamanı çoxsaylı yaĢayıĢ evləri və ictimai tikili qalıqları, habelə zəngin 

maddi-mədəniyyət nümunələri aĢkara çıxarılmıĢdır.  

V əsrdən sonra Moisey Kalankatlıya görə, alban hökmdarı Vaçe tərəfindən 

tikilmiĢ Bərdə (onun Partav adı erməni mənbələrindəki yazılıĢ formasına əsaslanır) 

paytaxt olur. Mühüm karvan yollarının qovĢağında yerləĢən bu Ģəhər Yaxın və Orta 

ġərqin ən iri ticarət mərkəzlərindən biri idi. Böyük Uti v ilayətində yerləĢən Bərdə 

erkən orta əsrlərdə Qafqaz Albaniyasının siyasi, dini və mədəni mərkəzinə çevrildi. 

Bərdə son alban arĢakilərinin və Mihranilər sülaləsindən olan hökmdarların, VI əsrdən 

isə alban katolikosunun iqamətgahı olur. Ticarət-sənətkarlıq mərkəzi olan bu 

Ģəhərdən baĢqa yerlərə ipəkqurdu, barama, çoxlu ipək, qızıl boya və s. aparılırdı. 628-ci 

ildə Ġran-Bizans müharibələri zamanı Bərdə Bizansın müttəfiqləri o lan xəzərlər 

tərəfindən dağıdılmıĢdı. ġəhər ancaq VIII əsrin əvvəllərində, Xilafətin Ģimal 

vilayətlərinin hakimi Əbd əl-Əziz ibn Xatimin əmri ilə  bərpa edilmiĢdir.  

Naxçıvan - Azərbaycanın ən qədim Ģəhərlərindən biridir. Yazılı qaynaqlarda, 



41 
 

Araz çayının sol sahilində yerləĢən bu Ģəhər haqqında ən erkən məlumat tarixçi Ġosif 

Flaviyə (e.ə. I əsr) və yunan coğrafiyaçısı Ptolemeyə (e. II əsr) məxsusdur. V-VII və 

XIII-XVII əsrlərin erməni, VIII-XIII əsrlərin alban müəlliflərində, eləcə də IX-XIII 

əsrlər ərəb və fars dilli mənbələrdə bu Ģəhər haqqında məlumat vardır. I əsrdən VI 

əsrədək Naxçıvan Albaniyada Ģəhər və vilayət olmuĢdur. 591 -ci il müqaviləsinə görə 

Naxçıvan Sünik və Vaspurakan vilayətləri tərkibində bilavasitə Ġrana tabe edilmiĢdir. 

VI-VII əsrlərdə Naxçıvanda Ġran Ģahı I Xosrovun adından pul kəsən zərbxana var idi. Ġran 

- Bizans müharibələri zamanı Naxçıvan gah Sasani, gah da Bizans qoĢunlarının 

basqınlarına məruz qalırdı. 

Erkən orta əsrlər dövründə Dərbənd yalnız albanların baĢ qalası, 

Sasanilərin Qafqazdakı istinadgahı kimi deyil, həm də mühüm orta əsr Ģəhəri, ən iri 

ticarət-sənətkarlıq və siyasi mərkəzlərdən biri kimi tanın mıĢdı. Onun qədim 

dünyanın ən mühüm t icarət yollarından biri üzərində tutduğu əhəmiyyətli mövqeyi, 

alban hökmdarları və Sasanilər dövründə xüsusi hərbi-strateji əhəmiyyəti Ģəhərin sürətli 

inkiĢafı üçün Ģərait yaratmıĢdı. VI əsrdə Dərbənd mütəĢəkkil daxili struktura, dürüst 

seçilmiĢ topoqrafiyaya malik Ģəhər kimi məĢhur idi.  

"Alban tarixi"ndə Dərbənd "əzəmətli Ģəhər" adlandırılırd ı. VIII əsr erməni 

tarixçisi Gevondun məlumatına görə, Dərbənd qala divarları və bürclərlə əhatə 

olunmuĢdu. Ananiy ġirakatsinin "Erməni coğrafiyası"nda Dərbənd "Çora keçidin in 

Ģəhəri, dənizin ortasında tikilmiĢ möhtəĢəm istinadgah" adlandırılmıĢdır.  

Moisey Kalankatlının təsvirindən Ģəhərin küçə və meydanlar sis temini 

əhatə edən daxili planı məlum olur: "[Xəzərlər] abır-həyasını itirmiĢ yırtıcı 

canavarlar kimi [Ģəhər sakinlərin in] üzərinə atıld ılar, Ģəhərin küçə və 

meydanlarında onları amansızcasına kəsib-doğradılar... A lovun yanan qamıĢlıqda 

dolaĢan [dilləri] kimi onlar bir qapıdan girib, o b irisindən çıxırd ılar".  

Alban hökmdarları və Sasani Ģahlarının hərbi-siyasi dayağı və strateji 

məntəqəsinin əvvəlcə böyük bir qarnizonun yerləĢdiyi mühüm inzibati mərkəzə, 

daha sonra isə inkiĢaf edərək ticarət-iqtisadi mərkəzinə çevrilməsi nəticəsində 

Dərbənd bir Ģəhər kimi təĢəkkül tapmıĢdır. Strateji məntəqənin erkən orta əsr 

Ģəhərinə çevrilməsində Sasani Ģahlarının quruculuq fəaliyyəti böyük rol 

oynamıĢdır. 

Ticarət-sənətkarlıq mərkəzi kimi Dərbəndin əsas sənətkarlıq sahəsi 

qədimdən burada mövcud olmuĢ və sonralar daha da inkiĢaf etmiĢ toxuculuq idi. 

Dərbəndin arxeo loji təbəqələrində çoxlu silah, Ģeypur, metal məmulat lar, zindan, 

çəkic, mis və dəmir filizi qalıqlarının tapılması burada metal emalı və 

metallurg iyanın inkiĢafına dəlalət edir. ġüĢə əĢyalarının çoxluğu, onların 

özünəməxsusluğu və geniĢ çeĢidi Dərbənddə ĢüĢə istehsalının yüksək inkiĢafından 

danıĢmağa imkan verir.  

Dulusçuluq burada çox yüksək inkiĢaf səviyyəsinə çatmıĢdı. Xeyli ən 

müxtəlif təyinatlı qab-qacaq, çoxlu saxsı su borusu, biĢmiĢ kəıp ic, kirəmit, soba 

qalıqları, qab-qacaq biĢirmək üçün vəsait və s. Ģəhərin yüksək inkiĢaf etmiĢ 



42 
 

dulusçuluq istehsalından xəbər verir. Bu dövrdə Dərbənd həm də mühüm 

beynəlxalq ticarət mərkəzinə çevrilir; ehtimal ki, bu zaman o daha çox Xəzəryanı 

ticarət yolunun ən böyük tranzit məntəqəsi rolunu oynayırdı.  

ġəhər ərazisinin sahəsinə (150 ha-a yaxın) görə Dərbənd Ön Asiya, 

Cənubi Qafqaz və Orta Asiyanın bir çox ən iri erkən orta əsr Ģəhərlərin i xey li 

geridə qoyurdu. Arxeolo ji məlumat lara görə, dənizkənarı rayon hesaba 

alınmamaqla Ģəhərin məskunlaĢmıĢ ərazisin in ümumi sahəsi 26-27 ha-a çatırdı ki, 

bu da Ģəhərin divarlarla əhatə olunmuĢ sahəsinin 1/6 hissəsini təĢkil edird i.  

QuruluĢ baxımından Dərbənd aydın Ģəkildə iki tərkib h issəyə ay rılır: 

içqala və Ģəhərin özü; indi narınqala adlanan içqala xüsusi yer tuturdu. Bu, Ģəhər 

hakiminin iqamətgahı, onun sarayı və qarnizonun yerləĢdiyi yer, inzibati, hərbi-

siyasi və mədəni mərkəz id i. 2,5-3,5 m qalın lıqda, ayrı-ayrı sahələrdə hündürlüyü 

20-25 m-ə çatan möhtəĢəm divarlar onu alınmaz qalaya çevirir. Ġlkin o rta əsrlər 

Dərbəndi Ģəhər strukturunun bir hissəsi olan rabada (Ģəhər ətrafına) malik deyild i; 

beləliklə, d ivarlarla əhatə olunmuĢ çox böyük ərazi Ģəhərə kifayət qədər iri sahədə 

geniĢlənmək və inkiĢaf etmək imkanı verirdi.  

ġəhərin sosial strukturuna gəldikdə isə, qeyd etmək lazımdır ki, 

narınqalada alban hökmdarları, sonralar isə Sasanilər tərəfindən təyin edilən Ģəhər 

hakimi otururdu. Sasani Ģahlığ ının Dərbənddəki caniĢini V əsrdə " mərzban" titulu 

daĢıyırdı. ġəhər əyanlarından ibarət hakim siniflə xırda alverçi və sənətkarlar 

arasındakı təbəqəni təĢkil edən döyüĢçülər Ģəhər cəmiyyətinin strukturunda xüsusi 

yer tuturdular. Sasanilər sərhədlərin mühafizəsi üçün Dərbənddə hərbi kolon istləri 

yerləĢdirərək, onlara torpaq paylayırdılar.  

Dərbənd o dövrdə ġərqi Qafqazda olan əsas xristian mərkəzlərindən biri 

kimi də tanınmıĢdı. 

Tədqiq edilən dövrdə Beyləqan, ġamaxı, ġabran, Xalxal, ġəmkir, A maras, 

Xunan kimi Ģəhərlər də məĢhur id i.  

 

 

 

 

 

§ 7. TĠCARƏT VƏ PUL DÖVRĠYYƏSĠ 
 

Erkən orta əsrlər dövründə Albaniya təbii ehtiyatlarına və coğrafi Ģərait inə 

görə bir-b irindən fərqlənən vilayətlərdən ibarət geniĢ ərazin i tuturdu. Bu fərq 

özünü ayrı-ayrı vilayətlərin məhsullarında da göstərirdi. Albaniyanın təbii 

ehtiyatları baĢqa ölkələrin də d iqqətini cəlb edird i. Bundan əlavə, A lbaniya 

ərazisindən bir sıra tranzit ticarət  yolları keçirdi. Xəzər dənizinin qərb sahili 

boyunca uzanan yol xüsusilə canlı idi. Bu yol Cənubi Qafqazı, o cümlədən 

Azərbaycanı həm Yaxın və Orta ġərqin mədəni mərkəzləriylə, həm də Qafqaz sıra 



43 
 

dağlarından Ģimalda yerləĢən ölkələrlə birləĢdirirdi. Burada daxili və tranzit 

səciyyəli baĢqa ticarət yolları da fəaliyyət göstərirdi.  

Əkinçiliyin və maldarlığın, habelə sənətin müxtəlif sahələrinin inkiĢafı əmtəə 

istehsalına və ticarətə təkan verdi. Əhali izafi məhsulu bazarlarda satırdı. Əmtəənin bir 

hissəsi istehsalçıların özləri tərəfindən satılırdı. Lakin çox vaxt istehsalçılarla 

istehlakçılar arasında vasitəçi kimi əsas iĢləri alıĢ-veriĢ olan tacirlər çıxıĢ edirdilər. 

Ticarətlə daha çox Ģəhərlilər məĢğul olurdular. Əhalinin, xüsusilə Ģəhər əhalisinin 

təsərrüfat həyatında ticarətin mühüm ro l oynadığını Azərbaycan və Cənubi Dağıstan 

ərazilərində aparılan arxeoloji qazıntılar zamanı aĢkar olunmuĢ çoxsaylı materiallar 

təsdiq edir. Azərbaycanda bu cür materiallar Mingəçevirdə, Qəbələdə və ġamaxıda 

daha çox aĢkar olunmuĢdur. 

Mingəçevirdəki 2 saylı yaĢayıĢ yerində, erkən orta əsrlər dövrü təbəqəsində 

ticarətə aid baĢqa materiallarla yanaĢı, bürüncdən hazırlanmıĢ asma tərəzi qolu aĢkara 

çıxarılmıĢdır. 

Bir çox arxeoloji tapıntılar yerli əhalinin beynəlxalq ticarət əlaqələri haqqında 

təsəvvür yaradır. Bu tapıntılar xaricdən gətirilmiĢ müxtəlif məmulatla təmsil olunub. 

Onların arasında Çində istehsal olunmuĢ ipək parça qalıqları, ayrı-ayrı ölkələrdən 

gətirilmiĢ müxtəlif bəzək əĢyaları, iĢlək üzlərində müxtəlif rəsmlər həkk olunmuĢ daĢ 

möhürlər (gemmalar), ĢüĢə qablar, yüksək zövqlə hazırlanmıĢ gümüĢ qablar, çoxsaylı 

sikkələr və s. vardır. 

Ġpək parça qalıqları Mingəçevirdəki erkən orta əsrlər dövrünə aid qəbirlərdə 

tapılmıĢdır. 

Azərbaycanda erkən orta əsrlərə aid abidələrdə aparılan qazıntılar zamanı 

qliptika incəsənətinin çoxsaylı nümunələri - gemmalar aĢkar edilmiĢdir. Bu məmulat 

baĢlıca olaraq möhür kimi iĢlədilirdi. Lakin onlar eyni zamanda bəzək əĢyaları idi. 

Onların bir çoxu Ġrandan gətirilmiĢ və yaxud Ġran incəsənətinin təsiri altında Azər-

baycanda hazırlanmıĢdı.  

Azərbaycan ərazisində arxeoloji qazıntılar zamanı çoxlu ĢüĢə qab aĢkar 

edilmiĢdir. Onların çoxu ticarət yolu ilə Finikiya, Suriya və Fələstindən gətirilmiĢdi. 

Erkən orta əsrlər dövründə Albaniyada da ĢüĢə məmulatının istehsalına baĢlandı. Bu ĢüĢə 

qablar ġimali Qafqaz və xüsusilə Dağıstan ərazisində daha çox aĢkara çıxarılmıĢdır. 

Tarixi Albaniyanın ərazisində aĢkar olunmuĢ arxeoloji materiallar arasında 

torevtika məmulatı xüsusi diqqətə layiqdir. Onların bir qismi, Ģübhəsiz, baĢqa 

ölkələrdən gətirilmədir.  

GümüĢdən hazırlanaraq qızılı rənglə boyanmıĢ, hal-hazırda Sankt-

Peterburqun Dövlət Ermitajının kolleksiyasında saxlanılan dolça, Azərbaycanda və 

Cənubi Dağıstanda hazırlanan digər tapıntılar da bu cür məmulatlar dairəsinə 

daxildir. 

Azərbaycan ərazisində ilk orta əsrlər dövrünə aid abidələrdə aparılmıĢ 

arxeoloji araĢdırmalar zamanı idxal olunmuĢ baĢqa əĢyalara da təsadüf edilir və bu 

əĢyalar həmin dovrün ticarət əlaqələrindən xəbər verir. Onların arasında çoxlu bəzək 



44 
 

əĢyaları vardır. 

Erkən orta əsrlər dövründə Albaniyanın ticarəti və ticarət əlaqələri haqqında 

yuxarıda qeyd olunmuĢ tapıntılarla yanaĢı, dəfinə halında və tək-tək nüsxələrlə 

tapılmıĢ çoxsaylı sikkələr də məlumatlar verir. Bu tapıntılar göstərir ki, Albaniyanın 

Sasani Ġranı ilə əlaqələri xüsusilə canlı olmuĢdur. Bu, bilavasitə həmin dövrün siyasi 

və mədəni Ģəraiti ilə əlaqədardır. Sikkə tapıntıları təsdiq edir ki, erkən orta əsrlərdə 

Albaniya bazarlarında Sasani gümüĢ sikkələri hakim rol oynamıĢdır. Hələlik tarixi 

Albaniyanın ərazisində Sasani sikkələrin in ən ilkin nümunələri 1964-cü ildə Qəbələ 

Ģəhərgahı yaxınlığında tapılmıĢ dəfinədən məlumdur. Dəfinə torpaq iĢləri zamanı 

təsadüfən tapıldığından sikkələrin bir qismi əhali arasında yayılmıĢdır. Dəfinənin 

sikkələrindən yalnız 158 ədədini toplamaq mümkün olmuĢ və həmin sikkələr 

Azərbaycan Tarix Muzeyinə təhvil verilmiĢdir. Sonralar həmin dəfinədən aĢkar olun-

muĢ daha 5 sikkə həmin muzeyə verilmiĢdir. Dəfinədə olan sikkələrin əksəriyyətini 

(155 ədədini) Sasani hökmdarı 11 Varəhranın (274-291) drahmaları (dirhəmləri) təĢkil 

edir. Lakin dəfinənin tərkibində e. I—II əsrlərinə aid Parfiya və Roma sikkələrinin 

tək-tək nüs xələri də vardır.  

Erkən Sasani sikkələrinin azsaylı olması və bu dəfinə təsdiq edir ki, ilk 

Sasani hökmdarları dövründə Albaniyada əvvəllər kəsilmiĢ Parfiya və Roma 

sikkələrindən də istifadə olunmuĢdur. Güman etmək olar ki, tarixi Albaniya ərazisində 

III-IV əsrlərə aid olan abidələrdə aparılmıĢ arxeoloji qazıntılar zamanı Sasani Ġranından 

gətirilmiĢ məmulata, o cümlədən sikkələrə, nisbətən nadir hallarda təsadüf edilməsi 

Albaniyanın Sasani təsiri dairəsinə tədricən daxil olması ilə izah edilə bilir. Sasani 

sikkələrinin və digər məmulatın (qlipt ika, torevtika nümunələri və s.) axını sonralar 

tədricən güclənmiĢ, V-VII əsrlərdə isə Albaniya bazarlarında xey li dərəcədə 

artmıĢdı. TapılmıĢ Sasani sikkələrinin çoxsaylı nümunələri məhz bu dövrə aiddir. 

Onlara həm tək-tək nüsxələr, həm də böyük dəfinələr Ģəklində Azərbaycanın bütün 

ərazisində təsadüf olunmuĢdur. Azərbaycanda Sasani sikkələrinin V əsrin sonlarından 

etibarən xüsusilə geniĢ Ģəkildə yayıldığını görkəmli alim Y.A.Paxomov da çoxillik 

tədqiqi nəticəsində təsdiq etmiĢdir.  

Son illər ərzində aparılmıĢ arxeoloji qazıntılar zamanı Sasani sikkələrindən 

ibarət yeni dəfinələr, həmin sikkələrin tək-tək nüsxələri tapılmıĢdır. Əvvəllər olduğu 

kimi, bu sikkələrə Azərbaycanın bütün ərazisində - həm qədim yaĢayıĢ məskənlərinin 

mədəni təbəqələrində, həm də qəbirlərdə təsadüf edilir.  

Azərbaycanda tapılmıĢ bütün Sasani sikkələri gümüĢ drahmalarla 

(dirhəmlərlə) təmsil olunmuĢdur. Sasani sikkələrinin bu nominalı çəkisinə və əyarına 

görə Attika (Yunanıstan) pul-çəki sistemi əsasında kəsilmiĢ Parfiya drahmalarına 

yaxındır. Tiplərinə görə Sasani sikkələri baĢqa sikkələrdən əsaslı Ģəkildə fərqlənir. 

Sasani pullarının üz tərəfində ĢahənĢahın beldən yuxarı təsviri, arxa üzündə isə 

zərdüĢtilik dinin in rəmzi olan mehrab - atəĢdanın və onu hər iki tərəfdən qoruyan 

mühafizəçilərin təsviri verilmiĢdir. Sikkələrin hər iki üzündə pəhləvi yazısı vardır. 

Hökmdarların portretləri adətən Ģərti verilir. Hər bir Sasani hökmdarının baĢqa hökm-



45 
 

darlarınkından fərqlənən tacı vardır. Sikkələrin əks üzündə təsvir edilmiĢ mehrablar, 

erkən sikkələrdəki hökmdar portretləri daha mükəmməl iĢlənməsilə seçilirdi. Sonrakı 

dövrlərdə həmin təsvirlər sxematikləĢmiĢdir. Qeyd etmək lazımdır ki, tədqiqatçıların 

dəfələrlə qeyd etdikləri bu xüsusiyyət Sasani Ġranı incəsənətinin bütün abidələri üçün 

səciyyəvidir. Bu xüsusiyyət nəinki sikkələrdə, habelə böyük relyeflərdə, qliptika 

məmulatında, torevtika abidələrində nəzərə çarpır.  

Azərbaycan dəfinələrində I Xosrovdan baĢlayaraq bütün sonrakı Sasani 

hökmdarlarının adlarına kəsilmiĢ pullar tapılmıĢdır. Bu tipli sikkələrin kəsilmə yerinin 

müəyyənləĢdirilməsi mühüm maraq doğurur. Təəssüf ki, Sasani sikkələrinin heç də 

hamısında onların kəsildiyi yer göstərilmirdi. Sasani hökmdarları sikkələrin kəsildiyi 

yeri pulların üzərində yalnız V əsrin II yarısından etibarən qeyd etdirmiĢlər. Lakin çox 

vaxt sikkələrin kəsildiyi yerin adı ixt isarla yazılmıĢ, bu isə həmin yerin 

dəqiqləĢdirilməsinə əngəl törətmiĢdir məsələn, "Nax", yəni Naxçıvan, "Atra", yəni 

Atropatena, "Qaza", yəni Qazaka və s.). Vəziyyət pəhləvi yazısının eyni hərflərinin 

müxtəlif fonetik (səs) məna daĢıması ilə mürəkkəbləĢir. Tədqiqatçılar (Y.A.Paxomov və 

b.) Azərbaycan ərazisində tapılmıĢ Sasani sikkələrinin kəsildiyi yerləri 

müəyyənləĢdirmək üçün iki cəhətə -Ərəb xilafətinin caniĢinləri tərəfindən Sasani tipi 

əsasında Ġranın müxtəlif vilayətlərində kəsdirilmiĢ ilk ərəb pullarının təhlilinə və 

onların tapıldığı yerlərə diqqət yetirmiĢlər. AĢkar edilmiĢdir ki, müəyyən iĢarəli bəzi 

sikkələr Cənubi Qafqazın, o cümlədən Azərbaycanın sikkəxanalarında kəsilmiĢdir. 

Tədqiqatçılar, həmçinin, müəyyənləĢdirmiĢlər ki, VI əsrin sonundan etibarən 

Azərbaycan pul dəfinələrində üzərində eyni bir iĢarə olan Sasani drahmalarına xüsusilə 

daha çox təsadüf olunmağa baĢlanır. Belə iĢarəsi olan drahmaların çoxluğu onların idxal 

olunmadığını və Azərbaycanda kəsildiyini ehtimal etməyə imkan verir. Lakin hər halda 

onların kəsildiyi yeri qəti Ģəkildə müəyyən etmək qeyri-mümkündür. Belə hesab edilir 

ki, bu cür iĢarəyə malik Sasani drahmalarının Bərdədə zərb olunduğunu güman etmək 

olar. Həmçinin, güman etmək olar ki, Dvində və Tiflisdə zərb olunmuĢ sikkələrdə də 

belə iĢarə həkk etmiĢlər. Çünki bu vilayətlər də eyni inzibati bölgəyə daxil idilər. 

Sasanilər dövründə Naxçıvan və Gilanda da üstündə müəyyən iĢarəsi olan sikkələrin 

kəsildiyi zərbxanalar olduğu ehtimal olunur. 

VI əsrin sonu - VII əsrin əvvəllərində Gürcüstanda zərb olunan Sasani tipli 

sikkələrin üstündə əvvəlcə xaç, sonra isə gürcü yazısı həkk olunmuĢdur. Bu sikkələrin 

üstündə hətta gürcü padĢahının adı da göstərilir, xaç isə daha qabarıq və sikkənin daha 

görkəmli yerində həkk olunurdu. 

Erkən orta əsrlər dövründə Azərbaycan ərazisində Bizans pulları geniĢ 

yayılmamıĢdı. Hər halda göstərilən dövrə aid arxeoloji abidələrdə qazıntılar zamanı 

Bizans pullarına nadir hallarda rast gəlinir. Hələlik Azərbaycanda bu dövrə aid yeganə 

Bizans pulu Örənqala Ģəhər yerindəki qazıntılar zamanı mədəni təbəqənin alt qatında 

tapılmıĢdır. Bu mis sikkə I Anastasinin (491-518) adından zərb olunmuĢdur. Ərəblərin 

hücumu nəticəsində Sasanilər dövlətinin süqutundan sonra Azərbaycanda ərəb pulları 

yayılmağa baĢladı. 



46 
 

§ 8. DÖVLƏT HAKĠMĠYYƏTĠ VƏ ONUN 

ĠNSTĠTUTLARI 
 

Alban cəmiyyətinin siyasi strukturunu I-VI əsrlərdə alban arĢakiləri 

sülaləsindən olan hökmdarların, VII əsrdən isə Mihranilər sülaləsindən olan böyük 

knyazların baĢçılıq etdiyi mərkəzləĢdirilmiĢ feodal dövləti kimi səciyyələndirmək 

olar. Albaniyanın xarici-siyasi vəziyyətinin xüsusiyyəti (Dərbənd keçidin in 

mühafizəsi), xarici təhlükən in dəf edilməsi idarəçil ikdə mərkəzləĢmənin güc-

lənməsinə gətirib çıxarmıĢ, dövlətçiliy in rolunu yüksəltmiĢdi. Dövlət hakimiyyəti 

ictimai-iqtisadi və ideoloji həyatın bütün sahələrini n izamlamağa çalıĢırdı. 

Albaniyada taxt-tacın nəslən keçməsin in qəti müəyyənləĢdirilmiĢ qaydası yox idi. 

Hökmdar ö lkən in qanunvericisi və baĢ hakimi idi, o, dünyəvi və dini hakimiyyətin 

məĢvərətçi və qanunverici orqanı olan məclisə - məhkəməyə baĢçılıq edirdi. 

Ölkənin bütün hərbi qüvvələrin in baĢ komandanı da o idi.  

Albaniyanın əsas idarəçilik vəzifələri hazarapet, hramanatar və sparapet 

idi. 

Hazarapet orta fars istilahı olub, hərfən "minbaĢı" deməkdir. Hazarapet 

vəzifəsi ən qədim zamanlardan Ġranda mövcud idi. Bu, Əhəmənilər dövründə 

mülki sahəyə keçirilmiĢ hərbi istilahdır. Bu istilah Parfiya dövründə də, Sasanilər 

dövründə də qorunub saxlanılmıĢdır. 

Albaniyada isə hazarapet ən yüksək dövlət vəzifələrindən biri idi. O, 

alban kilsəsinin baĢçısı ilə birlikdə Albaniyadan ermənilərin yaĢadıqları vilayətlərə 

nümayəndəlik təĢkil etmiĢ, hökmdar və hra manatarla b irlikdə alban əyanların ın 

sırasında Aquen qanunlarına öz möhürünü vurmuĢdu. Mətnlər Albaniya üçün 

hazarapetin hərbi və yaxud mülki vəzifə olduğunu aydınlaĢdırmağa imkan vermir. 

Mətnlərdən görünür ki, alban hökmdarı III Vaçaqanın hakimiyyəti dövründə 

Albaniyada yalnız iki vəzifə - hazarapet və hramanatar var idi.  

Ġranla analogiyaya görə, Albaniya hramanatarın ın həm də baĢ vəzir 

olduğunu və bütün dövlət iĢlərinə nəzarət etdiyini ehtimal etmək olar.  

Ġranda və Ġberiyada müstəqil dövlət gəliri idarəsinin  olması Albaniyada da 

buna bənzər idarənin mövcud olduğunu güman etməyə imkan verir. Görünür, 

hazarapet bu vergilər idarəsinə baĢçılıq edirmiĢ. "Alban tarixi"ndə hazarapet vəzifəsi 

yalnız V əsrdə xatırlanır. Hökmdarın təsərrüfat baxıcısı kimi hazarapet vəzifəs i hökmdar 

hakimiyyəti ilə, hökmdar torpaq sahibliyi ilə, hökmdar torpağında yaĢayan, bilavasitə 

istehsalçıların  xəzinəyə vergi ödəmələri ilə əlaqədardır. Lakin feodal torpaq sahibliyinin 

inkiĢafı, hökmdar torpaqları fondunun məhdudlaĢması ilə  hazarapetin daĢıdığı 

təsərrüfat və maliyyə funksiyalarının tədricən feodallara keçdiyini, VI əsrin əvvəllərində 

isə hökmdar hakimiyyətinin ləğvi ilə hazarapet vəzifəsinin də aradan çıxdığını və maliyyə 

funksiyalarının bilavasitə caniĢinlərə - mərzbanlara keçdiyini güman etmək olar. 

Albaniyanın üçüncü əsas idarəçilik vəzifəsinin daĢıyıcısı olan sparapet (qədim 

fars istilahı) ölkənin bütün hərbi qüvvələrinin baĢ komandanı idi. 



47 
 

Bu vəzifə yalnız ölkədə hökmdar hakimiyyətinin olmadığı dövrdən - VII əsrdən 

qeydə alınmıĢdır. "Alban tarixi"ndə Albaniyanın böyük knyazı CavanĢir Albaniya 

sparapeti kimi təqdim edilir. Bu məlumata görə, alban qoĢunu Albaniyanın böyük knyazı 

Varaz Qriqorun oğlu gənc CavanĢirin baĢçılığı altında Ġran tərəfdə, ərəblərə qarĢı çıxıĢ 

etdi. Ġran Ģahı III Yəzdigərd onu Albaniyanın sparapeti təyin etdi. CavanĢirin varisləri 

olan Varaz Tiridatın və ġeroyun dövründə sparapet vəzifəsini artıq böyük knyazlar 

deyil, baĢqa Ģəxslər tuturdular. 

Albaniyanın böyük knyazı Varaz Tiridatın zamanında baĢ komandan kimi 

"zoravar" (qədim fars termini) istilahı qeydə alınmıĢdır. 

Belə bir fakt diqqətə layiqdir ki, Aquen məclisi iĢtirakçılarının siyahısında 

yalnız iki vəzifənin - hramanatar və hazarapetin adları çəkilir. Əlbəttə, bu dövrdə hərbi 

idarənin olmaması az ağlabatandır. Ola bilər ki, alban arĢakilərinin hökmdarlığı 

dövründə sparapet vəzifəsini hökmdarlar özləri tutmuĢ, buna görə də Aquen qanun -

larında bu vəzifənin adının çəkilməsinə ehtiyac qalmamıĢdı; çünki hökmdarın burada 

iĢtirakı qeyd olunmuĢdur. 

Güman etmək olar ki, Albaniyada sparapet vəzifəsi yalnız alban hökmdarları 

hakimiyyətinin süqutundan sonra, böyük alban knyazları Mihranilərin hakimiyyətinin 

qurulması dövründə formalaĢmıĢdır. Bu vəzifəni həm böyük knyazlar, həm də baĢqa 

Ģəxslər tuta bilərdilər. 

Alban qoĢunu azat patronimiyalarının meydana çıxardıqları dəstələrdən 

təĢkil o lunurdu. Hər bir azat patronimiyası qoĢundan baĢqa özünün üzük-möhürünə 

də malik id i. Bu möhürlə ümumdövlət əhəmiyyətli yazılı sənədlər, habelə 

nahararlıq ların sənədləri təsdiqlənirdi.  

 

 

 

 

 

§ 9. SĠNFĠ MÜBARĠZƏ VƏ SOSĠAL HƏRƏKATLAR 
 

Feodal münasibətlərinin inkiĢafı, əhalin in yerli hakim dairələri, eləcə də 

Sasani Ġranı, o cümlədən dünyəvi və ruhani feodallar və kilsə tərəfindən feodal 

istismarının geniĢlənməsi vergi əsarətin in artmasına səbəb o ldu; bütün bunlar həm 

Albaniya, həm Atropatena əhalisinin müqavimətin i doğurdu. 

III əsrdə Sasani dövlətində Maninin baĢçılıq etdiyi hərəkat geniĢ miqyas 

aldı. Maniçilərin  dövlətə və əsarətə qarĢı yönəldilmiĢ təlimi yüksək əxlaqi ideyaları 

təbliğ edirdi. Lakin bu təlim tərəfdarlarının dövlətə və rəsmi dinə qarĢı müqaviməti 

passiv idi. 

III əsrin sonunda Mani ardıcıllarının sol, radikal cərəyanı meydana çıxd ı. 

VI əsr Bizans yazıçısı Malalan ın məlumatına görə, bu cərəyanın liderlərindən biri 

olan Bundos imperator Diokletianın hakimiyyəti dövründə (III əsrin sonu) Romada 



48 
 

təbliğat aparırdı; o öyrədirdi ki, xey ir və Ģər baĢlanğıcların döyüĢü artıq xey ir 

allah ının qələbəsi ilə baĢa çatsa da, bu, tam olmayan qələbədir. Bu nikb in iddia yer 

üzərində qalan Ģərin məhv edilməsi uğrunda insanın fəal mübarizəyə qoĢulmasını 

tələb edirdi. Məhz buna görə də bu təlim geniĢ xalq hərəkatının bayrağına çevrildi. 

Maniçilik kilsəsi möhkəm və tənzim olunmuĢ təĢkilata, müxtəlif ölkələrdə təbliğat 

aparan çoxlu missionerə malik id i.  

Sasani Ģahı I Bəhramın (273-276) hakimiyyəti dövründə maniçilərin 

təqibi baĢlandı. Mani təlimi b ir çox d ini cərəyanlara, o cümlədən Məzdəkilər 

hərəkatına (V-VI əsrlər), pavlikianlığa (VII-IX əsr-lər), daha sonralar meydana 

çıxmıĢ xristian bidətçi hərəkat larına -X əsrdə Bolqarıstanda yaranmıĢ, Kiçik Asiya 

və Balkanlarda yayılmıĢ boqumilçiliyə, XII -XIII əsrlər Fransanın cənubunda, 

Lankedokda meydana çıxmıĢ alb iqoyluğa böyük təsir göstərmiĢdir.  

Bütün bu hərəkatlar ümumi istiqamətləri ilə - kilsə ayinlərinin 

sadələĢdirilməsi, istismara və feodal torpaq sahibliyinə qarĢı mübarizəyə gətirib çıxaran 

bərabərliyin təbliği ilə seçilirdi.  

V əsrdə Sasani Ġranında baĢ verən Məzdəkilər hərəkatı ġimali Azərbaycana - 

Albaniyaya da təsir etməyə bilməzdi. Kilsə feodal əyanlarının nümayəndəsi olan Moisey 

Kalankatlı öz tarixində sinfi mübarizə, sosial hərəkatlar barədə heç bir məlumat verməsə 

də, bu dövrdə Albaniyada da ictimai-siyasi vəziyyət, Ģübhəsiz, sabit ola bilməzdi. Alban 

müəllifinin ayrı-ayrı səthi və ötəri məlumatlarını təhlil edən K.V.Trever də haqlı 

olaraq məhz belə nəticəyə gəlmiĢdi. Məsələn, Aquen məclisinin çağırılması 

səbəblərini izah edən Moisey Kalankatlı yazırdı ki, "ruhani olmayanlarla ruhanilər 

arasında, azatlarla qara camaat (ramiklər) arasında narazılıqlar baĢ verdi; onda hökmdar 

məclis - böyük məhkəmə qurmaq istədi". Aydındır ki, söhbət siniflərarası və sinifdaxili 

narazılıqlardan gedir. Lakin qanunların mətnlərində ancaq sinifdaxili - dünyəvi əyanlarla 

ruhanilər arasındakı münaqiĢələr əks olunmuĢdur. 

V-VI əsrlərin hadisələrini təsvir edən Bizans (Feofan, Malala, Aqafiy, 

Prokopiy), Suriya (ĠyeĢu, Stilit) və erməni (YeqiĢe, Lazar Parblı, Sebeos) tarixçiləri də 

Cənubi Qafqaz ölkələrinin - Albaniya, Gürcüstan və Ermənistanın ictimai həyatındakı 

sosial hərəkatlar barəsində məlumat vermirlər. Moisey Kalankatlının mətnlərinin tədqiqi 

Aquen məclisinin mətnindəki "azatlar və qara camaat (ramiklər) arasında münaqiĢələr" 

məlumatı altında nə baĢa düĢüldüyünü, Albaniyada hansı sosial hərəkatın baĢ verə 

biləcəyini aydınlaĢdırmağa və həmin hadisələrin mənzərəsini yaratmağa imkan verir. 

Məlum olduğu kimi, qədim dövrdə və orta əsrlərdə hər hansı sosial hərəkat 

rəsmi din və onunla ziddiyyətdə olan bidətçi təlimlər arasındakı fikirayrılığı pərdəsi 

altında baĢ verirdi. Belə güman üçün əsas vardır ki, IV-V əsrlərdə Albaniyada 

xristianlığa və zərdüĢtiliyə müxalif olan bidətçi dini təlimlər - nestorçuluq və maniçilik 

təbliğ edilmiĢdir. Bu təlimlərin Albaniyadakı yayıcıları Nestorun tərəfdarı suriyalı Ġbasın 

(457-ci ildə vəfat edib) ardıcılları və maniçilik təliminin sol cərəyanının liderlərindən 

olan Bundosun (V əsr) ardıcılları olmuĢdular. Moisey Kalankatlı məlumat verir ki, alban 

katolikosu Ter-Abbas 551-ci ildə "ciddi istintaq apardı... və rəzil müəllimlərdən - 



49 
 

ikiüzlü Fomanı, zəburçu Ġliyanı, Bnotu, Ġbası və bu kimi baĢqalarını Albaniyadan 

qovdu. Onları ayrı-ayrı yerlərə sürgün edib əmin-amanlığı bərpa etdilər". K.V.Trever 

haqlı olaraq adları çəkilən Ġbas və Bnotu suriyalı Ġbas və ya onun ardıcılları, eləcə də 

maniçi Bundos və ya onun tərəfdarları ilə eyniləĢdirir. O hesab edir ki, Məzdək 

hərəkatının əks-sədası Albaniyada özünü VI əsrin II yarısında baĢ vermiĢ bu bidətçi 

təbliğlərdə göstərmiĢdir. Son tədqiqatlara görə, Aquen məclisinin "azatlar və qara 

camaat arasında münaqiĢələr"ində maniçilik və nestorçuluq ideyalarını IV-V 

əsrlərdə bilavasitə Nestorun ardıcılları - tərəfdarlarından (suriyalı Ġbasdan) və maniçi 

Bundosun özünün ardıcıllarından qəbul etmiĢ sosial hərəkatı və ya V əsrin sonunda 

Albaniyada baĢ vermiĢ sinfi mübarizəni görmək olar; bu mübarizə V əsrin ikinci 

yarısında baĢlayan və kökü maniçiliyə gedib çıxan Məzdək hərəkatı ilə bağlı idi, yəni 

Məzdəkin rəhbərlik etdiyi hərəkatla Albaniyadakı hərəkat, demək olar, eyni zamanda 

baĢ vermiĢdi, sinxron idi. Elə Albaniyadakı bu sinfi mübarizə Aquen məclisinin 

çağırılmasının baĢlıca səbəblərindən biri olmuĢdur. Moisey Kalankatlının VI əsrdə Ter-

Abbas tərəfindən bidətçilərin qovulması barədə verdiyi məlumat isə, görünür, bu 

sosial hərəkatla mübarizənin davam etməsindən bəhs edir. Beləl iklə, güman etmək 

olar ki, Məzdək hərəkatı təkcə Ġran və Cənubi Azərbaycan xalqlarını - kəndli və 

sənətkarlarını deyil, həm də ġimali Azərbaycan - Albaniya əhalisini də ayağa 

qaldırmıĢdı. Məzdəkilər hərəkatı Sasani dövlətinin daxili həyatının bütün zəif 

cəhətlərini aĢkara çıxardı və dövlətin əsaslarını sarsıtdı; nəticədə I Xosrov ƏnuĢirəvanın 

inzibati və vergi islahatları meydana çıxdı. 

Onu da qeyd etməliyik ki, ġimali Azərbaycanda baĢ verən sinfi münaqiĢələri öz 

əsərində aĢkar təsvir etməyən Moisey Kalankatlı, xristianlıqla qədim bütpərəst 

etiqadları arasında baĢ verən toqquĢmalardan danıĢarkən istər-istəməz, dolayısı ilə  

siniflərarası nifaqı açıqlamıĢ olur. Müəllifin CavanĢirin ölümündən sonra baĢ verən 

hadisələr haqqındakı məlumatı xüsusilə maraqlıdır; bu məlumata görə, o vaxt 

"ölkəmizdə az iğtiĢaĢlar olmadı: silahlanmıĢ qara camaat dəstə-dəstə yığıĢırdı". 

Görünür, məhz bu məlumat o dövrdə Albaniyada baĢ verən hansısa bir üsyana dəlalət 

edir. Bu məlumat, eləcə də, VII yüzildə geniĢ yayılmıĢ bidətçi antifeodal pavlikianlar 

hərəkatına da aid ola bilərdi. Pavlikianlar iri torpaq sahiblərinə, dini ayinlərə və kilsə 

iyerarxiyasına qarĢı çıxırd ılar. Dünyanın əsasında xeyir və Ģər baĢlanğıcların ın 

durduğunu qəbul edən pavlikianlar xey ir baĢlanğıcının göylərdə deyi l, yer üzündə 

olduğuna inanır, hamın ın mülki və hüquqi bərabərliy ini təsdiq edirdilər. Məzdəki-

lərdən fərqli olaraq, onlar xeyrin təntənəsinə əmin id ilər, icmalar yaradaraq, nə 

feodallara, nə də kilsəyə tabe olurdular.  

Pavlikianlar haqqında ən qədim məlumatı 706-707-ci illərdə Bərdədə 

çağırılmıĢ Alban kilsə məclisin in bu təriqətin nümayəndələrini b idətçilər kimi 

mühakimə edən qərarında görmək olur. Uzun on illər davam edən bu hərəkat 

Girdimanda və Balasakanda daha geniĢ yayılmıĢ, sonrakı ərəb ağalığı dövrün də isə 

ərəb üsuli-idarəsinə qarĢı yönəldilmiĢdi.  

 



50 
 

§ 10. ĠLK ALBAN HÜQUQĠ SƏNƏDĠ -AQUEN 

QANUNLARI 
 

Aquen kilsə məclisin in qanuni qərarları və VII əsrin alban kato likosu 

Simeonun qərarları alban hüququnun dövrümüzədək gəlib çatmıĢ qədim yazılı 

abidələridir. Bu kilsə məclisi V əsrdə alban hökmdarı III Vaçaqan tərəfindən 

Aquen adlanan sərhəd məntəqəsində çağırılmıĢdı. 

Aquen qanunları böyük əhəmiyyətə malik, erkən orta çağlar 

Albaniyasının indiyə qədər qorunub qalmıĢ yeganə tarixi-hüquqi sənədidir. Bu 

abidədə mü xtəlif ictimai təbəqələrin sosial və hüquqi münasibətləri öz əksini 

tapmıĢdır. 

Aquen qanunlarının qəbul olunduğu zamanadək Albaniyada, 

Ermənistanda və Gürcüstanda kilsənin ehtiyac və maraqlarını ifadə edən tərcümə 

və orijinal qanun mətnləri mövcud idi: hüquqi normalarla b irlikdə Bib liyanm 

tərcüməsi, ümumdünya kilsə məc lislərin in (325-ci ilin Nikeya, 381-ci ilin 

Konstantinopol, 431-ci ilin Efes kilsə məclislərinin) bütün xristianlar üçün icbari 

olan qanunları. Ümumdünya kilsə məclislərinin hüquqi kodekslərin in müəyyən 

təsiri və Albaniyada ictimai münasibətlərin daxili inkiĢafı nəticəsində alban 

qanunlarının yaradılması zərurəti meydana gəldi.  

Alban hökmdarı III Vaçaqan Albaniyanın müstəqilliyin i möh-

kəmləndirməyə can ataraq, yad dini-siyasi təsirlərə və yadelli qüvvələrin 

assimilyasiya siyasətinə qarĢı dura biləcək müstəqil alban kilsəsinin böyük siyasi 

rolunu nəzərə alaraq alban kilsəsinin dayaqlarını möhkəmləndirməyi, onu iqtisadi 

cəhətdən gücləndirməyi zəruri hesab edirdi. Bıınu isə alban kilsə hüquqi normalarının 

qəbul olunması yolu ilə etmək mümkün idi. III Vaçaqan bu məqsədlə Aquen kilsə 

məclisini çağırdı. 

Aquen qanunlarının ayrıca nəĢri mövcud deyildir. Bu qanunlar Moisey 

Kalankatlının "Alban tarixi" əsərində və "Erməni qanunları kitabı"nda 

("Kanonagirk"də) nəĢr olunmuĢdur. 

Aquen məclisi tərəfindən iĢlənmiĢ və qəbul edilmiĢ qanun Nizamnaməsi 

giriĢdən və 21 maddədən ibarətdir. GiriĢ hissəsində Aquen kilsə məclisinin səbəbləri 

haqqında danıĢılır. 

Kilsə məclisi ruhani olmayanlarla ruhanilər, kübar cəmiyyətindən olan 

azatlarla sadə əhali - ramiklər arasında baĢ verən çəkiĢmələrə qarĢı təcili tədbirlər 

qəbul edilməsi üçün çağırılmıĢdı. 

Görünür, qanunlar bizə tam redaksiyada gəlib çatmamıĢdır. Çünki, qeyd 

edilmiĢ "azatlarla ramiklər arasında olan çəkiĢmələr" qanunlarda öz əksini 

tapmamıĢdır. 

Qanunların təhlili onları dörd qrupa bölmək imkanı verir: 1) ruhanilərə (kilsə 

xadimlərinin qarĢılıqlı münasibətlərinə, ruhanilərin hüquq və vəzifələrinə) aid olan 

qanunlar; 2) ruhanilərlə dünyəvi əyanlar arasında olan münasibətləri tənzimləyən 



51 
 

qanunlar; 3) ruhanilərlə dünyəvi əhali arasındakı münasibətləri tənzimləyən 

qanunlar; 4) sırf hüquqi səciyyə daĢıyan qanunlar. 

I, II, VI, VII, IX, XV, XVI maddələr həmin qanunların birinci qrupuna aiddir. 

I qanunda deyilir: "Kənd keĢiĢləri ildə iki dəfə yepiskopa hörmət göstərməli, müqəddəs 

kitablar üzrə ondan din nizamlarını öyrənməli və adətə görə ona ildə bir dəfə hədiyyə 

aparmalıdır". 

II qanunda deyilir: "KeĢiĢ və ondan aĢağı vəzifələrə təyin etdikdə, keĢiĢ 

dörd dirhəm, ondan aĢağı vəzifəyə keçirilən iki dirhəm verməlidir". 

I və II qanunlar kilsə iyerarxiyasını möhkəmləndirir, aĢağı vəzifəli kilsə 

xadimlərinin yuxarı vəzifədə olan kilsə xadimləri qarĢısındakı vəzifələrini 

müəyyənləĢdirir, kilsə xidməti zamanı iyerarxiya prinsiplərinə əməl olunmasını tələb 

edir. 

VI, XV, XVI qanunlar ruhani təbəqəsindən olan yepiskopların, keĢiĢlərin aĢağı 

vəzifəli kilsə xidmətçilərinə münasibətindəki yurisdiksiyasını müəyyənləĢdirmək 

məqsədi güdür. Təqsiri olan iereyi və yaxud dyakonu yepiskop, keĢiĢ mühakimə 

edirdi. Kilsə vəzifəsindən məhrumetmə, torpaq payını əlindən alma, tövbə üçün 

xəlvət yerə göndərilmə, kənddən qovulma, qanunlar üzrə cəzalandırma -tənbeh 

növlərindən idi. 

Hüquqi baxımdan XV və XVI qanunlar həm cinayət hüququ normasını 

(böhtan haqqında), həm də məhkəmə hüququ normasını (məhkəmə sübutları) 

özündə ehtiva edir. 

VII və IX qanunlar iereylərin və bir kilsəyə mənsub olan dindarların 

müəyyən nisbətini müəyyənləĢdirir. Bir kilsəyə mənsub olan dindarların sayı 

iereylərin sayı ilə uzlaĢ malı idi.  

Ruhanilərlə dünyəvi əyanlar arasındakı münasibətləri tənzimləyən ikinci 

kateqoriyadan olan qanunları (III, XVII, XVIII, XX, XXI qanunlar) nəzərdən 

keçirək. 

Aquen kilsə məclisin in XXI maddəsində deyilir: "Əgər azat öz kilsəsində 

səcdəgah qurmaq və ya oraya quru cəsəd gətirmək və ya nahar ibadətini keçirmək 

istəsə, bunları o, mümkünsə yepiskopun icazəsi ilə etməlid ir. Kim ki, bunları 

yepiskopun icazəsilə edir, ona uğurlar olsun. Kim ki, bunu yepiskopun icazəsi 

olmadan edir, o, kilsədən uzaqlaĢdırılır və yepiskopa imkanı daxilində cərimə 

gətirir. Yalnız qanunlarda nəzərdə tutulmuĢ cəriməni gətirəndən sonra o, xeyir-dua 

ala bilər". Burada yenə də Aquen kilsə məc lisinə qədərki dövrdə fəaliyyət 

göstərmiĢ, bizə məlum o lmayan qanunlar xat ırlanmıĢdır.  

Bu normalar yepiskopların nüfuzunun və hakimiyyətinin möh-

kəmləndirilməsi, habelə onların "gəlir"dəki payının saxlanması məqsədini güdür. 

Görünür, bu "gəlir" onların (kilsə xidmətçilərin in) günorta ibadəti keçirilərkən, 

əzablara məruz qalmıĢ Ģəxslərin quru cəsədləri nümayiĢ etdirilərkən, səcdəgah 

qoyularkən əldə etdikləri mənfəət hesabına yaranırdı.  

Aquen kilsə məclisinin XX maddəsi ruhanilərin, xüsusilə yepiskopların 



52 
 

hakimiyyətinin möhkəmlənməsinə həsr olunmuĢdur: "Azatlar öz Ģəxsi 

mülklərindən yepiskopun xəbəri o lmadan keĢiĢi nə qova, nə də götürə bilərlər. 

Yepiskoplar da azatların icazəsi olmadan keĢiĢləri nə təyin edə, nə də çıxara 

bilərlər. KeĢiĢ azat və ya dindarlar tərəfindən ona qarĢı təhlükə olsa belə, 

yepiskopun icazəsi olmadan öz yerindən getməməlidir". Göründü yü kimi, qanun 

azatların özbaĢına hərəkətin i məhdudlaĢdırır və ruhanilərlə azatların hüquqlarını  

bərabərləĢdirir. 

Aquen qanunlarının XVII, XX və XXI maddələri azatlarla ruhanilər 

arasında iqtisadi və siyasi zəmində baĢ verən zümrələr- arası mübarizəni özündə əks 

etdirir. Diqqətəlayiqdir ki, Aquen qanununda öz əksini tapmıĢ dünyəvi və ruhani 

feodallar arasındakı mübarizə V əsr Albaniyasının gerçəkliyi idi. Müqayisə üçün xatır- 

ladılmalıdır ki, V əsr Ermənistanı üçün ruhanilərin hökmdar hakimiyyətinə qarĢı 

mübarizəsi səciyyəvidir. Görünür, Albaniyanın ictimai-siyasi inkiĢaf 

xüsusiyyətlərindən biri bundan ibarətdir. Dvin kilsə məclisinin qaydalarından aydın 

olduğu kimi, Ermənistanda dünyəvi və ruhani əyanlar arasındakı mübarizə VII əsrdə 

müĢahidə edilir. 

III, IV, V, XVII, XVIII, XIX qanunlar Aquen qanunlarının üçüncü qrupunu 

təĢkil edir. Həmin qanunlar ruhanilərlə dindarlar arasındakı qarĢılıqlı münasibətləri 

tənzimləyir. Bu qanunlarda əsas diqqət ruhanilərin maddi cəhətdən təmin olunmasına 

yönəldilmiĢdir. Ruhanilər əhalidən çoxsaylı vergilər (məhsul vergisi, onda bir vergisi, 

can vergisi, ruhun rahatlığı üçün vergi) alırdılar. Kilsənin quruluĢunu, onun 

iyerarxiyasını əks etdirən (Aquen qanunlarının birinci qrupu), ruhanilərlə dünyəvi 

əyanlar arasındakı münasibətləri tənzimləyən (qanunların ikinci qrupu), ruhanilərlə 

dünyəvi əhali - bir kilsəyə məxsus olan dindarlar arasındakı münasibət qaydalarını 

müəyyənləĢdirən (qanunların üçüncü qrupu) qanunlardan baĢqa qanunlarını sırf 

hüquqi səciyyə daĢıyan, nikah-ailə hüquqıı normalarını (X və XI qanunlar), cinayət 

hüququnun bəzi normalarını (VIII, XI, XII, XIII, XIV qanunlar) əks etdirən dördüncü 

qrupunu ayırmaq olar.  

VIII qanunda deyilir: "Hər hansı bir xaçpərəst dava salıb qan tökərsə, həmin 

adamı yepiskopun yanına gətirib qanunlara əsasən cəzalandırmaq lazımdır". Bu 

qanunun mənĢəyi Bibliyaya gedib çıxır. Bibliyada deyilir ki, insan qanını tökmüĢ Ģəxs 

ölüm cəzasına məhkum olmalıdır. Aquen qanununda cəzanın xarakteri naməlum qalır. 

Ġlk növbədə onu qeyd etmək lazımdır ki, bu, Aquen kilsə məclisinin yeganə qanunudur 

ki, orada cəza haqqında söhbət kilsə məclisinin kanonları üzrə deyil, qanun (oren) 

əsasında gedir. Qanunlar dövlət hakimiyyəti tərəfindən müəyyən edilir. Aquen tipli 

qanunlar isə ruhani və dünyəvi əyanların iĢtirakı ilə keçirilən kilsə məclislərinin 

hüquqi yaradıcılığının nəticəsidir. VIII qanundan məlum olur ki, ruhanilər iyerarxik 

baĢçının Ģəxsində mülki və cinayət hüququnun bəzi sahələrində hüquqi funksiyaları 

(məhkəmə hakimiyyətini) həyata keçirir və kilsə qanunları əsasında deyil, dünyəvi 

qanunlar üzrə mühakimə edirdilər.  

Aquen kilsə məclisinin X və XI qanunları nikah-ailə münasibətlərini əks 



53 
 

etdirir. 

X qanunda oxuyuruq: "Heç kəs onunla üçüncü dərəcədə qohum olan qadınla 

evlənə bilməz və qardaĢının da arvadını ala bilməz‖. Göründüyü kimi, qohumluğun 

üçüncü dərəcəsi deyildikdə, üçüncü nəsil budağı nəzərdə tutulur. Qanuna görə, nikaha 

qohumluğun dördüncü dərəcəsində icazə verilird i.  

Bu qanun mənĢəcə birbaĢa Bibliyaya gedib çıxır, belə ki, Bib liyada 

qohumluğun ilk üç dərəcəsində qohumlar arasında nikahlar qadağan edilmiĢdir. 

Qanunlardan məlum olur ki, baĢqa xristian ölkələrində olduğu kimi, V əsrdə 

Albaniyada da xristianlığaqədərki adətlər və levirat (uĢaqsız dul qadının mütləq 

qaynına ərə getməsi qaydası) hələ də qalmaqda idi. Aquen qanununun məqsədi qədim 

nikah adətlərinin aradan qaldırılması və xristian kilsə nikahının bərqərar olunması idi. 

XI qanunda cadugərlərə müraciət olunması da qadağan edilirdi. Cadugərlik 

dinsizlik kimi qiymətləndirilirdi və həmin fəaliyyətə görə müqəssir olan Ģəxslər üçün 

qanunda insan öldürməyin müqabilində verilən cəza, yəni ölüm cəzası nəzərdə 

tutulurdu. Görünür, bu qanunun da əsasında Bibliyada olan qanun durur: "Əgər kiĢi və 

ya qadın ölüləri və ya cadugərləri çağırarsa, ölümə məhkum olunacaq, onu daĢqalaq 

edərək, qanına qəltan edəcəklər". 

Alban kilsəsinin, habelə erməni və gürcü kilsələrinin qanun yaradıcılığı üçün 

aĢağıdakı mənbələr olmuĢdur: 1) Xristian ġərqinin baĢqa kilsələri ilə ümumi olan, xarici, 

mənimsənilmiĢ normalar; 2) alban kilsəsinin hazırladığı və müəyyən etdiyi normalar. 

Alban kilsə iyerarxiyası bu xarici normaları sadəcə olaraq əxz etməmiĢ, 

həmin normaları Albaniyanın özündəki ictimai münasibətlərə, adi hüquqa zidd 

olmayacaq dərəcədə qəbul etmiĢdi. 

Aquen qanunları yeni dinin feodal əsaslarını qaydaya saldı və bununla 

Albaniyada feodal münasibətlərinin daha da inkiĢaf etməsinə yardım göstərdi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 
 

III FƏSĠL 

 

III-VII ƏSRĠN ƏVVƏLLƏRĠNDƏ 

AZƏRBAYCANIN SĠVASĠ HƏYATI 
(A L B A N Ġ Y A) 

 

§ 1. ALBAN DÖVLƏTĠ ALBAN ARġAKĠLƏRĠ 

DÖVRÜNDƏ 
 

Eramızın I əsrində hakimiyyətə gələn alban arĢakiləri VI əsrə kimi - 

"alban mütləqiyyəti Ġran tərəfindən ləğv olunana və ölkə Ġran caniĢinlərinə 

verilənədək" davam gətirə bildilər. Moisey Kalankatlının təqdim etdiyi siyahıda 

arĢakilər sülaləsindən olan on alban hökmdarının ad ı çəkilir: "Arandan arĢakilərin 

böyük nəslindən olan Qoçaq Vaçaqanadək ötən günlərin sayı məlum deyildir. 

Albaniyanı idarə edən hökmdarların adları sıra üzrə beləd ir: I Qoçaq Vaçaqan, 

Vaçe, Urnayr, II Vaçaqan, Mihravan, Satay, Asay, Yesuagen, Vaçe və nəhayət, III 

Mömin Vaçaqan". Siyahıdan aydın olur ki, Aran arĢakilərdən olmayıb; görünür, 

Parfiya (Ġran) arĢakilərinin bir qolu olan bu sülalənin nümayəndələri ölkədəki yerli 

sülaləni əvəz etmiĢdir.  

Siyahıdan göründüyü kimi, Albaniyanın ilk arĢaki hökmdarı e. I əsrində 

hakimiyyətə gələn I Qoçaq Vaçaqan olmuĢdur. Belə güman etmək o lar ki, 

Vaçaqanın sələfləri olan yerli hökmdarlar Albaniyanın bütün vilayətlərinə sahib 

deyildilər. Məhz I Vaçaqan ölkəni birləĢdirməyə və mərkəzləĢmiĢ  dövlət 

yaratmağa müvəffəq olmuĢdu. Onun nə özü, nə də varisi I Vaçe haqqında baĢqa 

məlumatımız olmadığı üçün, mənbələrin I Vaçenin davamçısı, Sasani ĢahənĢahı II 

ġapurun bacısı ilə evlənmiĢ Urnayr haqqında məlu matlarına nəzər yetirək. 

Urnayrın hakimiyyət illəri dəqiq məlum deyil. Moisey Kalankatlın ın məlumat ına 

görə, Urnayr Ġran ĢahənĢahı II ġapurun (309-379), Bizans imperatoru Böyük 

Konstantinin (337-361), eləcə də erməni hökmdarları III Tridatın (287-330), 

Tiqranın (338-345), ArĢakın (345-367) və Papın (370-374) müasiri olub. 

Mənbələrdə onun adı ilk dəfə 313-cü ildə, alban əyanları ilə birlikdə xristianlığı 

qəbul etməsi münasibətilə çəkilmiĢdir. Onunla bağlı son məlumat 371-ci ildə baĢ 

vermiĢ Dzirav döyüĢü ilə bağlıdır. Beləliklə, Urnayrın hakimiyyət baĢında ən azı 

313-cü ildən 371-ci ilə kimi o lduğu güman edilir.  

Alban tarixçisi onu "böyük müharibələrdə [sələflərin in] Ģanlı adına varis 

çıxaraq, Ermənistanın içərilərində qələbə bayrağı sancan rəĢadətli ər" ad landırır.  

Urnayrın daxili siyasətində əsas yerlərdən birini bütpərəstliklə mübarizə, 

xristianlığ ın dövlət dininə çevrilməsi, kilsənin torpaqla təmin olunması, ilkin 

bəhərin kilsəyə ayrılması tutur. Lakin Urnayrın dövründə xristianlıq Albaniyanın 

hər yerinə yayılıb, ümumxalq dininə çevrilmədi. Hökmdarın, saray adamlarının, 



55 
 

əyanların və Albaniya əhalisinin bir hissəsinin qəbul etdikləri xristianlıq təĢəkkül 

tapan feodal mədəniyyətinin ideoloji əsası oldu. Əhalinin bir hissəsi öz köhnə 

bütpərəst inamlarına, bir hissəsi isə məzdəkizmə - atəĢpərəstliyə sadiq qaldı. 

Ġran Ģahı II ġapurun vassalı və müttəfiq i olan Urnayrın xarici siyasəti 

bilavasitə Sasanilərin xarici siyasətləri ilə bağlı olduğu üçün, Albaniya da Ġran -

Roma müharibələrinə cəlb olundu. 

Bizans tarixçisi Ammian Martselinin verdiyi məlumata görə, 359-cu ildə 

romalılar və farslar arasında Amid alt ında baĢ vermiĢ döyüĢdə alban hökmdarı 

Urnayr da II ġapuru müĢayiət etmiĢdi; Favstos Buzand isə onun 371-ci ildə Dzirav 

çölündə Roma və erməni qoĢunlarına qarĢı aparılan döyüĢdə II ġapura kömək gös -

tərdiyini qeyd etmiĢdir. 

Urnayrdan sonra mənbələrdə alban arĢakilərindən Yesuagen haqqında 

məlumat var. Onun dövründə köhnə əlifbanın təkmilləĢdirilməsi yolu ilə yeni alban 

yazısı yarandı. Bu barədə Moisey Kalankatlı, eləcə də V-VIII əsrlərin erməni 

müəllifləri Koryun, Movses Xorenatsi xəbər verirlər. Təlim-tədrisin təĢkilin in 

Yesuagen tərəfindən həyata keçirilmiĢ forması xüsusi maraq doğurur.  

444-cü ildə Yesuagenin Ġran ĢahənĢahı II Yəzd igərdin bacısından olan 

oğlu II Vaçe hökmdar elan edild i. Moisey Kalankat lın ın məlumatına görə bu alban 

hökmdarı Ġran ĢahənĢahı Perozun əmri ilə onun dövründə dövlətin paytaxtı olmuĢ 

Perozabad (Partav -Bərdə) Ģəhərini saldırdı. Paytaxtın Qəbələdən Bərdəyə köçürül-

məsi xarici-siyasi dəyiĢikliklərlə, türkdilli köçərilərin tez-tez baĢ verən basqınları ilə 

bağlı idi; məhz bu, ölkənin mədəni-siyasi mərkəzinin Kürün sol sahilindən sağ sahilinə 

keçirilməsinə səbəb olur. 

II Vaçenin hakimiyyət illəri Ġran əleyhinə baĢ verən xalq azadlıq hərəkatları ilə  

əlamətdar oldu. Bunlardan Cənubi Qafqaz xalqlarının 450-451-ci illərdə erməni 

sərkərdəsi Vardan Mamikonyanın baĢçılığı ilə qaldırdıqları üsyanı, eləcə də 457-463-

cü illərdə II Vaçenin özünün rəhbərliyi ilə bilavasitə Albaniyada baĢ qaldıran azadlıq 

hərəkatını göstərmək olar. Albanları və baĢqa Qafqaz xalqlarını bu üsyana sövq edən 

əsas amil sasanilərin iqtisadi, siyasi və mədəni-ideoloji boyunduruğu olmuĢdu. 

Mənbələrin məlumatından görünür ki, Sasani üsuli-idarəsinin Albaniya, 

Ermənistan və Ġberiyadakı xristian təbəələrinə münasibətdə apardığı siyasət sabit 

olmamıĢ, daim dəyiĢikliklərə uğradı. Xristianlar Roma imperiyasında təqiblərə məruz 

qaldıqda Ġran Ģahları onlara himayədarlıq etmiĢ, xristianların simasında romalılara qarĢı 

arxa cəbhədə müttəfiq qazanmaq ümidi ilə onları öz ərazilərində həvəslə qəbul 

etmiĢdilər. Xristianlığın qələbəsi, onun ġərqi Roma imperiyasında, həmçinin Albaniya, 

Ermənistan və Ġberiyada dövlət dininə çevrilməsi ilə Sasani Ġranında xristianlara 

münasibət dəyiĢdi. Sasani Ģahları mötədil təriqətlərə mənsub olan xristianları təqib 

etməyə, Ġranda, eləcə də öz yerlərində rəsmi kilsə ilə mübarizə aparan müxtəlif 

təriqətləri müdafiə etməyə baĢladılar. QonĢuluqda siyasi və dini cəhətdən Ġrana düĢmən, 

lakin Roma imperiyası ilə həmdin ölkənin olması həm Ģimaldan, həm də qərbdən möh-

kəmləndirilmiĢ təbii sərhədləri olmayan bu ölkəni həmin istiqamətlərdən daim 



56 
 

təhlükəyə məruz qoyurdu. 

428-ci ildə Sasanilər Ermənistanda hökmdar hakimiyyətin i ləğv edib, onu 

imperiyanın əyalətlərindən birinə çevirdilər. Həmin dövrdə Albaniya müəyyən siyasi 

müstəqilliyini saxlaya bilmiĢ vassal ölkə idi. Dünyəvi feodalların və ruhanilərin 

müstəsna hüquqları, eləcə də alban arĢakilərinin simasında daxili, bəzən də xarici 

siyasət yürüdən hökmdar hakimiyyəti saxlanmıĢdı. 

Lakin alban hökmdarlarının separatçılığı mərkəzi hakimiyyəti narahat edirdi. 

V əsrin ortalarında ġimali Qafqaz köçərilərinin artmaqda olan basqınlarından, eləcə 

də Bizansın Attila ilə müharibəyə və kilsə münaqiĢələrinə cəlb olunmasından 

istifadə edən Sasanilər Qafqaz xalqların ın müqavimətinə və müstəq illiy inə 

həmiĢəlik son qoymaq, Albaniya və Ġberiyanı da öz əyalətlərinə çevirmək üçün 

açıq və qəti tədbirlərə əl atdılar. Hər Ģeydən əvvəl II Yə zdigərd (438-457) Cənubi 

qafqazlıların hərbi qüvvələrini imperiyanın Ģimal-Ģərq hüdudlarına - hunlarla 

mübarizəyə səfərbər edərək, bununla onların müqavimətin i zəiflətdi.  

II Yəzd igərd vergi siyasətini də dəyiĢdi. Əhalinin ümumi siyahıya 

alınması və üzərinə verg i qoyulacaq hər Ģeyin qeydiyyatdan keçirilməsi nəticəsində 

vergilər xeyli dərəcədə artdı. Kəndlilərlə yanaĢ ı, Ģəhər əhalisi, eləcə də əvvəllər 

azatlar zümrəsi ilə bir tutulan və yalnız torpaq vergisi verən ruhanilər də ağır vergi 

ilə  yükləndilər. 

Əkilib -əkilməməsindən asılı o lmayaraq bütün əkinə yararlı sahələrə vergi 

qoyuldu. Xəzərin qərb sahilində ucaldılan beĢ sıra müdafiə xətt inin tikintisi də 

tamamilə Albaniya əhalisi üzərinə düĢdü. Moisey Kalankatlı yazırdı: "Qafqaz 

dağları ilə Böyük ġərq (Xəzər) dənizi arasındakı möhtəĢəm tikinti üçün inĢaatçılar 

toplayan və müxtəlif material arayan Ġran Ģahları ö lkəmizi taqətdən salmıĢdılar". 

Bu tədbirlərlə yanaĢı Sasanilər Cənubi Qafqaz xalqların ı, o cümlədən 

albanları zorla məzdəkizmə (atəĢpərəstliyə) çevirmək yolu ilə onların mədəni-

ideoloji assimilyasiyasına nail olmağa çalıĢırd ılar. Et iqad məsələsi yalnız d ini 

mahiyyət daĢımırdı, bu həmçinin mühüm siyasi əhəmiyyətə malik məsələ idi. Dini 

assimilyasiyasının əsas məqsədi mərkəzin siyasi hakimiyyətini möhkəmləndirmək, 

tabe olmayan xalqların tam itaətkarlığ ını təmin etmək, onları öz müstəqillikləri 

uğrunda apardıqları mübarizədə kömək umduqları Bizansdan ayırmaq idi. 

Beləliklə, məhz həmin vaxtdan üç Qafqaz xalq ı din i müttəfiqə çevrildilər.  

II Yəzdigərd in gördüyü bütün bu iqtisadi və siyasi tədbirlər 450-451-ci 

illərdə baĢ verən antiiran hərəkatına səbəb oldu; bunun üçün əs as bəhanə Cənubi 

Qafqaza göndərilmiĢ yeddi yüz atəĢpərəstin (onlardan üç yüzü Albaniya üçün 

nəzərdə tutulmuĢdu) xristianlığ ın kökünü kəs mək və məzdəkizmi yaymaq cəhdləri 

olmuĢdu. 

Ermənistan və Ġberiyaya nisbətən Albaniyada üsyan daha ağır Ģəraitdə 

keçirdi. Paytakaran Ģəhərində Ġran silahlı qüvvələri cəmlənmiĢdi. Çola ərazisində 

hunlara qarĢı yürüĢdən qayıtmıĢ on min Ġran atlısı yerləĢmiĢdi. Sasanilər onların 

köməyilə Gürcüstan və Albaniyada baĢ qaldırmıĢ üsyanı zəiflətmək, Ermənistandakı 



57 
 

hərəkatı boğmaq istəyirdilər. 

II Yəzdigərd tərəfindən Ģah sarayına çağırılaraq orada girov kimi saxlanılan 

və məzdəkizmi qəbul etməyə məcbur edilən alban hökmdarı II Vaçe üsyançıları açıq 

Ģəkildə müdafiə edə bilməzdi. Albaniyadakı üsyana ölkənin Cənubi Qafqaz xalqlarının 

azadlıq hərəkatına baĢçılıq edən, hərbi əməliyyatın ümumi strateji planını hazırlayan 

Vardan Mamikonyanla sıx əlaqə saxlayan ölkə patriarxı - katolikosu və hazarapeti-

vəziri rəhbərlik edirdi.  

450-ci ildə alban hökmdarlarının qıĢ iqamətgahı olan Xalxal Ģəhəri 

yaxınlığında (müasir Qazax zonası) üsyançılarla Ġran qoĢunları arasında döyüĢ baĢ verdi. 

Bu döyüĢ Ġran qoĢunlarının tam məğlubiyyəti ilə baĢa çatdı. Bu qələbədən sonra 

iranlıların Albaniyada tutduqları qala və Ģəhərlərə hücum çəkən albanların, 

ermənilərin və iberlərin müttəfiq qoĢunları daha sonra "hun keçidinə" doğru birgə 

yürüĢ etdilər. Onlar II Yəzdigərd tərəfindən tikilən qalanı dağıdaraq buradakı Ġran 

qarnizonunu məhv etdilər və alban hökmdar nəslindən olan bir knyazı keçidin 

komendantı təyin etdilər. Hunların ölkəsinə və baĢqa ġimali Qafqaz torpaqlarına gedib, 

farslara qarĢı ittifaq bağlamaq da ona həvalə edildi. Hunlar kömək vəd etdilər. Bu 

zaman eftalilərlə müharibədə uduzan Ġran ĢahənĢahı II Yəzdigərd Orta Asiyadan 

Ktesifona qayıtdı. Bizanslıların Cənubi Qafqaz xristianlarının iĢinə qarıĢmadığına əmin 

olan II Yəzdigərd üsyanı zor gücünə boğmaq qərarına gələrək, Mihr-Nersesi böyük 

ordu və çoxsaylı fillərlə ora göndərdi. Albaniya, Ermənistan və Gürcüstandakı 

üsyançılardan bir çoxunu bahalı hədiyyələr və vədlərlə üsyandan yayındırmaq mümkün 

oldu. Feodalların çoxu öz yerlərinə qayıtdılar. Farslar "Vardan Mamikonyanla Albaniya 

və Gürcüstan arasında çox məharətlə bağlanmıĢ ittifaq müqaviləsini pozmağa" 

müvəffəq oldular. 451-ci il iyunun 3-də Artaz vilayətindəki Avarayr düzündə (indiki 

Maku ilə Xoy arasında) farslarla üsyançılar arasındakı məĢhur döyüĢ üsyançıların ağır 

məğlubiyyəti ilə baĢa çatdı. 

Ümumqafqaz antisasani üsyanı yatırıldıqdan az sonra, 457-463-cü illərdə alban 

xalqın ın Sasanilərə qarĢı çevrilmiĢ ən böyük üsyanı baĢ verdi. Üsyana hökmdar II 

Vaçe özü baĢçılıq edirdi. 450-451-ci illər üsyanından sonra heç bir güzəĢtə getməyən 

Sasani Ģahı II Yəzdigərd albanların ən vacib tələblərini belə ödəmək istəmədi. 

457-ci ildə II Yəzdigərd vəfat etdi; onun ölümü Ġranda hakimiyyət uğrunda 

mübarizəni kəskinləĢdirdi. Bundan istifadə edən II Vaçe farslara qarĢı çıxdı. Bu çıxıĢ 

ilk növbədə özünü II Vaçenin məcburi surətdə qəbul etdiyi zərdüĢtilikdən əl 

çəkməsində göstərdi. 

459-cu ildə Ġranda hakimiyyətə Peroz (459-484) gəldi. Onun dövründə 

təbəələrin onsuz da ağır olan vəziyyəti uzunmüddətli quraqlıq, qıtlıq və Perozun xarici 

müharibələri nəticəsində daha da ağırlaĢdı. 

Bütün bunlar Albaniyada narazılığa və arasıkəsilməz üsyanlara səbəb oldu. 

Erməni tarixçisi YeqiĢenin dediyi kimi, Ġran dövlətində müvəqqəti olaraq yaranmıĢ əmin-

amanlıq 459-cu ildə "alban hökmdarının tabe olmaqdan qəti imtina etməsi ilə" pozuldu. 

Çola keçidini ələ keçirən alban üsyançıları maskutların qoĢunlarını ölkəyə buraxaraq, 



58 
 

Böyük Qafqazın on bir "hökmdarı" ilə ittifaq bağladılar və onların köməyilə Albaniyaya 

soxulan Sasani qoĢunları ilə iki il uğurlu hərbi əməliyyatlar apardılar. Farsların Vaçe ilə 

dəfələrlə danıĢıqlara girmək cəhdləri heç bir nəticə vermədi. Onda Peroz böyük 

muzdla tutduğu hunları - onoqurları köməyə çağırdı. Alan qapısından Albaniyaya 

soxulan hunlar 462-ci ildə albanlarla döyüĢə girdilər, bütün ili alban hökmdarı ilə 

vuruĢdular. Vaçenin qoĢunlarının azalmasına və dağılmasına baxmayaraq hunlar onu 

tabe edə bilmədilər.  

Bu müharibə Ġran ordusunun muzdlu döyüĢçüləri olan onoqurlar üçün də çox 

uğursuz oldu. Onların bir qismi döyüĢ meydanında, digərləri xəstəliklərdən həlak oldu.  

Albaniyada 457-ci ildə baĢlayan bu üsyan yalnız 463-cü ildə yatırıld ı. 

Sasanilərin ölkədəki mövqeyi yenidən möhkəmləndi, II Vaçe taxt-tacdan imtina etdi, 

arĢakilər sülaləsinin hakimiyyətinə 30 illik ara verildi; ölkəni Sasanilərin caniĢini - mərzban 

idarə etməyə baĢladı. 

Moisey Kalankatlı yepiskop Qutun hakimiyyətdən uzaqlaĢdırılmıĢ Vaçeyə 

göndərdiyi mədhiyyə-məktubundan gətirdiyi parçada siyasi hakimiyyətini it irmiĢ 

ölkənin din inin əldən verilmədiyin i xüsusi qeyd edərək yazırdı: "Sənin ölkənin 

doğma dini hifz olunmuĢ, böyük kilsələr salamat, kiçik kilsələr əmin-amanlıqda, ruha-

nilər ibadətlərdə, qurbanlar mehrablarda qalmıĢdır". 

ġahənĢah Perozun Ģərq sərhədlərdə eftalilərlə apardığı uğursuz müharibələr, 

albanlara qarĢı göndərdiyi cəza dəstələri, vergi zülmünün güclənməsi, nahararların irsi 

imtiyazlarının sıxıĢdırılması, dini təqiblər Cənubi Qafqazda yeni üsyan üçün Ģərait 

yaratdı. Albaniya, Ġberiya və Ermənistanda 481 -ci ildə baĢlayan bu üsyanlar təxminən 

484-cü ilədək davam etdi. Üsyançı albanlar, iberlər və ermənilərlə arasıkəsilməz 

döyüĢlər aparan farslar elə bu zaman eftalitlərə məğlub oldular. Peroz öldürüldü. 484-

cü ildə eftalitlər Ġran hüdudlarına soxuldular. Bu hadisə onsuz da zəif düĢmüĢ Ġran 

qoĢunlarını Cənubi Qafqaz torpaqlarından uzaqlaĢdırdı. 

484-cü ildə ĢahənĢah ValarĢ (484-488) Ġran hökmdarı elan edildi. Ġranda hökm 

sürən ağır siyasi və iqtisadi vəziyyət müharibə nəticəsində dağılmıĢ kəndli təsərrüfatını 

bərpa etməyə çalıĢan ValarĢı onun sələflərinin Cənubi Qafqazda həyata keçirdikləri 

dini təqib siyasətinə son qoymağa və Qafqaz xalqları ilə sülh bağlamağa məcbur etdi. 

Nvarsaq kəndində üsyançıların təqdim etdiyi Ģərtlərlə bağlanmıĢ bu sülh müqaviləsinə 

görə Ġran hökuməti Albaniya, Ermənistan və Gürcüstanda xeyli güzəĢtlərə yol verdi, 

Albaniyada arĢakilər sülaləsinin hakimiyyəti yenidən bərpa edildi. Alban hökmdarının 

daxili idarəçilikdə müstəqilliyi tanındı. Din və etiqad azadlığı təmin edildi, alban 

əyanlarının imtiyazları bərpa edildi, feodal naharar nəsillərinin iyerarxiya prinsipi 

toxunulmaz qaldı. Ölkənin ali hakimi və nahararların baĢçısı yalnız alban hökmdarı 

özü ola bilərdi. Sasanilər məzdəkizmi zorla qəbul etdirməməyi, xristianlar isə 

atəĢpərəstləri öz dinlərinə döndərməməyi öhdələrinə götürdülər. Albaniyadan daxil 

olacaq xəracın qədəri azaldıldı. Albanlar Ġran süvari ordusuna atlı verməkdən azad 

edildilər. 

487-ci ildə alban arĢaki sülaləsin in sonuncu nümayəndəsi, II Vaçenin 



59 
 

qardaĢı oğlu Mömin ləqəbli III Vaçaqan alban hökmdarı oldu. Moisey Kalankatlı yazır: 

"Vaçedən baĢlayaraq Mömin Vaçaqana kimi keçən 30 il müddətində Albaniya 

hökmdarsız qaldı...". Alban tarixçisinin sözlərinə görə, "yenidən bir məmləkət 

daxilində birləĢən Albaniya sakinləri hökmdar ailəsindən cəsur, müdrik, dərrakəli və 

hündür boylu Vaçaqanı seçdilər. Alban hökmdarı Vaçenin qardaĢı Yəzdigərdin oğlu 

olan Vaçaqanı Ġran Ģahı ValarĢın köməyi ilə  taxta oturtdular". 

Mömin Vaçaqanın hökmdarlığı Albaniyanın siyasi və mədəni-dini dirçəliĢi 

idi. O, hər Ģeydən əvvəl, ölkədə dini birliyə nail olmağa, xristianlığın ümumdövlət 

dininə çevrilməsinə çalıĢdı. Bu məqsədlə o, atəĢpərəstləri, bütün bütpərəst təriqətlərini 

möhkəm təqib edir, onların kökünü kəsirdi. III Vaçaqan məktəblər açır, dağıdılmıĢ kilsə 

və monastırları yenidən qurur, yenilərini tikir, kilsə rütbələrini bərpa edirdi. Albaniyanın 

müstəqilliyini möhkəmləndirməyə çalıĢan III Vaçaqan yad dini-siyasi təsirlərə və xarici 

qüvvələrin assimilyatorçu siyasətinə qarĢı dayana biləcək müstəqil alban kilsəsinin 

böyük siyasi rolunu nəzərə alaraq, bu kilsənin laxlamıĢ dayaqlarını möhkəmləndirməyi, 

onu iqtisadi cəhətdən gücləndirməyi zəruri hesab etdi. Bu məqsədlə o, Aquen məclisini 

topladı. Bu məclis bir tərəfdən alban kilsəsinin müstəqilliyinin təsdiq edilməsinə kömək 

etməli, digər tərəfdən dövlət hakimiyyətini möhkəmləndirmək, feodal azğınlığına son 

qoymaq, ruhaniləri dünyəvi əyanlarla bərabərləĢdirmək, dünyəvi əyanların və 

ruhanilərin vergi ödəyən zümrə ilə münasibətlərini nizamlamaq, eləcə də ölkənin siyasi 

müstəqilliyini saxlamaq və yadelli qüvvələrlə mübarizə etmək məqsədilə bütün silklərin 

dini birliyinə nail olmaq üçün Ģərait yaratmalı idi. III Vaçaqan Albaniyada son ArĢaki 

hökmdarı oldu. 

ArĢakilər sülaləsindən olan bütün alban hökmdarları müstəqil alban siyasəti 

aparır, alban ideallarına - alban dövlətinə, xalqına, dininə sədaqətlə xidmət edirdilər; 

tədricən onların ilkin farslıq əlamətləri aradan getmiĢ, onlar tez bir zamanda yerli 

mədəniyyəti mənimsəmiĢ, albanlaĢmıĢdılar. Alban ArĢakiləri dövründə Albaniyanın 

siyasi strukturunu mərkəzləĢmiĢ feodal dövləti kimi təqdim etmək olar. 

Hökmdar ölkənin ali hakimi olub, dünyəvi və ruhani hakimiyyətin qanunverici 

və məĢvərətçi orqanlarına, ölkənin bütün hərbi qüvvələrinə rəhbərlik edirdi. ġəhərlərin 

salınması da hökmdarın səlahiyyətlərinə daxil idi. Ġranda olduğu kimi, Albaniyada da 

"hökmdar hakimiyyətinə ArĢakilər nəslinin ümumi malı kimi baxılır və yalnız bu nəslin 

nümayəndələri ona iddiaçı ola bilirdilər". 

Albaniyanın mühüm strateji əhəmiyyətini (köçəri hücumlarının qarĢısının 

Qafqaz keçidlərində alınması), onun təbii ehtiyatlarını, ticarət yollarını nəzərə alan Ġran 

Ģahları I əsrdən VI əsrədək Albaniyanın dövlətçiliyinə toxunmamıĢ, burada Alban 

hökmdarlarının -kiçik ArĢakilərin hakimiyyətini saxlamıĢdılar.  

Beləliklə, Alban dövləti alban arĢakiləri dövründə qədim Albaniyanın 

ənənələrini davam etdirərək, özünün heç kəsdən asılı olmayan müstəqil daxili və bəzən 

də xarici siyasətini yürütmüĢdür. 

510-cu ildə, Sasani imperiyasında vəziyyət sabitləĢən kimi, Ġran Ģahları 

Albaniya və Ġberiyada (Kartlidə) yerli hökmdar sülalələrini ləğv etdilər. I Xosrov 



60 
 

tərəfindən keçirilən inzibati islahatlar nəticəsində Sasani imperiyasının dörd 

caniĢinliyə (kusta) bolünməsi təsdiq edildi. Bütün Cənubi Qafqaz ölkələri kimi, 

Albaniya da ġimal caniĢinliyinin, Adurbadaqan - Azərbaycan da adlandırılan Qafqaz 

kustunun tərkibinə daxil edildi və "Ġranın və qeyri-Ġranın ĢahənĢahının" mərzbanları 

(caniĢinləri) tərəfindən idarə olunmağa baĢlandı. Bu vəziyyət 628-ci ilə kimi davam 

etdi. 

 

 

 

 

§ 2. ALBANĠYADA XRĠSTĠANLIĞIN YAYILMASI. KĠLSƏ 

TƏġKĠLATININ STRUKTURU 
 

Qafqazda, eləcə də bütün xristian dünyasında olan qədim xris tian 

kilsələrindən biri alban kilsəsidir.  

Albaniya, xristian icmalarının IV əsrdən xeyli əvvəl, xristianlıq dövlət dini 

olmamıĢ yarandığı ölkələr sırasındadır. Alban ənənəsinə görə, eramızın ilk əsrlərinin 

baĢlanğıcında Yerusəlimdən, Suriyadan ilk xristian missionerləri, həvariləri 

(apostolları) və həvarilərin Ģagirdləri Albaniyaya gəlmiĢ, ilk xristian icmaları 

yaranmıĢdı. Yenə də alban ənənəsi xristianlığın yayılmasında bir-birini əvəz edən iki 

dövrü qeyd edir: həvari dövrü adlanan birinci mərhələ həvarilərdən Faddeyin, 

Varfolomeyin və həvari Faddeyin Ģagirdi Yeliseyin adı ilə bağlıdır. IV əsrə kimi davam 

edən bu dövrü Ģərti olaraq siryanipərəst dövrü adlandıraq. Ġkinci (yunanpərəst) mərhələ 

Maarifçi Qriqorinin və alban hökmdarı Urnayrın adları ilə bağlıdır. 

Erməni kilsəsindən fərqli olaraq alban kilsəsi öz mənĢəyinə görə ilkin 

çağından bilavasitə Yerusəlimlə, Yerusəlimin kilsəsi ilə, sonralar isə Yerusəlimin 

patriarxlığı ilə bağlı olub. Bu baxımdan alban kilsəsi, kökü həmçinin Yerusəlim kilsəsi 

ilə bağlı olan gürcü kilsəsinə bənzəyir. 

Xristianların I-II əsrlərdə Yerusəlimdən Ģimal-Ģərqdə və Ģərqdə geniĢ təbliği 

həvari Paveldən sonra həvarilərdən Fomanın, Andreyin, Varfolomeyin, həvari Fomanın 

qardaĢı Ardayın (Adday-Fadday-Faddey) və Faddeyin Ģagirdləri - Yeliseyin və Marın 

adları ilə bağlıdır. 

Bu həvarilər və onların Ģagirdləri Suriyada (mərkəz - Antioxiya), kiçik ellin 

dövləti olan Osroyenada (mərkəz - Edessa), Nisibində, Mesopotamiyada (Ġkiçayarasında), 

Kiçik Ermənistanda, eləcə də Ģərqdə və Ģimal-Ģərqdə - Ġranda (Sələvkiyə - Ktesifonda), 

Cənubi Qafqaz ölkələrində - Gürcüstanda, Albaniyada təbliğat aparırdılar. 

Beləliklə, xristianlığın Ģərqdə daĢıyıcıları aramilər oldu. Ġncil təliminin 

siryanilərin (suriyalıların, aramilərin) köməyilə ġərq ölkələrində yayılması çox vaxt 

onların ticarət həyatında oynadıqları rolla izah edilir. Aralıq dənizi ilə Yaxın və Uzaq ġərq 

ölkələri arasında fəaliyyət göstərən köhnə su və quru ticarətinin çox hissəsi siryanilərin 

əllərində idi. Ticarət yolları onları Mesopotamiyadan çox uzaqlara, Ġrandan Cənubi 



61 
 

Qafqaz vilayətləri olan Gürcüstana, Ermənistana, Albaniyaya aparırdı. Ta qədimdən 

ticarətlə məĢğul olan siryanilər t icarət əməliyyatların ı həyata keçirərkən eyni 

zamanda yeni görüĢün yayıcısına çevrilir, xristian təliminin hər yerə çatdırılmasına 

yardım edirdilər. 

Xristianlığın Albaniyaya nüfuz etməsi, burada erkən xristian icmasının 

yaranması, artıq qeyd edildiyi kimi, həm həvari Varfolomeyin, həm də həvari Faddeyin 

adları ilə bağlıdır. Moisey Kalankatlı xəbər verir: "Lakin, ədalət günəĢinin çıxdığı vaxt 

yetiĢdikdə, xilasımız, dərkedilməz varlıq - Atamızın Ģöhrət və mahiyyətinin iĢığı 

hamımızın qeydinə qalmaq üçün bizim yanımıza gəlib heç vaxt ayrılmadığı varlığın 

Ģöhrətinə sahib olduqda, o, öz müqəddəs və sevimli Ģagirdlərini [dini] təbliğ etmək üçün 

dünyanın hər yerinə göndərdi. ġərq sakinlərinin bəxtinə Ermənistana gəlib, Artaz 

vilayətində Ermənistan hökmdarı Sanatrukun əzabla öldürdüyü həvari Faddey 

düĢdü". 

Moisey Kalankatlının təqdim etdiyi bu parça bir də ona görə qiymətlidir ki, 

burada müəllifin ġərqdə - Albaniyada aparılan həvari təbliğinin Ġsanın Ģagirdlərinin 

"dünyanın hər yerində" apardıqları təbliğlə eyni vaxtda baĢ verdiyini, yəni arada heç bir 

fasilə olmadığını göstərmək istəyi xüsusi qeyd edilmiĢdir. Alban tarixçisi daha sonra 

yazır: "Onun (Faddeyin) Ģagirdi müqəddəs Yelisey (EliĢe) Yerusəlimə qayıdaraq, onun 

əzabları haqqında ...digər həvarilərə danıĢır... Yelisey orada Yerusəlimin ilk patriarxı, 

[Ġsanın] qardaĢı müqəddəs Yakov tərəfindən təyinat alır. Yeliseyin payına ġərq düĢür". 

Burada müəllif "digər həvarilər" dedikdə Faddeyin, Yeliseyin və baĢqa həvarilərin 

fəaliyyətlərinin eyni zaman çərçivəsində, yəni I—II əsrlərdə baĢ verdiyini göstərmək 

istəyir. Gördüyümüz kimi, bu mətndə ġərq dedikdə, Albaniya nəzərdə tutulur. Moisey 

Kalankatlının iĢlətdiyi "ġərq", "ġərq ölkəsi", "ġimal-ġərq" anlayıĢların ın tədqiqi 

onların Albaniyanı, Yerusəlimə nisbətlə xristian dünyasının Ģərq hüdudlarında 

yerləĢən albanlar ölkəsini bild irdiklərini sübut edir.  

Moisey Kalankatlının sonrakı məlumatına görə, boynuna ġərqdə təbliğat 

aparmaq düĢən Yelisey "Yerusəlimdən Ġrana yola düĢür, Ermənistanın yanından ötüb, 

maskutların [ölkəsinə] gəlir və öz təbliğatına Çolada baĢlayır. Buradan o, Uti vilayətinə 

gəlir. Müqəddəs patriarx [Yelisey] Gisə gələrək burada kilsə yaradır, ona təmiz, qansız 

qurban gətirir. Bura, biz ġərq sakinlərinin kilsələrinin əsası qoyulduğu yer, ilk mənəvi 

mərkəzimiz, ziya aldığımız ilk məkandır". Göründüyü kimi, müəllif müqəddəs 

Yeliseyin keçdiyi yolu çox dəqiq təsvir etmiĢdir; o, Yerusəlimdən, Ġrandan və görünür 

ki, Adurbadaqandan keçərək, Ermənistana daxil olmadan, onun yanından ötmüĢ, Xəzər 

dənizinin qərb sahilinə çıxmıĢdır. Məlum olduğu kimi, mətndə adları çəkilən Çola 

Albaniyanın Ģimal-Ģərq ucqarında, Gis ölkənin Ģimal-qərb ucqarında, yəni Kürün sol 

sahilində, Uti isə Kürün sağ sahilində yerləĢirdi. Yeliseyin sağ sahil Albaniyasında da 

təbliğat aparması mətnin baĢqa yerlərindən olan məlumatla təsdiq olunur: "Bizim 

ziyalanmağımızın əvvəl səbəbi Yeliseydən olmuĢdur. O, üç ölkənin - Çolanın, 

Lpinanın və həyatının əzabla baĢa yetdiyi Albaniyanın ilk maarifçisi idi".. Xristian 

ədəbiyyatında, xristian ənənəsində Yelisey yalnız Faddeyin Ģagirdi kimi deyil, həm də 



62 
 

peyğəmbər kimi tanın ır.  

Alban kilsəsinin həvari baĢlanğıcı ideyası, eləcə də onun Yerusəlim kilsəsilə 

genetik qohumluğu, onunla zəifləmək bilməyən daimi əlaqəsi Moisey Kalankatlının 

bütün tarixi boyu qırmızı xətt kimi keçir. O, dəfələrlə qeyd edir ki, həvari Faddeyin 

Ģagirdi, Yerusəlimdə Albaniya patriarxı təsdiq edilən Yelisey burada, Cənubi 

Qafqazda ilk kilsənin əsasını qoymuĢdu. Onu bu vəzifəyə I əsrdə Yerusəlimin ilk 

patriarxı, Ġsanın qardaĢı Yakov təsdiq etmiĢdi.  

Kilsənin həvari baĢlanğıcının əhəmiyyəti ondadır ki, əvvəla, bu həmin 

kilsənin daha qədim və əzəli o lduğunu, ikincisi isə, onun baĢqa kilsələrin 

vasitəçiliy i ilə deyil, ilk mənbə, yəni həvarilərin özləri tərəfindən təsis edildiyini 

sübut edir. 

Albaniyada həvarilik adlandırılan ilk dövrdə xris tianlıq Ermənistan və 

Ġberiyaya nisbətən daha uğurla mənimsənmiĢdi. Bunu həm yazılı mənbələr, həm də 

dövrün özü təsdiq edir.  

Xristianlığ ın Ermənistana nisbətən Albaniyada daha erkən yayılmasını 

yerli mənbə olan "Alban tarixi" əsərində erməni katolikosu Avraamın albanlara 

ünvanlanmıĢ məktubu sübut edir: "Bizimkindən əzəli o lan alban [patriarxı] taxtı 

əvvəllər b izimlə (ermənilərlə) həmfikir idi". BaĢqa bir yerdə deyilir: " Yelisey orada 

(Albaniyada) təbliğat apardı və Ermənistandan əvvəl orada (Albaniyada) Gis 

kəndində kilsə tikdirdi. Bu kilsə ġərq kilsələrinin anası - metropoliya idi". BaĢqa 

bir misal: " Yunan təqviminin 43-cü ilində albanların (xristianlığı qəbul etməklə) 

maariflənməsindən 270 il sonra ermənilər də maarifləndilər".  

Xristianlığ ın Albaniyada təbliğin in ilk siryanipərəst dövründə Ġncil 

kəlamları Yaxın və Orta ġərqin bütün ölkələrində olduğu kimi, siryani (arami) 

dilində yayılırdı. Bu, yalnız həvarilər və onların Ģagirdlərinin deyil, həm də Suriya 

missionerlərinin fəaliyyəti ilə  bağlı idi. Moisey Kalankatlı öz əsərində siryanipərəst 

dövr haqqında mühakimə yürütmək imkanı verən məlumatları təqdim etmiĢ dir; 

Suriya rahib lərinin IV-V yüzillərdə Albaniyadakı fəaliyyəti, xristian abidələri 

üzərindəki arami yazıları haqqında olan xəbərlər belə məlumatlardandır.  

Etnik rəngarənglik, politeizmin  hökmran lığ ı yeni ideologiyanın, monoteist 

din olan xristianlığ ın mənimsənilməsi üçün əlveriĢli zəmin yaratdı. Təsadüfi deyil 

ki, Yelisey öz təbliğatına Albaniyanın etnik baxımdan daha rəngarəng olan Ģimal 

hissəsindəki Çola v ilayətindən baĢladı. Albaniyada Faddeyin (Dadi) və onun 

Ģagirdi Yeliseyin adı ilə bağlı erkən kilsələrin mövcudluğu da xristianlığın burada 

daha əvvəl yayıldığını təsdiq edir. AraĢdırmalar göstərir ki, "ilk çağlar s ürətlə 

yayılan xristianlıq Parfiya hökmranlığı dövründə ġərqdə böyük uğurlar qazandı, 

lakin Ġranda hakimiyyət baĢına gəlmiĢ Sasanilər sülaləsinin düĢmənçilik siyasəti iki 

əsrin nəticələrini heçə endirdi". Məhz buna görə I—III əsrlərdə (birinci mərhələdə) 

Albaniyada xristianlığın təntənəsindən heç bir söhbət gedə bilməz. Xristian dini ölkədə 

yalnız IV əsrdə vətəndaĢlıq hüququ qazana bildi; bu, xristianlığın Yaxın və Orta ġərq 

ölkələrində ümumi təntənəsi, onun Roma imperiyasındakı qələbəsi ilə bağlı idi. Bu, 



63 
 

həmçinin alban arĢaki hökmdarlarının siyasəti ilə bağlı idi.  

Ġkinci "yunanpərəst" mərhələ, yəni xristianlığın dövlət dininə çevrilməsi, 

bütün Cənubi Qafqaz ölkələri - Albaniya, Ermənistan və Ġberiya üçün ümumi idi. Hər 

üç ölkə üçün bu mərhələ Maarifçi Qriqorinin adı ilə bağlı olsa da xristianlığın 

Albaniyada təntənəsi üçün alban hökmdarı Urnayrın göstərdiyi fəaliyyət də xüsusi qeyd 

edilməlidir. 

Qriqori kimi Parfiya mənĢəli olan Urnayr, Moisey Kalankatlının yazdığına görə, 

"Müqəddəs Qriqorinin Ermənistandakı... möcüzələrini eĢidərək, yanlıĢ yollardan əl 

çəkib, haqqa doğru üz tutdu. Bundan sonra Urnayr öz əyanları və alban qoĢunu ilə 

Ermənistana yola düĢdü; burada qırx gün pəhriz saxladıqdan sonra hamılıqla Müqəddəs 

Üç Uqnuma iman gətirdilər. Urnayr bütün qoĢunu ilə birlikdə müqəddəs suya girdi, 

sudan da sinəsi müqəddəs ruhla dolmuĢ çıxdı". 

Moisey Kalankatlının sözləri ilə desək, "Müqəddəs Qriqoridən ikinci həyat 

qazanmıĢ" Urnayr albanları yenidən maarifləndirdi. Beləliklə, 313-cü ildə Urnayr 

xristianlığı dövlət dini elan etdi. MənĢəcə ArĢakilərdən olan Urnayrın (və onun 

varislərinin) xristianlığı qəbul etmələri, əlbəttə, onların daxili inamları və ya 

xristianlığa olan meyillərindən daha çox siyasi mülahizələrlə bağlı idi. Monoteist din 

olan xristianlığın köməyilə Urnayr çoxmillətli alban dövlətini birləĢdirmək və ZərdüĢt 

Ġranına qarĢı durmaq niyyətində idi. Varisləri də bu siyasəti çox gözəl baĢa düĢür və 

onu davam etdirirdilər. 

BaĢ keĢiĢ rütbəsini Kesariyədə almıĢ Maarifçi Qriqori Ermənistandan baĢqa 

"Ġberiya və Albaniyada"da dini bilikləri yayırdı. Albaniyanın Haband vilayətinə gələn 

bu mömin, "Allah oğlunun (Ġsanın) ehkamlarına əməl etməyi xalqa öyrədir; o, Amaras 

Ģəhərində kilsənin özülünü qoyur və bu tikintinin baĢa çatdırılması üçün iĢçilər və 

nəzarətçilər təyin edir".  

Xristianlığ ın "yunanpərəst" II mərhələsi, yuxarıda qeyd etdiyimiz kimi, 

bütün Cənubi Qafqaz ölkələrində ümumi olsa da, müddəti və xüsusiyyətləri baxımından 

fərdi cəhətlərə malik idi; bu isə, sözsüz ki, siyasi səbəblərlə izah oluna bilər. Tədqiqatlar 

göstərir ki, alban, erməni və iber kilsələrinin imperiya kilsəsi ilə münasibətləri "siyasi 

Ģəraitlə bağlı iĢıqlandırılmalıdır; baĢqa sözlə desək, ölkənin [ġərqi Roma] imperiyasından 

siyasi asılılıq dərəcəsi kilsənin asılılığı səviyyəsində özünü göstərməlidir". Məlumdur ki, 

bu asılılıq Ermənistanda daha çox, Ġberiyada isə nisbətən az idi; Albaniyanın isə heç bir 

asılılığı yox idi. Ona görə də ellinpərəst Maarifçi Qriqori və onun nəvəsi Qriqorisdən 

sonra alban kilsəsi Yerusəlim kilsəsi ilə münasibətlərini davam etdirirdi. Bütün bunlar 

elmdə hakim olan fikrin - ilk xristian təbliğatçılarının Albaniyaya Ermənistandan 

göndərilməsi fikrinin əsassız olduğunu göstərir. Bu, sağsahil Albaniyası vilayətlərində 

fəaliyyət göstərən xristian təbliğatçılarının Ermənistandan, sol sahil Albaniyasının Ģimal-

qərb vilayətlərinə (yəni Ġori və Alazan çayları arasındakı vilayətlərə) göndərilənlərin isə 

Ġberiyadan gəlmələri fikrinə də aiddir. 

Məlum olduğu kimi, Sasanilər öz tabeliklərində olan Cənubi Qafqaz xristian 

xalqlarına sabit münasibət bəsləmirdilər. Xristianlığın ġərqi Roma imperiyasında 



64 
 

qələbəsi (IV əsrin əvvəlində) bu münasibəti daha da gərginləĢdirdi. Sasani dövləti 

ərazisində rəsmi kilsə ilə mübarizə aparan müxtəlif xristian təriqətləri müdafiə edilməyə 

baĢlanıldı. 

Bununla yanaĢı, IV əsrin əvvəlində dövlət dini elan edilən, hökmdar, saray 

adamları, feodal əyanlar tərəfindən qəbul edilən, əhali arasında təbliğ edilən xristianlıq 

ümumxalq din inə çevrilib, hər yerdə yayılmadı. Əhali arasında əsası təbiət qüvvələrinə 

sitayiĢlə qoyulan qədim yerli d inlərə, manilik ehkamlarına, Sasanilərin tətbiq 

etdikləri müxtəlif zərdüĢtilik təriqətlərinə inam hələ də yaĢayırdı. Moisey Kalankatlının 

məlumatına görə, alban arĢaki hökmdarları Urnayr, II Vaçe, III Vaçaqan müxtəlif 

bütpərəstlik dinlərinin köklərini kəsmək üçün Ģiddətli mübarizə aparırdılar. V əsr Aquen 

məclisində qəbul edilmiĢ qanunların ikisi xristianlığaqədərki dinlərin qalıqlarının 

təqib olunmasına həsr edilmiĢdi. 

Xristianlığın yayılması və qərarlaĢmasında təkmilləĢdirilmiĢ alban 

əlifbasının və alban yazısının yaranması, məktəblərin təĢkil edilməsi, Bibliyanın və 

baĢqa dini ədəbiyyatın siryani və yunan dillərindən alban dilinə tərcüməsi böyük 

rol oynadı. 

Alban ArĢaki hökmdarların ın fəaliyyəti nəticəsində yeni feodal 

cəmiyyətinin ideoloji əsası olan xristianlıq Albaniyanın  ictimai-siyasi və sosial 

həyatında mühüm rol oynamağa baĢladı. Ölkənin feodal hökmdarı və feodal 

əyanları alban kilsəsi, onun ruhaniləri üçün maddi baza yaratdılar; bütpərəst 

məbədlərin əksər torpaq sahələri və sərvəti, eləcə də hökmdar və əyanların 

bağıĢladıqları torpaq payları kilsənin ixtiyarına keçd i. Kilsə xeyrinə əhalinin bütün 

kənd təsərrüfatı gəlirlərin in 1/10 h issəsini təĢkil edən "kilsə onda biri" tutulurdu. 

Bundan baĢqa çoxsaylı natural vergilər və könüllü nəzirlər də verilirdi. Din  

xadimləri öz xidmətləri müqabilində torpaq sahələri - xostaklarla təmin 

olunurdular. 

Alban hökmdarları alban kilsəsinə, alban xristian ruhanilərinə böyük 

qayğılar göstərir, onlara imt iyazlar verir, onları dünyəvi əyanlarla (azat larla) 

bərabərləĢdirməyə çalıĢırdılar; məhz buna görə saray məhkəməsi ilə yanaĢı 

əvvəllər keĢiĢin, daha sonra isə yepiskopun hakimlik etdikləri kilsə məhkəməsi də 

təsis edilmiĢdi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 
 

 

§ 3. ALBAN KATOLĠKOSLUĞU 
 

Xristianlığ ın ilkin çağlarında, xristian aləmində ideoloji birliyin hələ 

mövcud olduğu, alban ruhaniliy inin tam formalaĢ madığ ı, kilsə iyerarxiyasının 

təĢəkkül tapmadığı bir dövrdə erməni və gürcü kilsələri  kimi, alban kilsəsi də 

iyerarxik baxımdan bilavasitə yunan imperiya kilsəsindən asılı idi; lakin baĢçısı 

Kappadokiyanın Kesariyə Ģəhərində təsdiq edilən erməni kilsəsindən fərqli olaraq, 

baĢçısı Yerusəlimdə təsdiq edilən alban kilsəsinin asılılığı formal xarakter 

daĢıyırdı. 

Alban müəllifi Moisey Kalankatlının məlumatlarına görə, IV əsrin 

əvvəllərində Maarifçi Qriqori yepiskop rütbəsinə təsdiq edilmiĢdi. Romadan 

onunla birlikdə yepiskop rütbəsinə layiq görülmüĢ daha bir "müqəddəs ər" gəlmiĢ  

və həmin adam alban hökmdarı Urnayrla birlikdə alban kilsəsinə baĢçılıq etmək 

üçün Albaniyaya yola düĢmüĢdü. Əlamətdar haldır ki, Ermənistan və Albaniyanın 

ilk yepiskopları - Maarifçi Qriqori və həmin  "müqəddəs ər" alban müəllifi 

tərəfindən hərfən "ruhanilərin baĢçıları" mənasını verən terminlə ifadə olunmuĢdu; bu 

isə yepiskop sözünün real sinonimidir. Onu da qeyd etməliyik ki, bu dövrdə baĢqa kilsə 

rütbələrindən hələ söhbət ola bilməzdi. 

IV əsrin sonuna yaxın Albaniyada özünəməxsus müəyyən subordinasiyası 

olan lazımi kilsə iyerarxiyası artıq təĢəkkül tapmıĢdı. Bu da alban klirinə alban kilsə 

baĢçısının təsdiqolunma mərasimini özü keçirməyə imkan vermiĢdi. Moisey 

Kalankatlı yazırdı: "Bizim [alban] katolikosunun təsdiqinə gəldikdə, müqəddəs 

Qriqoriyə qədər ilk [alban katolikosları] Yerusəlimdə təsdiq edilirdilər. Ondan sonra 

lap indi də bu mərasimi bizim yepiskoplar özləri keçirirlər". 

Belə çıxır ki, 340-cı ildə alban kilsəsi artıq avtokefal idi. Elmi ədəbiyyatda 

kilsənin avtokefallığı barədə iki nöqteyi-nəzər mövcuddur. Tədqiqatçı V.V.Bolotovun 

fikrincə, Suriya-Ġran kilsəsi özünün ilk iyerarxlarını (yepiskop rütbəli keĢiĢlərini) Edessa 

kilsəsindən almıĢ, avtokefal kilsəyə çevrilərək, bütün tarixi boyu heç vaxt Antioxiya 

patriarxlığından asılı olmamıĢdır. Yenə də onun rəyinə görə, kilsə baĢçılarını onların 

tabeliyində olan Suriya-Ġran yepiskopları seçir və təsdiq edirdilər. Tədqiqatçı Suriya-

Ġran kilsəsinin avtokefallığının səbəblərini izah etmir. Bizim fikrimizcə, bu, siyasi 

səbəblərlə izah olunur. Suriya-Ġran kilsəsinin müstəqil Ġran dövlətində olması onun 

avtokefallığını təmin etmiĢdi. Güman etmək olar ki, Albaniya dövlətinin də siyasi 

statusu ilk iyerarxları qədim ġərq Yerusəlim patriarxlığında təsdiq olunan alban kilsəsinin 

erkən faktiki avtokefallığın ı müəyyənləĢdirmiĢdir.  

Digər nöqteyi-nəzərə görə, həvari mənĢəli kilsələr avtokefal sayılırdı. 

Beləliklə, kilsənin avtokefallığını izah edən hər iki nöqteyi-nəzər, alban kilsəsinin 

erkən müstəqilliyindən inamla danıĢmaq imkanı verir. Bu isə, IV-VI əsrlərdə alban 

kilsəsinin iyerarxiya baxımından erməni kilsəsinə tabe olduğunu, alban kilsəsi 

baĢçısının erməni katolikosu tərəfindən təsdiq edildiyini iddia edən erməni alimləri 



66 
 

Y.A.Manandyan və S.T.Yeremyanın fikirlərini əsassız edir. 

Təsdiqetmə (bu mərasim təyin edilənin baĢına əl çəkməklə yerinə yetirildiyi üçün 

onu əlqoyma da adlandırırlar) məsələsi ölkənin kilsəsində olan yepiskopların sayına 

görə müəyyənləĢdirilirdi.  

325-ci ildə çağırılmıĢ ümumdünya Nikeya məclisinin qərarına görə 

yepiskopluğa keçirilmə həmin yeparxiyanın bütün yepiskoplarının razılığı ilə baĢ 

verirdi; əgər bütün yepiskopların yığıĢması çətinlik törədirdisə, onda mütləq ən azı üç 

yepiskopun iĢtirakı və iĢtirak etməyənlərin yazılı razılığı tələb olunurdu. Nəticə, 

mitropolitin təsdiqinə təqdim olunurdu.  

Erməni katolikosları Qriqoridən baĢlayaraq erməni hökmdarı Papın 

dövrünədək Kesariyədə təsdiq olunurdular. Böyük Ermənis tanın qeyri-sabit siyasi 

vəziyyəti, Bizans imperiyası və Ġrandan az və ya çox dərəcədə daimi as ılılığı onun 

kilsəsini də müvafiq vəziyyətə salırdı. N.Adontsa görə "Qriqoridən baĢlayan erməni 

kilsəsinin ilk əsrindəki Ermənistanın IV əsrin sonunda bölünməsinədək olan müddətdə 

Ermənistan əsasən imperiyanın (Bizansın) protektoratlığı altında idi və ona görə də 

onların kilsə əlaqələri daha sıx idi", yəni, erməni kilsəsi imperiya kilsəsindən asılı idi. 

Albaniyanın müstəqil vəziyyəti isə alban kilsəsinin avtokefallığını təmin edirdi. 

Alban kilsəsinin faktiki vəziyyəti 451 -ci ildə Xalkidonda çağırılmıĢ IV 

ümumdünya kilsə məclisindən sonra hüquqi cəhətdən qanuniləĢdirildi. Məhz bu zaman 

xristian dünyasının Qərb və ġərq kilsələri arasında, əsasını iyerarxik mübarizə təĢkil 

edən ehkamçı mübarizə (monofizilərlə diofizilər arasında) baĢlandı. 

Bu dövrdə alban kilsəsi Qafqazın digər kilsələri ilə birlikdə Xalkidonda gedən 

ehkamçı mübahisələrə öz münasibətini açıqlaya bilmədi, belə ki, elə həmin vaxt, onun 

baĢı ZərdüĢt dini ilə mübarizəyə qarıĢmıĢdı. 

Cənubi Qafqazın digər kilsələri kimi, alban kilsəsi də ilk üç ümumdünya kilsə 

məclislərinin qərarlarını qəbul etdi. 325-ci ildə Nikeyada çağırılmıĢ ümumdünya 

məclisi bidətçi Ariyin küfrünü lənətlədi; müəyyən düzəliĢ və əlavələrdən sonra Ariyin 

təliminin əksinə olaraq Xristosu Allahın oğlu, xəlq olunmamıĢ [Allah]-Ata ilə eyni 

mahiyyətli sayılan din rəmzini qəbul etdi. Moisey Kalankatlının məlumatına görə, 

dinin bu rəmzi alban kilsəsi tərəfindən qəbul olundu. 

381-ci ildə Konstantinopolda ancaq ġərq kilsəsi nümayəndələrinin iĢtirak 

etdiyi II ümumdünya kilsə məclisi çağırıldı. Məclis ariyanlığı daha da inkiĢaf etdirərək 

Müqəddəs Ruhun xəlq edildiyini sübut edən Makedoniyin küfrünü mühakimə etdi. 

Müqəddəs Ruhun Allah-Ata və Allah-oğulla eyni mahiyyətliliyi haqqında təlimi 

yenidən irəli sürdü. Ümumdünya kilsə məclisinə görə patriarxlar içərisində Roma 

patriarxından sonra ikinci yeri Konstantinopol patriarxı tutdu; lakin daha qədim ġərq 

patriarxları bununla razılaĢa bilməzdilər. 431-ci ildə Efesdə keçirilən III ürnumdünya 

kilsə məclisi Nestorun təlimini (nestorianlığı) mühakimə etdi. 

Bu zaman Bizans kilsəsinin özündə, xüsusilə də Ġsgəndəriyyədə 

nestorianlığa müqabil olaraq yaranan və inkiĢaf edən yeni cərəyan meydana çıxdı. Bu, 

sonralar alban kilsəsinin də etiqad etdiyi, xristianlığın monofizi cərəyanı idi. 451-ci ildə 



67 
 

Xalkidonda keçirilən IV ümumdünya kilsə məclisində Ġisus Xristosda iki baĢlanğıcın - 

bitiĢməz olaraq, ayrılmaz Ģəkildə iki təbiətdə dərk edilən, tək doğulmuĢ Xristos Oğul və 

Ġlahi olduğu qəbul edildi. Xalkidon məclisinin qəbul etdiyi 28-ci qanun böyük narazılığa 

səbəb oldu. Əslində elə bu qanun yunan-Roma dünyasını parçaladı, bir çox ġərq 

kilsələrini imperiya kilsəsindən ayırdı. Bu qanuna görə, Konstantinopol patriarxına baĢqa 

tayfa və xalqların məskunlaĢdığı Pont, Asiya və Frakiya yepiskoplarını təsdiq etmək 

hüququ verilirdi. 

Alban tarixçisinin məlumatına görə, 491-ci ildə erməni, alban və gürcü kilsə 

nümayəndələrinin iĢtirak etdiyi yerli məclis Xalkidon məclisini pislədi. Gürcü 

tədqiqatçısı Z.N.Aleksidzenin fikrincə, Qafqaz kilsələri Xalkidon məclisinə 

münasibətlərini ilk dəfə 506-cı ildə Dvində çağırılmıĢ məclisdə bildirdilər; alban, 

erməni və gürcü kilsə iyerarxları, məhz burada, Bizans hökmdarlarının məqsədi 

diofızilərlə monofizilər arasında razılıq əldə etmək olan birləĢdirici siyasətinə tərəfdar 

çıxdılar. 551-ci ildə yenə də Dvində keçirilən məclisdə erməni kilsəsi kimi alban 

kilsəsi də Bizans imperiya kilsəsi ilə əlaqələri kəsdi və hüquqi cəhətdən avtokefal 

kilsəyə çevrildi. Sasanilərin fəal iĢtirakı ilə bu ölkələrdə monofizi təriqəti qalib gəld i. 

Gürcü kilsəsi isə özünün əvvəlki mövqeyində - mülayim xalkidonçuluqda 

qaldı. 

Rəsmi təriqət tərəfdarlarını təqiblərə məruz qoyan Sasani Ģahları öz 

dövlətlərində Bizans kilsəsi ilə mübarizə aparan müxtəlif təriqətləri müdafiə etməyə 

baĢladılar. 

O dövrdən etibarən alban kilsəsinin baĢçısı hüquqi olaraq katolikos 

(arxiyepiskop, patriarx) adlanmağa baĢladı. Faktiki olaraq o, xeyli əvvəldən bu titula 

sahib idi. Albaniya Ģəraitində ali kilsə rütbələri - patriarx, katolikos və arxiyepiskop 

birmənalı terminlər kimi iĢlədilirdi. Halbuki yunan kilsə iyerarxiyasına görə patriarx və 

arxiyepiskop hər biri ayrılıqda müstəqil rütbələr hesab olunur, arxiyepiskop katolikos 

da adlana bilirdi. Yunan kilsə iyerarxiyasına görə doqquz rütbə olmalı idi. Albaniyada 

isə, Moisey Kalankatlıya görə, yeddi kilsə rütbəsi var idi.  

Alban katolikosluğunun patriarxları 551-ci ildən "Albaniya, Lpina və Çola 

katolikosu" titulunu daĢıyırdılar. IV əsrdə alban kilsəsinin mərkəzi paytaxt-Ģəhər 

Qəbələ, VI əsrdən isə yeni tikilmiĢ paytaxt Bərdə (Partav) o ldu. 

Yadelli qüvvələrin assimilyasiya siyasətinə qarĢı dura biləcək alban kilsəsinin 

müstəqilliyinin bərqərar edilməsində, dini ayin və mərasimlərin 

möhkəmləndirilməsində, qeyri-xristian inam qalıqlarının məhv edilməsində, ruhanilərin 

maddi bazasının yaradılmasında, onların hüquqi və iqtisadi imtiyazlarının 

möhkəmləndirilməsində, albanların kilsə qarĢısında maddi və dini öhdəliklərinin 

qanuniləĢdirilməsində alban hökmdarı III Vaçaqanın 487-488-ci illərdə keçirdiyi 

Aquen məclisinin qərarları həlledici rol oynadı. 

Kilsənin hakimiyyəti kilsə-inzibati vahidləri (yeparxiyalar, yepiskopluqlar) 

üzrə bölüĢdürülürdü. Albaniyada yepiskopluğun ərazisi vilayətin ərazisini əhatə edirdi, 

yəni kilsə inzibati vahidi inzibati-ərazi vahidi ilə üst-üstə düĢürdü. Lakin yepiskopluq 



68 
 

hər vilayətdə yox idi. Məsələn, Arsaxda on bir vilayət olduğu halda, yepiskopluqlar 

ancaq üç vilayətdə - Habandda, Mets-Koqmankda və Mets-Ġrankda var idi. Bəzən 

bütöv bir əyalət (nəhəng), Balasakanda (Paytakaranda) olduğu kimi, yalnız bir 

yepiskopluğa malik olurdu. Görünür bu, xristianlığın həmin yerdə yayılma dərəcə-

sindən asılı id i. 

Yepiskopluqlar məsələsinin iĢıqlandırılmasında əsasən kilsə məclisləri 

aktlarının qalıqları qiymətli məxəz rolunu oynayır. Lakin bu aktlar da məclislərdə iĢtirak 

etmiĢ yepiskopların sayını tam əks etdirmir, bu cəhət daha çox VI əsrin son larından 

etibarən çağırılan məclislərin siyahılarına xasdır. Həmin vaxtdan dini ixtilaflar dövrü 

baĢlayır, ölkə ehkamçı partiyalara bölünür; məhz buna görə kilsənin bir çox 

nümayəndələri bu və ya digər məqsədlə məclislərdə iĢtirak etmirdilər. Kilsə ixtilaf ları 

VIII əsrədək davam etmiĢdir.  

V əsrdə və ondan sonrakı dövrlərdə çağırılan məclislərin siyahılarının təhlili 

kilsə inzibati vahidlərinin artdığına dəlalət edir; bu da, həm yeni yepiskopluqların 

meydana çıxmasında, həm də mövcud yepiskopluqların xırdalanmasında təzahür 

olunur. Belə ki, V əsrdən VIII əsrədək Haband vilayətinin yepiskopluğu Haband 

(Amaras) Ģəhərində yerləĢirdi, VIII əsrdən etibarən Amaras vilayətə, həm də müstəqil 

Amaras yepiskopluğuna çevrilir, Haband isə ayrıca yepiskopluq kimi qalır. V-VIII 

əsrlərdə Albaniyada 12 yepiskopluq vardı: Kapalaka (Qəbələ), QaĢua, Yeuta, Amaras 

Tsri, Balasakan, ġəki, Qardman (Girdiman), Mets -Koqmank, Mets-Ġrank, Haband, 

Partav (Bərdə). 

Ehkam baxımından gürcü kilsəsi kimi, alban kilsəsi də sabit olaraq 

monofiziliyə tərəfdarlıq etmirdi. Sasanilərin Cənubi Qafqazdakı siyasi nüfuzlarının 

düĢməsi monofizilərin kilsə hegemonluğunun dağılması ilə müĢayiət olunurdu. VI əsrin 

sonu - VII əsrdə Cənubi Qafqazda Bizansın siyasi nüfuzunun güclənməsi ilə əlaqədar 

olaraq alban kilsəsi gürcü kilsəsi ilə birlikdə diofiziliyə qoĢuldu. 

607-ci ildə keçirilən Dvin məclisində gürcü kilsəsi özünün xalkidonçuluq 

məzhəbini tutduğunu və rəsmən erməni kilsəsindən ayrıldığını bəyan etdi. Alban kilsəsi 

isə rəsmi surətdə erməni kilsəsindən ayrılmasa da onun bəzi icmaları və yepiskopluqları 

xalkidonçuluğa tərəfdar çıxırd ılar.  

Cənubi Qafqazın ərəblər tərəfindən fəthindən sonra, VIII əsrin əvvəllərində 

iĢğalçıların təzyiqi və erməni kilsəsinin fəal iĢtirakı ilə alban kilsəsi diofiziliklə 

əlaqəsini kəsdi. Xristian əhalisinə qarĢı ardıcıl olaraq Sasanilərin siyasətini davam 

etdirən Xilafət Bizans təsirinin güclənməsinin qarĢısını almaq məqsədilə monofizi məz-

həbini müdafiə etdi. Siyasi məqsədlər güdən ərəb üsuli-idarəsi tabeliyində olan xristian 

əhalisi və kilsələrinin fəaliyyətini uzlaĢdırmağa çalıĢaraq, erməni ruhanilərinin köməyi 

ilə alban kilsəsini monofizi kilsəyə çevirdi və 705-ci ildə iyerarxiya baxımından onu 

monofizi erməni kilsəsinə tabe etdi. Bu asılılıq özünü əslində bərabər mənsəbli iki din 

xadimindən birinin - erməni katolikosunun alban katolikosunu öz vəzifəsində təsdiq 

etməsində göstərirdi. Bu isə fakt iki o laraq iyerarxik prinsipin pozu lması demək idi. 

Beləliklə, ölkədə mərkəzləĢdirilmiĢ yerli siyasi hakimiyyətin və vahid etnosun 



69 
 

olmadığı, xristianlığın baĢqa dini etiqadların mövcud olduğu bir zəmində ümumxalq 

dininə çevrilə bilmədiyi bir Ģəraitdə alban kilsəsi, bu dövrdə xalqı birləĢdirən və 

mütəĢəkkilləĢdirən qüvvəyə çevrilən erməni kilsəsindən fərqli olaraq, Ərəb Xila-

fətinin siyasətinə və ona fəal kömək göstərən erməni kilsəsinə qarĢı dura bilmədi. 

Bütün bunlar alban xristian əhalisinin sonralar qismən müsəlmanlaĢmasına, mədəni-

ideoloji baxımdan assimilyasiyasına - qriqorianlaĢmasına (erməniləĢməsinə) və 

gürcüləĢməsinə gətirib çıxardı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 
 

IV FƏSĠL 

 

III-VII ƏSRĠN BĠRĠNCĠ YARISINDA 

CƏNUBĠ AZƏRBAYCANIN - ADURBADAQANIN 

SOSĠAL-ĠQTĠSADĠ VƏ SĠYASĠ TARĠXĠ 
 

§ 1. ADURBADAQAN SASANĠLƏR DÖVLƏTĠNĠN TƏRKĠBĠNDƏ 
 

Cənubi Azərbaycanın III-VII əsrlər siyasi tarixi, artıq qeyd etdiyimiz kimi, 

daxil olduğu bütöv Sasani dövlətinin tarixi ilə bağlı nəzərdən keçirilməlidir.  

226-cı ildə baĢ verən tacqoyma mərasimində Sasanilər sülaləsi baĢçısı ƏrdəĢir 

ĢahənĢah (Ģahlar Ģahı) titulunu qəbul etməklə, 651-ci ilə qədər mövcud olan Ġran 

Sasanilər dövlətinin əsasını qoydu. Gənc dövlətin fəal xarici siyasəti tezliklə qonĢu 

Bizansla toqquĢmaya gətirib çıxartdı. Artıq IV əsrin son rübündə bütün Cənubi Qafqaz 

Bizans və Sasanilər dövlətləri arasında nüfuz dairələrinə bölündü, Ermənistanın böyük 

hissəsi, Albaniya və Ġberiya Sasanilər dövlətinə birləĢdirildi. Bu imperiyanın dastakertinə 

- vilayətinə çevrilən Adurbadaqan isə öz torpaqlarının münbitliyinə və təbii sərvətlərinə 

(baĢlıca olaraq neft, duz) görə dövlətin iqtisadiyyatında birinci dərəcəli rol oynadı; 

zərdüĢtiliyin mühüm mərkəzi də Adurbadaqan oldu. 

IV əsrdə Mesopotamiya ərazisində hərbi əməliyyatlar aparan Bizans, Ģərq və 

Ģimal köçərilərinin, eləcə də ərəb məlikliklərinin daxil olduqları antisasani birliyinin 

yaranmasına imkan yaratmaqla Sasani dövlətinin onsuz da ağır olan vəziyyətini daha da 

pisləĢdirdi. 

Cənubdan Sasani dövləti ərazisinə qəhtan və maad qəbilələrindən olan 

ərəblər hücum etdilər; Ģimaldan isə Azərbaycan və ona qonĢu vilayətlərə xəzərlər 

soxuldular. 589-cu ildə türk xaqanının qoĢunu Ģərq sərhədlərinə yaxınlaĢdı. Türklərə 

qarĢı mübarizədə Sasani qoĢunlarına baĢçılıq etmək adlı-sanlı Mihran nəslindən olan 

Rey mərzbanı Bəhrama həvalə edildi. Xaqan qoĢunları darmadağın edildi və müharibə 

Ktesifonda bağlanılan sülh müqaviləsi ilə baĢa çatdı. 

Sonrakı hadisələr Cənubi Azərbaycan ərazisində cərəyan etdi. Türklərə qarĢı 

müharibədə göstərdiyi hünərə görə ad çıxarmıĢ Bəhramın artan nüfuzunun qarĢısını 

almaq üçün ĢahənĢah IV Hörmüzd əldə edilən qənimətin bir h issəsini mənimsədiyini 

bəhanə edərək Bəhramı mərzban vəzifəsindən uzaqlaĢdırd ı.  

Bundan sonra baĢ verən hadisələr Bəhramın üsyanı, onun Ģah ailəsi üzvləri 

arasında törətdiyi fitnə-fəsadlarla bağlıdır. Nəticədə IV Hörmüzd devrilir və kor 

edilir; hakimiyyət baĢına II Xosrov gəlir. Ancaq Bəhramın II Xosrovun naibi olmaq 

ümidi doğrulmayır və o, II Xosrova qarĢı çıxır.  

Xosrov Bizansa qaçsa da, Ġranın bir çox vilayətləri, o cümlədən Adurbadaqan 

bu müddət ərzində Bizansda olan ĢahənĢaha öz sadiqliyini əsasən saxlayırdı. Bizans 

tərəfindən müdafiə edilən və qoĢun alan Xosrov Adurbadaqanın əsas Ģəhəri Qanzak 

yaxınlığında baĢ verən qanlı döyüĢdə Bəhramın ordusunu darmadağm edir.  



71 
 

603-cü ildə baĢlanan növbəti Ġran-Bizans müharibəsi 628-ci ilə kimi davam 

etdi. Tərkibində azərbaycanlıların da olduğu sasani qoĢunları 622-ci ilə kimi uğurla 

vuruĢurdular; hələ 614-cü ildə Yerusəlim ələ keçirildi, Konstantinopol mühasirəyə 

alındı və Misir fəth edildi. Ancaq 622-ci ildən vəziyyət köklü surətdə dəyiĢdi, belə ki, 

məhz bu vaxtdan II Xosrovun qüvvələrinin bir hissəsi Ģərq sərhədinin köçərilərdən 

qorunmasına cəlb olundu. 623-cü ilin  aprelində Ermənistana basqın edən Bizans 

imperatoru Ġrakli Dvini ələ keçirib, Adurbadaqan ərazisinə daxil oldu; Qanzak iĢğal 

edildi, buradakı atəĢgah isə dağıdıldı. Bunun ardınca Azərbaycanın Naxçıvan, Urmiya 

Ģəhərləri, o cümlədən Həmədan tutulub darmadağın edildi. Yalnız 626-cı ildə II 

Xosrovun qoĢunları Kiçik Asiyaya keçərək Bosforun Asiya hissəsindən 

Konstantinopola yaxınlaĢdılar. Farsların müttəfiqi olan avarların köməyinə baxmayaraq, 

Konstantinopolu almaq cəhdləri boĢa çıxd ı.  

Həmin il Bizansın müttəfiqləri olan xəzərlər Dərbənd keçidi vasitəsilə Cənubi 

Qafqaza soxulub, Albaniyanın paytaxtını tutdular. Ġberiyanın paytaxt ını isə mühasirəyə 

aldılar. 

627-ci ildə Cənubi Qafqaza yeni yürüĢ edən xəzərlər Azərbaycanın cənublu-

Ģimallı çox yerlərini talayıb-çapdılar. 628-ci ildə hələ də Adurbadaqanda, Qanzakda olan 

imperator Ġrakli II Xosrovun oğlu II Kəvadın, atasının yerini tutması xəbərini aldı. Əldə 

edilən barıĢıqdan sonra Sasani elçiləri danıĢıq aparmaq üçün Qanzaka gəldilər. Sülh 

müqaviləsi yalnız II Kavadın xələfləri dövründə imzalandı. 

 

 

 

 

 

 

§ 2. ĠNZĠBATĠ BÖLGÜ VƏ ĠDARƏ SĠSTEMĠ 
 

Erkən sasani dövründə Adurbadaqan Sasani dövlətini təĢkil edən Ģəhrlərdən 

(Ģəhr - ölkə və ya vilayət deməkdir) biri idi. Sasani ənənəsinə əsaslanan ərəb qaynaqları 

hələ ilk Sasani hökmdarı I ƏrdəĢirin (224-241) Albaniya, Balasakan və Sisakan 

hakimlərinin Ģahlıq hüquqlarını təsdiq etdiyi haqqında məlumat verir. Onun oğlu I 

ġapurun (241-272) dövründə imperiyanın tərkibi haqqında NəqĢi Rüstəmdə "ZərdüĢtün 

Kəbəsi" adlı qədim od məbədindəki kitabədə Sasanilər dövlətinə tabe "Ġran olan" və 

"Ġran olmayan" iyirmi yeddi "Ģəhrin" içində "Ġran olmayan" Adurbadaqan, Ġberiya, 

Ermənistan, Sikan, Albaniya, "Qafqaz dağlarına və Alban qapısınadək" Balasakanın da 

adları çəkilir. 

Sasanilər imperiyasına daxil olan müxtəlif vilayətlərin ərazisində, o cümlədən 

Azərbaycanda aĢkar edilən kitabə və bullalarda (dövlət sənədlərinə bağlanan 

möhürlərdə) qeyd edilən titulların və inzibati terminologiyanın eyniliyi, eləcə də 

müxtəlif qaynaqlardakı xəbərlər göstərir ki, Adurbadaqan - Cənubi Azərbaycan 



72 
 

ərazisində də bütün imperiyaya xas olan ərazi bölgüsü və inzibati idarəçilik qüvvədə idi. 

Bu vilayətlərin hakimləri şəhriyar - "Ģəhr sahibləri", əyalətlərininki isə 

payqospan - "tərəfləri (yerləri) qoruyanlar" adlanırdılar. I ġapurun kitabəsi bu sözlərlə 

tamamlanır: "...Və bütün bu çoxsaylı Ģəhrləri [və onların] Ģəhriyar və payqospanlarını 

mən bizə bac verənə və rəiyyətimizə çevird im".  

Sasani dövləti vassal asılılıqda olan Ģahlıqlar sistemini parfiyalılardan əxz 

etmiĢdi. III əsrin əvvəlində arĢakilər dövləti mahiyyət etibarilə ayrı-ayrı Ģahlıqların və 

mərkəzi hakimiyyətdən az və ya çox asılı olan kiçik mülklərin konfederasiyasından 

ibarət idi. Belə vilayətlərin bəzilərinin hakimləri Ģah titulu daĢıyır, daha kiçik 

mülklərin hakimləri isə xvaday ("hökmdar") adlan ırdılar. Artıq III-IV əsrlərdə 

Ģahlıqların statusu dəyiĢildi; mülklərə (udellərə) çevrilmiĢ bu yerlərin çoxunu indi 

Parfiya dövrü yerli sülalələrin  nəsilləri deyil, Sasani nəslindən olan Ģahzadələr 

idarə edirdilər. 

VI əsrdə I Xosrov ƏnuĢirəvanın inzibati islahatları nəticəsində dörd iri 

caniĢinlik - "kusf‖ (hərfən: "tərəf‖, "cəhət") təsis edildi. Mənbələrin (ortafars və 

ərəb) məlumatına görə Cənubi Azərbaycan "Azərbaycan kustu" adlanan ġimal 

caniĢinliy inin tərkibində idi. Buraya həmçin in Albaniya, Ġberiya, Ermənistan, 

Balasakan, Sisakan, Rey, Gilan, Deyləm, Dəmavənd, Təbəristan, Ruyan (Rovan), 

Amul, Həmədan və Muğan da daxil idi. Son Sasanilər dövründə artıq bütün tarixi 

Midiya torpaqları caniĢinliyin tərkib ində idi. Bəzi ərəb müəllifləri (ət -Təbəri) 

xəbər verirlər ki, dövlətin dörd caniĢinliyə bölünməsi hələ I Xosrova qədərki 

dövrdə həyata keçirilmiĢdi; I Xosrov hakimiyyət baĢına keçən kimi Ġranın dörd 

əyalətini idarə edən dörd payqospana, o cümlədən Adurbadaqan, Ermənistan və 

qonĢu yerlərin payqospanı Zadoy Nahverqana xəbər göndərmiĢ, dövlətin baĢ hərbi 

rəisi - spahbedin vəzifələrini dörd "kustun" spahbedləri arasında bölüĢdürmüĢd ü. 

Ərəb müəlliflərinin (ibn Xordadbeh və b.) əsərlərində böyük bir ərazin i - Sasani 

Ġranın ın Ermənistandan Təbristanadək bütün Ģimal əyalət lərini, eləcə də talıĢların, 

xəzərlərin, alanların və b.-nın torpaqların ı idarə edən Azərbaycan spahbedi 

haqqında məlumat vard ır.  

Beləliklə, I Xosrov payqospanların mülki hakimiyyətini spahbedlərin 

hərbi hakimiyyətindən ayırdı. Hərbi və mülki baĢçıları ĢahənĢahın özü təyin 

edirdi. 

Cənubi Azərbaycanda Təxti-Sü leymandakı AdurquĢnasp od məbədində 

aparılan qazıntılar zamanı tapılan V-VII əsrlərə aid  edilən bullaların təhlili göstərir 

ki, kust termini həmçinin vilayət, nahiyə və ya bir neçə nahiyə mənasında da 

iĢlənird i. Bu bullalar "Adurbadaqan tərəfin" inzibati-ərazi hakimiyyəti quruluĢunu 

öyrənmək baxımından da maraq doğurur. Belə ki, Paris  Milli kitabxanasında 

Albaniya katolikosuna aid edilən möhürdə belə bir yazı var: "Albaniya və 

Balasakan vilayətlərin in (kustlarının ) böyük katolikosu". 

Hələ ArĢakilər dövründə çox vaxt özünü idarə edən Ģəhərlərin idarəsinə 

gəldikdə, Sasanilər dövründə bu Ģəhərlər Ģəhrablar tərəfindən idarə olunurdu. 



73 
 

Adurbadaqan kustun tərkibinə daxil olan Ģəhərlərin də idarəçiləri bilavasitə ĢahənĢaha 

tabe olan Ģəhrablar idilər. Təxti-Süleymanda aĢkar edilən VI-VII əsrlərə aid bullalarda 

Azərbaycan Ģəhrabı (burada, görünür, ya ġimal kustunun bir parçası olan bütün 

Azərbaycan vilayətinin, ya da vilayət paytaxtının hakimi nəzərdə tutulur) haqqında 

məlumat vardır. 

Sasani dövrü mərzbanları (hərfən : "sərhəd qoruyucusu") haqqında ilk 

məlumat IV əsrə aiddir. Hələ Parfiya dövründən məlum olan və sənədlərdən göründüyü 

kimi, o dövrdə daha yüksək mövqe tutan bu titulun daĢıyıcıları haqqında tarixi mənbələr 

ĢahənĢah V Varahranın (421-439) hakimiyyəti dövründən baĢlayaraq daha çox 

məlumat verirlər. Mərzbanlar adlı-sanlı nəsillərin nümayəndələrindən təyin edilirdilər. 

Siryani dini rəvayətlərində Adurbadaqan mərzbanı Tohm-Hörmüzdün, Mihran nəslindən 

olan Bet-Daraye mərzbanı ġahrənin, yenə həmin nəsildən olan Albaniya və Ġberiya 

mərzbanı Piran-QuĢnaspın (onun xristian adı Qreqor olub; xris tianların təqibi zamanı, 

542-ci ildə əzablara məruz qalıb) və b.-nın adları çəkilir. Mənbələr Sasanilər dövründə 

mərkəzi hakimiyyətdə yüksək vəzifələr tuta bilmiĢ azərbaycanlılardan RiĢəhr döyüĢünün 

iĢtirakçısı, Pars mərzbanı ġəhrak haqqında məlumat verir. 

Tədqiqatlardan aydın olur ki, bütün ġimal - Adurbadaqan kustunu idarə edən 

spahbed və payqospandan fərqli olaraq, mərzbanlar nisbətən daha kiçik əraziyə nəzarət 

edirdilər. IX-X əsr ərəb coğrafiyaĢünaslarının məlumatının təhlili "böyük mərzbanlar" 

adlanan Adurbadaqan mərzbanlarının iqamətgahının Ərdəbil, Bərdə, Dərbənd (Bab 

əl-Əbvab) və bəlkə də Qazaka və ya ġizdə yerləĢdiyini göstərir. 

Ġnzibati-idarə sistemində kust (tərəf) və şəhr/kust (vilayət) inzibati 

vahidlərindən sonra nəhəng (nahiyə) gəlir. Sasani qaynaqlarına görə bu sonuncu inzibati 

vahid də öz növbəsində rustaqlara (rayona) bölünürdü. Ġnzibati vahid kimi rustaq, 

hər Ģeydən öncə, kənd yerlərini özündə birləĢdirirdi. Adurbadaqan rustaqlarından olan 

Peraxravar (Burxuvar) VI yüzildə bu rustaqın baĢ kəndi SiroĢmaqova sürgün edilmiĢ 

nestori patriarxı I Mar Aban haqqında dini rəvayətdə xatırlanır. Tədqiqatlara görə 

(N.Piqulevskaya), ZərdüĢt təliminin yaradıcıları, ona mənəvi qida verənlər məhz bu 

kənddən çıxmıĢdılar. 

Sasanilər imperiyasının Mesopotamiyadakı ərazisində ġimal vilayəti - 

Adurbadaqanda olduğundan bir qədər fərqli inzibati vahidlər, o cümlədən ərəb inzibati 

vahidi kuraya (vilayətə) bərabər ostan (astan) adı iĢlədilird i. "Hökmdarın mülkü", 

"vilayət" mənasını verən ostanlara ostandarlar baĢçılıq edirdilər. Bu torpaqları idarə 

edən xüsusi idarə - "divani ostanzarih" təĢkil edilmiĢdi. 

Dövlət mülkiyyəti iĢlərini ostandarlar və maliyyə məmurları olan 

amarqarlar, kilsə iĢlərini isə mobedlər və radlar idarə edirdilər. Məhkəmə də 

sonuncuların tabeçiliyində idi. Amarqarlar hökmdar xəzinəsinin əmlakına nəzarət edir, 

vergi və mükəlləfiyyətləri  təyin edib toplayırdılar. Dərbənd qala divarlarında VI yüzilə 

aid pəhləvi yazısına görə Adurbadaqan kustunun BərzniĢ adlı amarqarı Dərbənd 

divarların ın tikintisinə nəzarət edirdi. 

Sasani "Qanunnaməsi‖nə görə mobedlərin rəsmi möhürü ilk dəfə ĢahənĢah 



74 
 

Kəvad dövründə tətbiq edildi; onun üzərindəki yazıda mobed "yoxsulların 

mənafeyinin müdafiəçisi" adlandırılırdı. Arxeoloji qazıntılar Azərbaycan, Gilan, Rey, 

Həmədan və baĢqa vilayətlərin mobedlərinə, o cümlədən ġizdəki AdurquĢnasp od 

məbədinin mobedinə məxsus belə möhürləri aĢkar etmiĢdir. 

Məbəd təsisatının baĢçısı olan rad məbədin xəzinəsinə daxil olan gəlirlərə 

nəzarət edir, buraya daxil olacaq əmlaka qiymət qoyur, əmlaka vergi təyin edir, eyni 

zamanda mülkü geri almaq hüququnu daĢıyırdı. "Qanunnamə"yə görə iddia ərizələrinə 

baxılması və hökm çıxarılması da radın səlahiyyətinə daxil idi; özü də hakimlər mütləq 

radın rəyi ilə hesablaĢmalı idilər. 

 

 

 

 

 

§ 3. CƏNUBĠ AZƏRBAYCAN ƏHALĠSĠNĠN BÖLGÜSÜ 
 

Mənbələrin təhlilinə görə, əhalisinin əksəriyyəti atəĢpərəst olan Cənubi 

Azərbaycanda da ictimai-iqtisadi münasibətlərin imperiyanın baĢqa vilayətlərindən çox 

fərqlənmədiyini güman etmək olar. Bütün Sasani dövlətində olduğu kimi, 

Adurbadaqanda da əhali sinfı strukturuna görə dörd zümrəyə bölünürdü: 1) kahinlər, 2) 

döyüĢçülər, 3) katiblər, 4) vergi verənlər. ġübhəsiz ki, bu, dövlətin sosial strukturunu 

ZərdüĢt qanununun nüfuzu ilə müqəddəsləĢdirmək ənənəsindən irəli gəlird i.  

BaĢ mobedin (mobedani mobed - mobedlər mobedi) rəhbərlik etdiyi kahinlər 

zümrəsi mobedlərdən və herbedlərdən və eləcə də bu zümrəyə daxil olan hakimlərdən - 

didvarlardan ibarət idi. 

Kahinlik adətən irsən keçirdi, lakin tarixi ədəbiyyatdan bu zümrənin baĢında 

kübar dairəyə mənsub dünyəvi Ģəxsin, baĢ vəzir Mihr - Nərsənin oğlu baĢ herbed titulunu 

daĢıyan Zurvandadın durması faktı məlumdur. 

Mobed və herbedlərin mövqelərini tədqiq edən alimlər Azərbaycanın ġiz 

Ģəhərində mobedlər məktəbinin, Farsda isə herbedlər məktəbinin olması qənaətinə 

gəliblər. Herbed titulunu daĢıyan kahin böyük bilik sahibi idi; onun əsas iĢi Ģagirdlərə 

zərdüĢtiliyin əsaslarını, eləcə də "Avesta" və onun pəhləvi dilinə tərcümə və Ģərhi olan 

"Zənd"i öyrətmək idi. Orta çağ ərəb-fars ənənəsi herbedi, ümumiyyətlə, zərdüĢt dini 

xadimi kimi təqdim edir. Herbedlərin hakim rolunda da çıxıĢ etdiklərini göstərən 

müsəlman mənbələrindən fərqli olaraq öyrənilən dövrün əsas mənbəyi hesab edilən 

pəhləvi mətnlərində herbedlərin bu funksiyası haqqında demək olar heç bir məlumat 

verilmir. Sasani "Qanunnamə"sində yalnız bir dəfə məhkəmə prosesinin herbedin 

tövsiyəsinə uyğun aparılması haqqında məlumat verilir; görünür, herbeddən bəzi 

hallarda məhkəmədə düzgün qərar çıxarmaq üçün Avestanın qanunvericilik və hüquqa 

aid artıq o dövrdə itib-batmıĢ mətnlərinin nadir bilicisi kimi istifadə ed ilird i.  

Ġkinci zümrəni təĢkil edən döyüĢçülər tərkibcə yekcins deyildi. Onun ali 



75 
 

təbəqəsini zadəganlar - vaspuxrlar (Ģahzadələr), Ģəhriyarlar və vuzurqlar (əyanlar), 

azadlar (azad adamlar, kübarlar) təĢkil edirdi. 336-cı ilə aid edilən MiĢkinĢəhr 

(Cənubi Azərbaycanda) kitabəsində şəhriyar, vuzurq və azad terminləri qeyd edilib. 

Vuzurq kateqoriyasına ilk növbədə adlı-sanlı nəsillərin -hələ Parfiya dövründən 

tanınan yerli Karenlər, Surenlər, Spendiyalar, Mihranilər, Spahbedlər və b. nəsillərin 

üzvləri daxil idilər. Onlar imperiyanın ayrı-ayrı vilayətlərində geniĢ torpaq sahələrinə 

malik idilər: Surenlər - Sistanda, Karenlər - Nihavənddə, Spahbedlər - Qurqan və 

Dehistanda, Spendiyalar və Mihranilər Rey ərazisində. 

"Azad"ların tərkibinə kübarlarla yanaĢı, "süvarilər" (əsvar), mülk sahibləri 

(kadaq-xvadan) daxil idi. Görünür, "azad"ların xüsusi qrupunu dehqanlar 

(mülkədarlar, feodallar) təĢkil edirdi. Ġranda VIII əsrədək qalmıĢ, hərbi qulluqçu olan 

"süvarilər" Ģərti torpaq sahibi (xvastak, xostak) idilər. Nəslin kiĢi davamçısı 

"süvarilər siyahısı"na düĢməsəydi, həmin torpaqlar sahibinin ölümündən sonra 

xəzinəyə qaytarılırdı. 

Üçüncü zümrə olan katiblər (dəbir) qrupuna nəinki xidməti idarələrin 

katibləri, dəftərxana mirzələri, salnaməçilər və b., eləcə də həkimlər, münəccimlər, 

musiqiçilər və görünür, xırda və orta məmurların bir qismi daxil idi. Katiblər arasında 

tanınmıĢ nəsildən olan Ģəxslərə də rast gəlmək olurdu.  

Dördüncü, vergi verənlər zümrəsi özündə bütün zəhmətkeĢ əhalini - 

əkinçiləri, maldarları, sənətkarları, eləcə də ticarətlə məĢğul olanları birləĢdirirdi. 

Orta fars qaynaqlarında IIl-VII əsrlərə aid bir çox inkiĢaf etmiĢ sənət növlərinin adları 

çəkilir; burada dəmirdən bel və balta düzəldən dəmirçi (ahanqar), dəmirçilik sənəti ilə 

bağlı olan xəncər-qılınc ustası (çelenqar) haqqında məlumat var. Adları sadalanan 

sənətkarlar arasında çörəkbiĢirən (nanbaq), dabbağ (postqar), rəngsaz (ranqraz), 

çəkməçi (kafşqar), sarvan (sartva), dəllək (varzviray), qayıqçı (navaz) da var idi. 

Dosenqar adlanan dulusçular gil qab hazırlayırdılar; dulusçu ustanın əlaltısı olan 

kulvarqar isə gil tutan idi. Dülgərlərin iĢi taxtanı istifadə üçün hazırlamaq, eləcə də 

çarpayı, qapı və baĢqa Ģeyləri düzəltmək idi.  

Ġki cür zərgər var idi: bir qismi qızıldan iri Ģeylər - kuzə, tac, qab, cütqabağı 

hazırlayır, digərləri isə qızıl və gümüĢdən sırğa, qolbaq, üzük düzəld irdilər.  

Sənətkarlar sırasında nəqqaĢların (niqarqar), müxtəlif peĢəli tikinti 

fəhlələrinin də adları çəkilir. Ortafars mənbələrindən birində ("Zadspramın seçilmiĢ 

[əsəri]"ndə) belə bir maraqlı məlumat vardır: "Birisi ev tikdirmək istəsə? üç adam seçir: 

bunlardan biri yaxĢı özül ustası olur, baĢqası divarları hörməkdə ustadır, üçüncüsü isə 

yaxĢı dam düzəldir". Mənbələrdə inĢaatçı və memarlar ümumi raz-kir-roq termin i ilə  

ifadə olunurlar. 

Sənətkarlar rəislərin baĢçılıq etdikləri korporasiya və sexlərdə birləĢ miĢdilər, 

sənətkarların baĢçıları isə kirroqbed adlanırdı. Bütün "vergi verən" zümrənin 

baĢında vastarioĢan-salar dururdu. 

Sənətkarlar Ģəhərlərdə məhəllə-məhəllə məskən salır, onların yaĢadıqları 

küçə peĢələrinə görə adlanırdı. Ticarətin növləri üzrə bazarlarda sıralar təĢkil olunurdu. 



76 
 

Lakin ticarət ləyaqətli peĢə sayılmırd ı. 

Yalnız nadir hallarda bir zümrədən daha imtiyazlısına keçmək olurdu. 

"Denkard"da belə deyilirdi: "Öz borcundan və zümrəndən boyun qaçırma". 

Qullar heç bir zümrəyə aid deyildilər. III-VII əsrlərdə tarixi Azərbaycanın 

cənub hissəsində quldarlıq inkiĢaf etmiĢ uklad Ģəklində mövcud idi. Qullar kənd 

təsərrüfatında, Ģah mədənlərində, məbəd təsərrüfatlarında çalıĢırdılar. VI əsrdə baĢ 

verən Məzdək hərəkatından sonra quldarlığın əsasları sarsıldı; lakin bundan sonra da hələ 

xeyli müddət, xüsusilə məbəd və ailə təsərrüfatlarında qul əməyindən istifadə edilirdi. 

Dövrün mənbələri əhalinin bizə məlum olan bütün dini qruplarında qul olması 

faktlarını təsdiq edir. Məsələn, qeyri-azad atəĢpərəstlər haqqında yalnız pəhləvi mən-

bələri deyil, baĢqa qaynaqlar da xəbər verir. Xristian qullar haqqında siryani 

qanunnamələrində, ĠĢoboxtın hüquq məcəlləsində, eləcə də islamın ilk çağında Ġranda 

mövcud olan xristian kilsəsi baĢçılarının əsərlərində məlumat vardır. Görünür, qulların 

əsas kütləsini anĢəhriq (hərfən: "gəlmə", "qərib") adlanan hərbi əsirlər təĢkil edirdi. 

Onlardan ağır iĢlərdə istifadə olunurdu. Hər Ģeydən əvvəl hərbi əsirlər iri torpaq 

sahiblərinin geniĢ əkin sahələrini becərirdilər. Ġranı qulla Roma və Bizansla aparılan 

müharibələr təmin edirdi. Məsələn, I ġapurun kitabəsində onun Roma ilə apardığı 

müharibələrdə ələ keçirdiyi çoxlu əsir haqqında məlumat verilir. 

III-V əsrlərdə borc kö ləliyi geniĢ yayılmıĢdı. Köləliyin bu forması can 

vergisi əvəzinə özünü satmaqdan, ya da borcunu ödəmədiyi və yaxud ödəmək 

iqtidarında olmadığı üçün iri torpaq sahibləri tərəfindən zorla qul edilməkdən 

yaranmıĢdı. II ġapurun (309-379) dövründə çıxarılan qanuna görə can vergisini ödəmə-

yənlər bunun əvəzinə həmin verginin köləsi hesab olunurdular. Daha bir qul mənbəyi 

cinayət etmiĢ azad adamların cəza olaraq köləyə çevrilməsi idi; atəĢgahlara verilən belə 

adamlar ömürlük qul olurdular. 

Sasani "Qanunnamə"sində qulların azadlığa buraxılması (manumissiyası) və 

onların əmlakının olması haqqında məlumat vardır. Manumissiya hüququ məhdud 

deyildi: qul sahibi istədiyi sayda qulu azad edə bilərdi. Qulu əmlakı ilə və ya 

əmlaksız azadlığa buraxırdılar. 

Bu dövrdə qul əməyi istismarının yeni forması meydana çıxır. Roma 

imperiyasında olduğu kimi, burada da Ģəxsi istifadə üçün qula torpaq sahəsi ayrıldı. 

Bu torpaq sahəsindən əldə etdiyi məhsulun bir h issəsindən istədiyi kimi istifadə 

etməyə ona icazə verildi. Sonralar, müəyyən günləri sahibkarın torpağında iĢləməsi 

Ģərtilə qula məhsulun hamısından istifadə etmək imkanı verildi. Qulu torpağa 

bağlayan bu sistem qul ilə quldar arasında feodalizm dövrü biyar və töycüsünə 

bənzər yeni münasibətlər yarad ırd ı.  

 

 

 

 

 



77 
 

§ 4. TORPAQ MÜLKĠYYƏTĠ NÖVLƏRĠ, 

TORPAQDAN ĠSTĠFADƏ FORMALARI 
 

Dövlətin iqtisadiyyatında qulların mühüm rol oynamasına baxmayaraq, 

əməkçi əhalinin əsas hissəsini icmalarda birləĢən azad kəndlilər təĢkil ed ird ilər. III-

VII əsrlərdə torpaq mülkiyyətin in xarakterində yaranan dəyiĢikliklər kəndlilərin 

vəziyyətinə təsir etdi. Azad icmaçı kəndlilər feodaldan asılı vəziyyətə düĢür, kənd  

icması isə öz xarakter və funksiyasını dəyiĢərək kəndlini istismaretmə alət inə 

çevrilirdi. Formal o laraq azad hesab olunan, bəzil hallarda isə özünün də qulları 

olan icmaçı öz torpaq sahəsini tərk edə bilərdi. Ancaq dövlət icmanın ərazisindən 

gələn bütün torpaq I vergilərinə, eyni zamanda dövləti mükəlləfiyyətlərin yerinə 

yetirilməsinə ciddi nəzarət edird i. Onun üçün icmaçı öz torpaq sahəsinə görə ona 

düĢən payını ödəməli idi. Bu vəziyyət onun azad hərəkətinə mane olurdu, belə ki, 

baĢlı-baĢına baxımsız buraxılmıĢ  sahə üçün elə bir cərimə qoyulmuĢdu ki, o, bunu 

yalnız özünün tam  boyunduruğu bahasına ödəyə bilərdi.  

ġahənĢahın, torpağı adlı-sanlı adamlara paylaması nəticəsində bir çox 

kənd icmaları xüsusi mülk sahələrinə düĢmüĢ oldu. Verg ilərdən azad olmağa 

çalıĢan icmaçılar xüsusi mülkiyyətçilərin torpaqlarına köçür və beləliklə , təkcə 

yeni sahiblərin deyil, həmçinin bu torpaqda yerləĢən kənd icmaların ın asılılığ ına 

düĢürdülər. 

Ġranın adlı-sanlı kübar nəsilləri geniĢ torpaq sahələrino sahib  olmuĢdular. 

Nizamülmülkün verdiyi xəbərə görə, I Xosrovun əmri ilə edam edilmiĢ 

Azərbaycan hakimi böyük var-dövlətə və geniĢ torpaq sahələrinə sahib idi. Onun 

Xorasanda, Ġraqda, Farsda və Azərbaycanda malikanə və torpaqları var id i.  

Torpaq mülkiyyətinin bir neçə növü mövcud idi: icma torpaqları, hökmdarın 

Ģərti mülkiyyət kimi bəxĢiĢ verdiyi xüsusi sahibkar torpaqları, vilayətlərin irsi sahibləri 

olan iri feodalların torpaqları və məbəd və Ģəhər torpaqları.  

Xüsusi feodal torpaq mülkiyyəti iki formada idi: dəstgird və xvastaq. "Torpaq 

sahəsi, mülk, malikanə" mənasında olan dəstgird irsi torpaq mülkləri idi. Dəstgirdlər 

nəsildən-nəslə keçir, satılır, alınır, bağıĢlanır, girov qoyulurdu. "ƏĢya, əmlak", həmçinin 

"torpaq sahəsi" mənasında olan xvastaq Ģərti torpaq mülkləri idi. Sasanilər dövründə 

müsadirə hüququ saxlanılmaqla torpaqların Ģəxsi, o cümlədən irsi mülkiyyət kimi 

bəxĢiĢ verilməsi geniĢ yayılmıĢdı. 

Ġcarənin Ģərtləri və onun formaları müxtəlif idi. Ġcarənin elə forması mövcud 

idi ki, burada rentanın qədəri icarəçinin gəlirindən deyil, yalnız məhsuldan asılı idi. Renta 

pulla ödənildikdə torpaqdan istifadə muzd, natura ilə ödənildikdə icarə adlanırdı. Ġcarə 

müqaviləsi mütləq yazılı Ģəkildə bağlanır və bu torpaqda əkiləcək bitkilərin 

xarakterindən tutmuĢ bütün icarə Ģərtlərini əhatə edirdi. Renta mütləq icarə edilmiĢ 

sahədən götürülən məhsulla ödənilməli idi. Bağlanılan müqavilələrdə bununla yanaĢı 

gübrənin xarakteri və verilmə vaxtı, Ģum, əkin, alaq və s. haqqında yerli adət və ənənə-

lərə sözsüz riayət edilməsi də xüsusi nəzərdə tutulurdu. Müqavilənin hər hansı bir 



78 
 

maddəsinin pozulması nəticəsində torpaq sahibi icarəçidən torpağı geri ala bilərdi, bu da 

adətən becərilmə üçün az əlveriĢli olan torpağın icarəçi tərəfindən yararlı hala 

salınmasından sonra baĢ verirdi. 

Ġcarəyə verməyin baĢqa növü yardarlıq idi. Bu zaman torpaq sahibi icarəyə 

verdiyi sahədən məhsulun üçdə birindən dörddə üçünə qədərini alırdı. Məhsulun az 

olduğu illərdə belə icarə haqqı tam ödənilməli idi; yalnız "icarəyə götürülən torpağın dörd 

tərəfini əhatələyən sahələrin yanıb tələf olduğu" ümumi qıtlıq illəri istisna təĢkil edird i. 

Əkinçilik süni suvarma ilə sıx bağlı idi. Əkin üçün yararlı torpaqların  

əksəriyyətində süni suvarmaya ehtiyac var id i. Əkinə yararlı torpaqların bo lluğu 

müqabilində suyun çatıĢmazlığı orta əsr Ġran əkinçiliyi üçün xarakter cəhət idi. 

Suvarma üçün böyük və kiçik çaylardan, kəhrizlərdən, quyu suyundan istifadə 

olunurdu. 

Ġsti günlərdə çaylarda suyun səviyyəsi aĢağı düĢür, bəzi qollar quruyurdu. 

Sudan istifadə və növbə üstündə adamlar arasında tez-tez mübahisələr baĢ 

qaldırırd ı. Belə münaqiĢələr Ģərikli quyu və arxlar üstündə də olurdu. 

Sasani "Qanunnaməsi"ndə kanallardan istifadəyə "Ġki [Ģəxsin] ortaqlığ ı və 

iki Ģəxsə mənsub kanal və torpaq sahələri haqqında fəsil"in b ir h issəsi həsr edilib. 

Kanallar haqqında "Qanunnamə"nin dəstgirdin verilməsinə həsr edilmiĢ baĢqa 

bölmələrində də bəhs olunur. Torpağından kanal keçən Ģəxslər də suvarma üçün 

onun suyundan istifadə edə bilərdi, kanalın özü isə onun baĢlandığı mülkün 

sahibinə məxsus idi. Ona görə də dəstgirdin verilməsi münasibətilə təqdim edilən 

sənəddə həmin torpaq sahəsində olan bütün əmlakla yanaĢı, bu mülkdən 

baĢlanğıcını götürən kanal haqqında da xüsusi maddə olmalıydı. Əgər kanal, 

sahibləri ayrı o lan iki mülkün torpaqların ı suvarırsa, baĢlanğıcını isə həmin 

mülklərdən birindən götürürsə, onda onun suyundan Ģ ərik və bərabər istifadə 

olunur. Bununla əlaqədar kanalın təmizlənməsi və ya təmiri ilə bağlı iĢlərə çəkilən 

xərc də Ģəriklər arasında bərabər bölünürdü. Əgər bu xərci tərəflərdən yalnız biri 

çəkirdisə, o, çəkd iyi xərci çıxaranacan Ģərikli düĢən payı girov  saxlaya bilərdi. 

Kanalın suyundan istifadə etmək və ya ondan arx açmaq istəyən Ģəxs kanalın 

sahibiylə haqqını ödəmək Ģərti ilə razılaĢ malı idi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 
 

§ 5. VERGĠ VƏ MÜKƏLLƏFĠYYƏTLƏR  
 

Vergi və mükəlləfiyyətlər içərisində ən mühümü qazidağ, xaraq və xarq  

idi. Ġran mənĢəli olmayan hər üç termin aramilərdən keçsə də, fonetik və morfolo ji 

baxımdan Ġran mühitinə uyğun Ģəkil almıĢdı. I Xosrovun vergi islahatından sonra 

qazidağ termin i "can vergisi" mənasında iĢlənib. Əvvəllər ümumiyyətlə, vergi 

mənasında olan "xaraq" termin i də elə həmin dövrdən torpaq vergisinə aid edilib.  

Sasani "Qanunnaməsi‖ndə xarq termin inə iranmənĢəli bar termin i ilə  

birgə təsadüf edilir. Mənbədəki məzmununa görə xarq termininin iki mənası var: 

"mükəlləfiyyət, biyar" və "vergi". 

"Vergilərin baĢçısı" olan xarqbed - Sasani dövlətinin idarə aparatında yüksək 

mövqe tuturdu. Bu, mükəlləfiyyətlərin yerinə yetirilməsi və əhalidən vergi toplanması 

iĢinə dövlətin verdiyi əhəmiyyətə dəlalət edir. Narsenin Payquludakı kitabəsində xarqbed 

"Ģahzadələr" mənasını daĢıyan vaspurxlardan sonra ikinci yerdə durur, yalnız bundan 

sonra vuzurqlar (əyanlar) və azadlar gəlir. Sasani sarayında xarqbedin tutduğu yüksək 

mövqeni Bizans və erməni müəllifləri də göstərirlər (yeri gəlmiĢkən qeyd edək ki, 

Bizans mənbələrində bu titul çox vaxt Ģəxsi və ya nəsli adla qarıĢdırılır). Mənbələrdə 

eyni bir zamanda sərkərdə və baĢ komandan olan xarqbedlərdən də bəhs olunur. Bu 

funksiyaların bir Ģəxs tərəfindən icrası Sasani dövləti üçün fövqəladə iĢ sayılmırdı. I 

Xosrovun islahatlarına qədərki vergi sisteminin xarakteri haqqında ət-Təbərinin 

məlumatında bildirilir ki, torpaq vergisi vaxtlı-vaxtında toplanmırdı; onun miqdarı isə 

suvarma və əkinçiliyin yerlərdəki vəziyyətindən asılı olaraq məhsulun üçdə biri ilə altıda 

biri arasında tərəddüd edirdi. QonĢu ölkələrdəki islahatlarla tanıĢ olub, onları öyrənən 

tədqiqatçılar I Xosrovun vergi islahatının Roma imperatoru Diokletianın (284-305) 

islahatlarından asılılığını müĢahidə etmiĢlər. 

I Xosrovun dövründə üzərinə vergi qoyulmuĢ torpaqlar siyahıya alındı. Torpaq 

siyahısı görünür hələ Kavadın dövründə tutulmağa baĢlanmıĢ, oğlu I Xosrovun 

zamanında baĢa çatdırılmıĢdı. Vergi vahidi, onda bir hektara bərabər olan qarib 

sayılmağa baĢladı. Torpaq vergisinin miqdarı əkilən bitkinin xarakterindən asılı olaraq 

müxtəlif idi. Məsələn, bir qarib buğda və ya arpa sahəsindən bir drahma, bir qarib 

üzümlükdən 8 drahma, bir qarib qarayonca sahəsindən 7 drahma alınırdı. Dörd xurma 

palmasından və altı zeytun ağacından isə 1 drahma vergi tutulurdu. 

I Xosrovun dövründə əmlakın qədərindən asılı olaraq 20-50 yaĢlı kiĢilərdən 

12, 8, 6 və 4 drahma can vergisi müəyyən edilmiĢdi. Kübar nəsillər, əyanlar, 

döyüĢçülər, katiblər, kahinlər və məmurlar can vergisindən azad  idilər. Belə böyük 

məbləği birdəfəlik ödəmək ağır olduğundan, vergilər dörd aydan bir, ildə üç dəfə 

alınmağa baĢlandı. 

Torpaq və can vergisi ilə yanaĢı əhalidən baĢqa vergilər də tutu lurdu: Ģəhər 

divarının t ikilməsi və təmiri üçün, Ģəhər mühafizəçilərini silahla təmin edən 

məmuru saxlamaq üçün, kanalların təmizlənməsi və yenilərinin salınması üçün və s. 

Əhali yol və körpülərin tikilməsi üçün material (daĢ, ağac) verməli, özü də bu 



80 
 

tikintilərdə iĢtirak etməli id i. ġəhərlərdəki sənətlərə də vergilər qoyulmuĢdu.  

Vergilərin hədsiz  ağırlığı üzündən kiçik torpaq sahibləri verg iləri ödəmək, eləcə 

də öz ailələrini saxlamaq və təsərrüfatlarını idarə etmək üçün zəruri olan borcu 

almağa görə əllərində olan torpaq sahələrini girov qoymağa məcbur olurdular. Belə 

borclar 10 il müddətinə verilirdi: torpağını girov qoymuĢ adamın bu müddət ərzində 

öz sahəsini geri almaq ixtiyarı yox idi.  

Kiçik torpaq sahiblərinin torpaqsızlaĢması prosesi torpaq vergisini ödəyə 

bilmədiyi üçün onun satılması yolu ilə də gedirdi. Dövlətin qəranında deyilirdi: 

"Torpağın vergisini verən torpağı yeyir". 

Torpaqları əllərindən çıxmıĢ xırda sahibkarlar əvvəllər onlara məxsus olan 

torpaqları indi icarəçi və ya yardar kimi becərməli, ya da muzdlu iĢçiyə çevrilməli 

olurdular. Beləliklə, xırda sahibkarların torpaqsızlaĢması və həmin torpaqların iri 

sahibkarların əlində toplanması müxtəlif dərəcə və formalarda da olsa, hər yerdə baĢ 

verirdi. 

 

 

 

 

 

§ 6. MANĠÇĠLĠK VƏ MƏZDƏKĠLƏR HƏRƏKATI 
 

III əsrdə Sasani dövlətində Maninin əsasını qoyduğu hərəkat geniĢ vüsət aldı. 

Bu hərəkat dövlətin bütün vilayətlərinin, o cümlədən Azərbaycanın sosial və dini 

həyatına təsir etdi. Hələ cavanlığında ġərqi Ġran və Hindistanda olmuĢ Mani 

brəhmənizm, buddizm, Orta Asiyanın yerli ayinlə ri ilə tanıĢ olaraq, tərkibində 

xristianlığın, buddizmin, brəhmənizmin, zərdüĢtiliyin, Ön Asiya qnostisizminin 

elementləri olan çox sinkretik təlimin əsasını qoymuĢdu. Maninin təlimində bütün 

dinlərin vahid bir d inlə əvəz edilməsi meyli var id i. 243-cü ildə ĢahənĢah I ġapur 

tərəfindən qəbul edilən Mani özünün "ġapurakan" ("ġapurun kitabı") əsərini ona 

təqdim etdi. 

Mani tərəfindən yaradılan yeni din yüksək zümrələrin ağalığına, dünyəvi və 

dini baĢçıların istismarına qarĢı xalq kütlələrinin etirazını əks etdirirdi. Möhkəm və 

nizamlı təĢkilatı olan maniçilik kilsəsinin ayrı-ayrı ölkələrdə çoxlu təbliğatçısı - 

missioneri var idi. Maniçilər tərki-dünyalığı və nikahsızlığı təbliğ edirdilər. I Bəhramın 

dövründə (273-276) maniçilərin təqibi baĢlandı. Mani təlimi bir çox dini cərəyanlara, o 

cümlədən V-VI əsrlərdə yayılmıĢ məzdəkilər hərəkatına, daha sonralar X əsrdə 

Bolqarıstanda meydana çıxmıĢ, Kiçik Asiya və Balkanlarda yayılmıĢ xristian bidətçiləri -

boqomillərə, XII-XIII əsrlərdə Fransanın cənubunda meydana çıxmıĢ albiqoylulara, 

həmçinin pavlikianlara güclü təsir etdi. 

Bu hərəkat və məzhəblər ümumi təmayüllər inə görə seçilirdilər: kilsə 

ayinlərinin sadələĢdirilməsi, bərabərliyin təlqin edilməsi və bunun nəticəsi olaraq 



81 
 

istismara və feodal torpaq sahibliyinə qarĢı mübarizə. 

V əsrin sonunda meydana çıxmıĢ məzdəkilər hərəkatı baĢqa sosial 

hərəkatlar kimi cəmiyyətin sayca çox cüzi hissəsini təĢkil edən yüksək təbəqənin xalq 

kütlələrini hədsiz istismarı və əsarət altına salması zəminində geniĢlənib artdı.  

Məzdəkilər hərəkatının səbəblərini araĢdırarkən, hər Ģeydən əvvəl, o dövrün 

sosial və iqtisadi vəziyyətini təhlil etmək lazımdır. Əhalinin dörd zümrəsindən ən çox 

istismar olunanı - əkinçiləri, maldarları, sənətkarları və ticarətlə məĢğul olanları öz 

tərkibində birləĢdirən "vergi verənlər" zümrəsi idi.  

Kəndli və Ģəhər icmaları o zaman tənəzzül dövrünü keçirirdilər. Ġri torpaq 

sahibləri, necə olursa olsun, icmaların və xırda sahibkarların torpaqlarını ələ keçirməyə 

çalıĢırdılar. GeniĢ torpaq sahələrinin bir ovuc sahibkarın əlində toplanması prosesi 

gedirdi. 

Qulların vəziyyəti də ağır idi. 

Torpaq sahiblərinin, dövlətin və kahinlərin istismarına məruz qalan əhali 

gücçatmaz vergiləri ödəməli olurdu. Bununla yanaĢı, ĢahənĢahın çoxlu canlı və maddi 

ehtiyatlar tələb edən fəal xarici siyasətini də nəzərə almaq zərurid ir. " Vergi verən" 

zümrə ilə əyanlar arasında günü-gündən dərinləĢən ziddiyyət Ģəraitində Bamdadın 

oğlu Məzdəkin baĢçılıq etdiyi hərəkat meydana çıxdı. Getdikcə geniĢlənən bu hərəkata 

maniçilik ideyası da az təsir etməmiĢdi. Lakin xeyrin Ģər üzərində qələbəsinin 

mümkünlüyünü inkar edən maniçilərdən fərqli olaraq mə zdəkilər son məqamda xeyrin 

qələbəsinə inanırdılar.  

Hər hansı Ģəxsi mülkiyyəti inkar edən məzdəkilər bərabərliyi təbliğ 

edirdilər. Hərəkat on illərlə davam etdi, bir çox iri torpaq  sahibi öldürüldü, onların 

torpaqları və əmlakı isə bölüĢdürüldü. Hərəkatın baĢlanğıcında Sasani ĢahənĢahı I 

Kavad (488-531) iri feodalların gündən-günə artan təsirinə qarĢı mübarizəsində məhz 

bu hərəkatdan istifadə etməyə çalıĢırd ı. Ancaq məzdəkiliyin yüksələn qüdrəti 

ĢahənĢahın taxtı və daxili siyasəti üçün birbaĢa təhlükəyə çevrildiyindən bu hərəkatın 

sonu qaçılmaz idi. VI əsrin birinci yarısında hərəkat amansızcasına yatırıldı, onun 

ardıcılları təqiblərə məruz qaldı, əmlakları Ģah xəzinəsinə verilməklə müsadirə olundu. 

Təqiblərdən baĢ götürüb qaçmağa çalıĢan məzdəkilər Azərbaycanın, Deyləmin, 

Təbəristanın dağlıq yerlərində sığınacaq tapdılar. 

Məzdəkilər hərəkatı dövlətin daxili həyatının zəif tərəflərini aĢkara çıxartdı, 

onun əsaslarını elə sarsıtdı ki, ölkənin inzibati idarə sistemini və iqtisadiyyatını yoluna 

salmaq üçün I Xosrov ƏnuĢirəvanın hərbi, inzibati və vergi islahatlarını həyata 

keçirmək lazım gəld i. 

 

 

 

 

 

 



82 
 

§ 7. CƏNUBĠ AZƏRBAYCANDA DĠN. ZƏRDÜġTĠLĠK VƏ 

ADURQUġNASP MƏBƏDĠ 
 

Pəhləvi, eləcə də erkən orta əsr ərəb və fars mənbələrində əks olunan 

ZərdüĢt ənənəsində Azərbaycan özünəməxsus Ģərəfli yer tutur. AtəĢpərəstlərin 

müqəddəs yerlərindən biri və ən Ģərəflisi sayılan AdurquĢnasp od məbədi burada 

yerləĢirdi. Azərbaycanda həmin məbədlə sıx bağlı, Qərbi Ġranda, eləcə də qonĢu 

vilayətlərdə zərdüĢtiliyin yayılmasında mühüm rol oynayan qədim Midiya mə-

cuslarının (maqlarının) nəslindən olan çoxsaylı və nüfuzlu ruhanilər - mobedlər və 

herbedlər var idi. Ənənə ZərdüĢtün təbliğatını da A zərbaycanla bağlayır.  

Qədim Midiya məcuslarının Midiya və erkən Əhəməni dövrü dinləri 

haqqında tədqiqatçılar yekdil deyillər. Lakin bu, heç bir Ģübhə doğurmur ki, 

zərdüĢtiliyin mürəkkəb təkamülü - peyğəmbərin Qatalarda əks olunan dini təliminin 

kiçik Avestanın sinkretik dininə çevrilməsi, ilk növbədə, məcusların fəaliyyəti ilə 

bağlıdır. 

Əvvəllər Mid iya tayfalarından biri olan və Midiya tayfa ittifaqında dini 

mərasim funksiyalarını yerinə yetirən məcuslar e.ə.VIII-VII əsrlərdə qədim Ġran 

"bütpərəst" allahlarına sitayiĢ edir, bu allahların Ģərəfinə himnlər qoĢurdular (müq. et: 

Avestanın YaĢta hissəsi ilə). Antik mənbələrdən, eləcə də Elam sənədlərindən və 

Persepol bullalarından məlum olduğu kimi, Əhəmənilər dövründə məcuslar hakim 

sülalənin rəsmi kahinləri kimi xidmət etmiĢ, ĢahənĢahın sarayında mühüm rol oynamıĢ 

və böyük nüfuz sahibi olmuĢlar; od mərasimlərinin keçirilməsində baĢlıca sima olan 

məcuslar yerli Ġran allahlarına, eləcə də baĢqa allahlara nəzir və qurbanlar verilməsini 

yerinə yetirirdilər. Ərəb-fars və b. mənbələrin Azərbaycanı ZərdüĢtün vətəni hesab 

etmələrinə baxmayaraq, müasir tədqiqatçılar arasında hakim olan rəyə görə, 

ZərdüĢtün təlimi ġərqi Ġran vilayətlərinin birində, yaxud Orta Asiyada meydana 

çıxmıĢdı. Qərbi Ġran məcusları bu dini təlimlə, Ģübhəsiz, hələ Əhəmənilərədək tanıĢ 

olmuĢdular; hər halda artıq Əhəmənilər dövründə onların Ģərqi iranlıların din və 

ayinləri barədə ətraflı məlumat almaq imkanları var idi, çünki Persepolda, Susda, həm-

çinin Babilistan və Misirdə aparılan tikinti iĢlərində, hökmdar təsərrüfatlarında və hərbi 

qarnizonlarda imperiyanın bu vilayətlərinə köçürülmüĢ xeyli Ģərqi iranlı vardı. 

Əhəmənilər dövlətində peĢəkar kahin olan məcusların çoxunu görünür midiyalılar təĢkil 

edirdilər, ancaq onların arasında farsların da olduğu məlumdur. 

ZərdüĢtiliyin öz ilkin formasını dəyiĢməsi (transformasiyası) artıq 

Əhəmənilər dövründə baĢlamıĢdı; bunu antik müəlliflərin, eləcə də qədim fars 

kitabələrinin məlumatlarından doğan təsəvvürlə Qata təlimlərinin müqayisəsi sübut 

edir. Əhəmənilərin dini və onun ZərdüĢt təliminə və "Kiçik Avesta" zərdüĢtiliyinə 

münasibəti tədqiqatçılar arasında mübahisə doğursa da, Əhəmənilərin və məcusların və 

ya Əhəməni məcuslarının dinini ilkin zərdüĢtiliyi Mazda və baĢqa ümumiran allahlarına 

sitayiĢə uyğunlaĢdırmıĢ (yalnız dini terminologiyada bəzi ixtilaflar qalmıĢdı) 

zərdüĢtiliyə qarĢı qoymaq üçün kifayət qədər əsas yoxdur. 



83 
 

Qatalar təliminin zərdüĢtiliyə qədərki " xalq dini" ilə qarĢılıqlı güzəĢtlər 

əsasında birləĢməsi ilə bağlı olan erkən zərdüĢtiliyin transformasiyası həm ellin, həm 

də Parfiya dövründə davam etmiĢdir. Antik mənbələrə, arxeoloji materiallara və tətbiqi 

incəsənət abidələrinə əsasən bu qənaətə gəlmək olar ki, məcuslar bu dövrdə Qərbi 

Ġranın dini həyatında əsas rol oynamaqda davam etmiĢ, onların etiqad və mərasimləri də 

Kiçik Asiya və Cənubi Qafqaz ölkələrinin dininə və ideologiyasına güclü təsir 

etmiĢdir. 

Sasanilər dövründə qılınc gücünə iĢğal olunmuĢ ərazilərə yayılan, baĢqa din 

və təriqətlərə qarĢı açıq-aĢkar düĢmən kəsilən "Kiçik Avesta" zərdüĢtiliy i doqmatik 

dövlət dininə çevrildi, artıq III əsrin ikinci yarısında maniçilərin darmadağın 

edilməsin in və təqibinin ilhamçısı və təĢkilatçısı olan mobed Kartir öz kitabələ -

rində bu dini siyasəti elan etdi. BaĢqa din və etiqadlara qarĢı dözümlü olan Əhəməni və 

ArĢakilərdən əhəmiyyətli dərəcədə fərqli olaraq  IV-VII əsrlərdə hakimiyyət baĢında 

olan bütün sasani ĢahənĢahları məhz bu dini siyasəti güdürdülər, baĢqa dindən 

olanların, xüsusilə  xristianların təqibinin arabir zəifləməsi isə hakim dairələrin d in 

azadlığın ı qəbul etməsi ilə deyil, hərb i və ya iqt isadi vəziyyətlə bağlı idi. Özü də belə 

fasilələrdən sonra atəĢpərəst olmayanlar daha  amansız təqib lərə məruz qalırd ılar.  

Bununla belə, ZərdüĢt təlimi və mərasimi Sasanilər dövründə də əvvəlki 

yüzillər boyu təĢəkkül tapan və Sasanilərə qədərki zərdüĢtiliyin mürəkkəb təkamül 

prosesini özündə əks etdirən üst-üstə gəlmiĢ ziddiyyətli cəhətlərdən xilas ola 

bilməmiĢdi.  Məsələn, Ahura-Mazda (Hörmüz) ilə yanaĢı, monoteist təməlli Qatalar 

təlimində cüzi yer tutmuĢ baĢqa allahlara (o cümlədən Mitraya, orta  farsca - Mihr) da 

sitayiĢ edilirdi; ellinistik görüĢlərin güclü təsirinə məruz qalmıĢ "sonsuz vaxt" allahı 

Zrvana sitayiĢ Sasani zərdüĢtiliyində möhkəm yer tutsa da bəzi hallarda, hətta Ģübhə 

doğururdu; Sasani kahinlərinin mərasimləri bir cür keçirmək cəhdləri, ölkənin  

zərdüĢtiliyə sitayiĢ edən əhalisinin davranıĢ və məiĢətini ciddi tənzimləməsi, "Kiçik 

Avesta"dakı təlimatın müxtəlifliyi və ziddiyyətliliy i, Qatalarda mərasimlərin 

keçirilməsinə dair göstəriĢlərin olmaması və buna görə də ölkədəki zərdüĢtilərin 

mərasim formalarının müxtəlifliy i, zərdüĢtilik qanunları mətnlərin in, həmçin in 

onun orta fars dilinə tərcüməsinin, Ģərhlərinin və bir çox baĢqa pəhləvi dini 

əsərlərinin uzun müddət Ģifahi Ģəkildə ötürülməsi və çox gec yazıya köçürülməsi 

(əsas etibarilə VI əsrdən) dini təlim konsepsiyasının, eləcə də mərasim qaydalarının 

müxtəlifliyinə səbəb olmuĢdur. Bunlarla bərabər adətə və "Avesta"dakı hüquqi nəsqlərə 

əsaslanan çox qədim din i-hüquq normaları ilə  feodal dövlətin in mövcud sosial-

iqtisadi vəziyyəti arasındakı ziddiyyət də nəzərə alınmalıdır. Sasani teologiyasının aĢkar 

sxolastik və mühafizəkar xarakteri bu dövlətin nəticə etibarilə müxtəlif dinə və 

mədəniyyətə mənsub olan, sosial və iqtisadi inkiĢaf səviyyələri baxımından eyni olmayan 

xalqları bir məmləkət daxilində birləĢdirən fəal hərbi və ticarət ekspansiyası fonunda 

özünü daha açıq büruzə verirdi; Sasani kilsəsi bu xalqlar arasında baĢ verən mədəni 

mübadiləyə heç cür mane ola bilməzdi. Əksinə, o, dövlətin ərazisində Aristotelin irsini 

öyrədən və xristianların dərs dediyi fəlsəfi məktəblərin olması ilə barıĢmağa məcbur 



84 
 

idi; ZərdüĢti ruhani baĢçıları Hindistan mədəniyyəti və dinlərinin təsiri ilə hesablaĢmalı, 

Avestanın orta fars dilinə tərcüməsinə yunanların fəlsəfi biliklərinin əsaslarının, o 

cümlədən Aristotelin məĢhur varlıq kateqoriyasının, qədim Hind fəlsəfə və təbabətinin 

("Avesta"nın bu hissələri dövrümüzə gəlib çatmayıb) öyrənilməsini daxil etməli 

olurdular. Bununla belə, sasani kilsəsi zərdüĢti "irançılığın" müstəsna xarakteri 

haqqında təsəvvürü dəstəkləməyə, dinin təmizliyini qorumağa çalıĢır, baĢ lıcası isə, 

kahinlərin nüfuzunun və maddi rifahının əsasını təĢkil edən arxaik mərasimə ciddi riayət 

olunmasına cəhd göstərirdi.  

Azərbaycan Özünün AdurquĢnasp od məbədi ilə ZərdüĢt kahinliyinin əsas 

istinadgahlarından biri idi. ZərdüĢtilik ənənəsi ZərdüĢtü (ZaratuĢtranı) görünür hələ 

Sasani dövlətinin yaranmasından və AdurquĢnasp odunun təsisindən çox əvvəl Midiya 

ərazisi ilə bağlamıĢdır; tədqiqatçılar bu bağlılığı çox vaxt Adurbadaqan məbədi ilə  

əlaqələndirirlər. 

ZərdüĢtiliyin əfsanəvi dini mərkəzi olan Eranvejin Adurbadaqanla 

eyniləĢdirilməsini də son Sasani dövrünə aid etmək olar. Avesta mətnlərinin (YaĢt 10 və 

Videvdat 1) pəhləvi əsərləri ilə tutuĢdurulması göstərir ki, zərdüĢtilik ənənəsinə görə 

peyğəmbərin vəz etməyə baĢladığı yer olan Eranvej vilayəti SeiĢtan, Xarəzm, Baktriya 

və Adurbadaqan kimi müxtəlif ölkələrlə eyniləĢdirilirdi. Görünür, ənənə, burada 

zərdüĢtilik mərkəzinin tarixən gerçək olan yerdəyiĢməsini əks etdirmiĢdir. Eranveji 

Adurbadaqanla eyniləĢdirən bir çox pəhləvi mətnlərindən birində - "Pəhləvi rəvayət-

ləri"ndə deyilir: " Və o, (ZərdüĢt) yeddi dəfə Hörmüzdən gələn vəhyi alıb: b irinci 

dəfə o, [vəhyi] Eranvejdə - Adurbadaqanda qəbul etdi və on il orada Hörmüzlə 

ünsiyyətdə keçirtdi". 

Mühüm pəhləvi din i əsərlərindən olan "BundahiĢn"də ("Əsas  əsər" və ya 

"Zənd-agahih") ZərdüĢtün vətəninin Daraya çayı (mütə xəssislər ehtimalla bu çayı 

Savalan dağından baĢlayan Dərya - rudla eyniləĢdirirlər) yaxınlığında olduğu 

bildirilir: "Daraya - Eranvejdə çay, onun sahilində ZərdüĢ tün atası PouruĢaspın evi 

yerləĢirdi". Həmin əsərin baĢqa bir yerində deyilir ki, ZərdüĢt Daraya çayı 

sahilində doğulmuĢdur: "Daraya çayı çayların baĢıdır, çünki ZərdüĢtün atasının evi 

onun sahilində olub, ZərdüĢt özü də orada doğulub". 

"Avesta"da (Vendidad) deyilir ki, Əhrimənin ZərdüĢtü yoldan çıxarması, 

Hörmüz və mələklərin onun gözünə görünmələri Daraya çayı sahilində, ZərdüĢtün 

atasının evi olan yerdə baĢ vermiĢdir. Sonrakı ərəb ənənəsinə görə, ZərdüĢtün anası 

Duqda Reydən, atası isə Azərbaycandan olmuĢdur. Orta fars qaynağı olan  

"Denkard" ("Din in əməlləri", VII, 192) əsərində də ZərdüĢtün anasının Rey 

mənĢəli olduğu iddia ed ilir.  

ZərdüĢtün vətənini Azərbaycanla bağlayan ənənə Adurbadaqan kahinlərin in və 

AdurquĢnasp od məbədinin mühüm rolunu əks etdirir.  

Artıq qədim zərdüĢtilikdə oda sitayiĢ birinci dərəcəli əhə miyyət kəsb 

edirdi. Oda sitayiĢin bütün Ġran tarixi boyunca böyük əhəmiyyəti od allahların ın 

adlarından yaranmıĢ xüsusi adlar, həmçinin pul, gemma və arxeoloji materiallar 



85 
 

üzərindəki mehrab təsvirləri ilə sübut edilir.  

Sasani sülaləsi oda sitayiĢlə daha sıx bağlı id i. Bu sülalənin çıxd ığı Fars 

vilayətinin hakimləri (frataraklar) artıq parfiyalılar vaxt ında özlərini müqəddəs 

odun qoruyucuları hesab edirdilər: bunu o dövrün, üzərində od mehrabın ın təsviri 

olan pulları təsdiq edir. 

Sasani sülaləsinin baniləri fars kahinliyi, hər Ģeydən əvvəl, Anahit məbədi 

ilə  sıx bağlı id ilər (Anahit - müqəddəs sular ilahəsi; Avestaya əsasən ulu Hörmüzün 

özü ona bütün varlığın qayğısını çəkməyi həvalə etmiĢdi. Onun üstünlüyü duada da 

özünü göstərir: "Hörmüzün, bütün allahların və xanım Anahitin adı ilə"). Rəs mi 

dövlət oda sitayiĢi ilə yanaĢı, Ġranda qədimdən əcdadların sitayiĢi ilə bağlı olan ailə 

odu ənənəsi qalırd ı. Sasani "Qanunnamə"sində ailə odlarının qorunub 

saxlan ılmasının vacib liy i kifayət qədər aydın göstərilir; belə ki, bu iĢ ev sahibinin 

və onun ailə üzvlərinin əsas borcu idi: "Əgər o, desə ki, mən ailəni sənin himayənə 

verdim, deməli, od da ona tapĢırılır"
1
. 

Oda dövlət sitayiĢi, Ģübhəsiz, hələ maniçilərin darmadağın edilməsindən 

sonra baĢ vermiĢ və hər Ģeydən öncə mobed Kartirin fəaliyyəti ilə sıx bağlı o lan 

ZərdüĢt kilsəsi islahatlarından əvvəl mövcud idi.  

ZərdüĢtiliyin dövlət dini kimi təĢəkkül tapdığı dövrdə kilsə və dövlət 

bidətçi təlimlərə və bütpərəstliyə qarĢı mübarizə aparırd ıla r. "Qanunnamə"də 

verilən məlu mata görə, Ģəhərlərə fərman göndərild i; maniçilikdə və onu yaymaqda 

günahlandırılan hər b ir adamın bütün əmlakı Ģah xəzinəsi xeyrinə müsadirə 

olunacaq. Sasani dövlətində zərdüĢtiliyə zidd məzhəblərin o lduğu Kartirin 

"ZərdüĢtün Kəbəsi"ndəki kitabəsindən görünür; məlum olur ki, iudaizm və 

xristianlıq la yanaĢı, ölkədə buddizm və brəhmənizm də yayılmıĢdı. Kartirin 

məlumatına görə, dövlətin bütün ərazisində bu dinlərin ard ıcılları əsir-yesir 

edilmiĢ, onların allahların ın təsvirləri və məbədləri məhv edilmiĢ, bu məbədlərin 

yerində atəĢgahlar tikilmiĢdi. Bu məlumat "Qanunnamə"də təqdim edilən bütxana -

ların dağıdılması və onların yerində od mehrablarının tikilməsi xəbəri ilə də təsdiq 

edilir. Orta farsdilli mənbələrdə atəĢgədə sözünü ifadə etmək üçün "atəhĢ" və 

"adur" terminlərindən istifadə olunurdu. Pəhləvi mənbələrindən olan "AtəhĢ 

NiyanĢi"də deyilir: " Vaxramın Odunun - böyük odun əzəmət i və Ģöləsi üçün qoy 

odun qalib hökmdarı ucalsın. Qoy lazımi yerlərdə təsis edilmiĢ Adur QuĢnasp 

(AdurquĢnasp), Adur Xordad, Adur Burzen Mihr və baĢqa odların əzəməti və 

Ģöləsi ucalsın". 

Məbəddəki od gecə-gündüz yanırdı; ĢahənĢah və əyanlar tərəfindən təsis 

edilmiĢ od məbədlərinə təsisatçının, yaxud onun nəslindən olanların adları 

verilirdi. Ərəb-fars müəlliflərin in də təsdiq etdikləri orta fars mənbələrindəki 

məlumata görə daha çox ehtiram bəslənən odları "AtəhĢ Vahram" adlandırırd ılar. 

Bu termini ind iki atəĢpərəstlər də iĢlədir. Belə odlar bir və ya bir neçə Ģəxs tərəfin- 

 
1 Bu vəziyyət indiyə kimi Hindistan parslarında və Ġran zərdüĢtlərində qalmıĢdı  



86 
 

dən təsis oluna bilərdi. AtəĢgahların əmlakına xüsusi dini idarə - divani  kardağan 

rəhbərlik edirdi. Onların, görünür, sosial iyerarxiyan ı özündə əks etdirən 

mütəĢəkkil iyerarxiyası mövcud idi. Üç baĢ od məbədi xüsusi yer tuturdu. 

"BundahiĢn"də verilmiĢ ənənəyə görə, Farroboq ("ilahi Ģölə") odu bir vaxt lar 

Xarəzmdə, Xvarromand dağında, döyüĢçülər zümrəsinin hamisi olan AdurquĢnasp-

Əsnavənd dağında, kəndlilərin himayəçisi Adur Burzen Mihr -Rəvand dağında 

yerləĢmiĢdi. Rəvayətə görə, bu odları insanlar yandırmamıĢ, onlar əzəldən mövcud 

olmuĢlar. Pəhləvi mətnlərində bu odlar haqqında bir neçə əfsanə qalmıĢdır. 

Bunlardan ən ətraflısı "BundahiĢn"də "Odların xüsusiyyətləri haqqında" 17-ci 

fəsildə verilmiĢdir. 

Adları çəkilən üç ən möhtərəm məbəddən biri olan AdurquĢnasp 

atəĢkədəsi Azərbaycanda, indiki Təxt i-Sü leyman Ģəhərgahı yerində olan ġizdə 

yerləĢirdi. Ərəb coğrafi ədəbiyyatında ġiz (əĢ-ġiz) Ģəhəri və orada yerləĢən 

AdurquĢnasp məbədinin ən ətraflı təsviri X yüzilin görkəmli alim-səyyahı Əbu 

Düləfə məxsusdur. ġizdən Xuzistanadək olan səyahətini qələmə aldığı "Ġkinci 

risalə"sində o, göstərir ki, ġiz "Marağa, Zəncan, ġəhrəzur və Dinəvərlə" qızıl, civə, 

qurğuĢun, gümüĢ, sarı arsen (miĢyaq) və əl-cəmast adlanan daĢ mədənləri o lan 

dağlar arasındadır". 

Daha sonra Əbu Düləf yazırdı: "Sizin çox hörmət olunan bir atəĢgədəs i 

var. MəĢriq və məğrib  məcusların ın od evləri bu atəĢ gədədən od alır. Onun 

qübbəsinin baĢında gümüĢ aypara var, bu onun tilsimidir. Əmir və fatehlə rdən 

bəzisi onu qoparmağa çalıĢ mıĢ, lakin buna qüdrətləri çatmamıĢdır. Bu məbədin 

möcüzələrindən biri də odur ki, yeddi yüz ildən bəri yanmasına baxmayaraq, orada 

qətiyyən kül yoxdur. Bu Ģəhəri Hürmüz ibn XosrovĢir ibn Bəhram daĢdan və 

əhəngdən tikdirmiĢdir. Bu məbədin yanında uca saraylar, əzəmət li və hündür 

binalar var...". 

Əbu Düləfin Ģəhərin təsisatı haqqında verdiyi mə lumat əfsanəvi xarakter 

daĢısa da, onun təqdim etdiyi ġizin təsviri XIX əsr Avropa s əyahətçiləri və 

tədqiqatçıların ın gördükləri və yazdıqları  ilə  üst-üstə düĢür və Təxti-Süleymanın 

arxeolo ji tədqiqat materialları ilə  təsdiqlənir.  

Məbədin əsasının qoyulmasını III əsrə aid edən Əbu Düləfin məlumat ına 

inanmaq o lar. Təxt i-Sü leymanda aparılan qazıntıların aĢkarlaĢdırdığ ı əksər 

tapıntılar (o cümlədən bullalar) I Xosrovun dövrünə aid olsa da, Əbu Düləfin 

göstərdiyi tarix arxeolo ji qazıntıların nəticələri ilə təsdiq olunur. Məbəd 

kompleksində aparılan qazıntılar isə onun hələ XIII əsrdə də mövcud olduğunu sübut edir
1
. 

Qazıntılar nəticəsində günbəz Ģəkilli mərkəzi zal, ümumi tağlı sütunları olan 

həyət, ona bitiĢik olan çiy kərpic günbəzli tikililər, böyük sütunlu zal, məbədlə qonĢu- 
  

1 Təxti-Süleymanda ilk arxeoloji tədqiqatları 1937-ci ildə Ġran incəsənəti və 
arxeologiyası Amerika Ġnstitutunun ekspedisiyası baĢlamıĢdır. Tehrandakı alman Arxeoloji 

Ġnstitutu 1959-cu ildən bu iĢləri davam etdirmiĢ, od məbədinin Sasani dövründə tikildiyini 

təsdiq etmiĢdir. 



87 
 

luqda olan qübbəli evlər və Sasani eyvanı aĢkar edilmiĢdir.  

Ərəb coğrafiyaçıları və tarixçiləri tərəfindən dəfələrlə xatırlanan 

AdurquĢnasp məbədi həmçinin, Nizami Gəncəvinin "Ġsgəndərnamə" poemasının 

"ġərəfnamə" hissəsində ətraflı təsvir olunub. Məbədin öz adını verməyən Nizami onu 

Ġskəndər dövrünə aid edir, amma, Ģübhəsiz, məbədin ona müasir təsvirini təqdim edir. 

Nizami məbəd kompleksinin əsas tikililərindən Təxti-Sərir qəsri, Taxtxana və saray 

haqqında söhbət açır, "Key-Xosrov təxti"ni isə xüsusi qeyd edir (bu yəqin ki, ərəb 

müəlliflərinin Bizans imperatoru Ġraklinin yürüĢ vaxtına aid olan "Xosrovun təxti" 

haqqında məlumatların ın təsirindəndir).  

Nizami Taxtı Səririni Təxti Süleymanda aparılan qazıntıların nəticəsi ilə 

tutuĢdurduqda, "Ġskəndərnamə"də adı çəkilən qəsrin ġizdəki məbədlə eyniliyi, Təxti 

Sərir adının isə bu məbədə verilən baĢqa ad olması heç bir Ģübhə doğurmur. Nizami 

həmçinin "Key-Xosrov mağarası"nı təsvir edir, onu "dəfinələr mağarası", yaxud "əbədi 

rahatlıq mağarası" adlandırır. Bu mağaranın timsalı, Ģübhəsiz ki, Təxti-Süleymandan 3 

km cənubda yerləĢən Zendani Süleymandır. Bu, dərin kraterinin ortasında vulkanik 

mənĢəli çox böyük göl yaranmıĢ 110 m hündürlükdə kiçik dağdır.  

Ənənəyə görə, hakimiyyət taxtına çıxan hər Sasani ĢahənĢahı piyada 

AdurquĢnasp məbədinə ziyarətə getməli, orada ibadət etməli, məbədə ənam verməli 

idi. Göründüyü kimi, Sasani sülaləsi üçün xüsusi əhəmiyyət kəsb etmiĢ AdurquĢnasp odu 

tədqiqatçıların da təsdiq etdiyi kimi, "dövlətin və dinin birliyinin rəmzi, din xadimləri ilə 

ittifaqda möhkəmlənmiĢ Sasani Ģah hakimiyyətinin rəmzi id i". 

Mənbələrin məlumatına görə, Sasani hökmdarı V Varahran (Bəhram-

Çubin, 590-591) türklərə qarĢı yürüĢə çıxmazdan qabaq "Azərbaycanın məbədi"ni 

ziyarət etmiĢ, döyüĢü qələbə ilə  baĢa vurduqdan sonra yenidən məbədə gəlmiĢ və 

əldə etdiyi qənimətin ən qiymət lisin i buraya ənam kimi təqdim etmiĢdi.  

BaĢqa bir məlumata görə, atasının hakimiyyətdən uzaqlaĢdırılması 

xəbərin i eĢidən II Xosrov Pərviz o vaxtadək sığınacaq tapdığı Azərbaycandan 

Mədainə yola düĢmüĢ, Ģəhəri ələ keçirib taxta oturmuĢdu. Firdovsi öz 

"ġahnamə"sində dəqiqləĢdirir ki, Ģahzadə Xosrov sığınacaq yeri kimi 

Azərbaycandakı AdurquĢnasp məbədini seçmiĢdi. Sonralar  II Xosrov dəfələrlə 

məbədi ziyarət etmiĢ, buraya qiymət li hədiyyələr bağıĢlamıĢdı. II Xosrovun tac -

qoyma mərasimin in də bəzi ərəb müəlliflərin in, eləcə də Firdovsinin məlumatından 

göründüyü kimi, AdurquĢnasp məbədində keçirildiy ini ehtimal etmək olar.  

 

 

 

 

 

 

 

 



88 
 

§ 8. ADURBADAQANDA XRĠSTĠANLIQ 
 

Azərbaycanın cənub hissəsi Adurbadaqanda xristianlıq haqqında ilk yazılı 

qeyd 420-ci ildə katolikos Yabalah ın dövründə (415-419) çağırılmıĢ sinodun 

aktlarında qorunub saxlanmıĢdır. Lakin bu fakt ın özü xristianlığ ın burada mövcud 

olan çoxdankı ənənələri haqqında ehtimal yürütmək imkanını verir; belə ki, yeni 

dinin yayılması üçün zəmin o lmayan yerdə yepiskopluq yarana bilməzdi.  

Azərbaycanın Ģimalında - Albaniyada, eləcə də indiki Gürcüs tan və 

Ermənistan ərazisində olduğu kimi, cənubda - Adurbadaqanda da xristian kilsəsi 

feodal münasibətlərin in yarandığı dövrdə meydana çıxmıĢdır.  

Mənbələrdə "ilk ġərq" həvarisi1 adlanan Fomanın artıq e. ilk əsrində 

midiyalılar və farslar arasında dini təbliğat aparması haqqında fakt lar az deyil. 

Ġsanın meracın ın ikinci ilində, o, Hindistana gedərkən, yolüstü parfiyalılar, 

midiyalılar, farslar, bakt riyalılar, markianlar arasında təbliğat aparmıĢdı. Siryani 

mənbələrin in yazdığ ına görə, Gilan əhalisi xristianlığı həvari Addaydan qəbul 

etmiĢdi, Deyləmdə isə artıq 224-cü ildə yepiskopluq vardı.  

"Yeni əhd" ("Əhdi-cədid") kitabları iudaizmin mərkəzi olan Yerusəlimi 

xristianlığ ın beĢiyi adlandırırlar; bu dini təriqətin ilk nümayəndələri də iudaistlər 

arasından çıxmıĢ, xristianlıq özünün erkən dövründə məhz onlara dayaqlanmıĢdı. 

Azərbaycanda və Cənubi Qafqazın baĢqa yerlərində xristianlığın qəbulu 

iudaistlərin bu yerlərdə çoxdan bəri məskunlaĢ ması ilə sıx bağlıdır. Mənbələrin 

məlumatına görə, hələ II Sarqon (e.ə. 722-705) dövründə Ģimal israillilərinin b ir 

hissəsi Midiyaya, Atropatenaya və b. yerlərə gəlib çıxmıĢdılar.  

Erkən xristianlığ ın təbliğatı Suriyada, daha sonra isə ġərqin baĢqa 

yerlərində uğurlu idi, belə ki, təbliğat arami dilində arami dilli əhali arasında 

aparılırdı. Ən əvvəl xristianlıq Kiçik Asiyada və Suriyada yayıldı, Antakiya 

(Antioxiya) Ģəhəri isə xristianlığın iri mərkəzlərindən birinə çevrildi. Məhz 

Antakiya kilsəsindən xristianlıq həvari Pavelin vasitəsilə Kiçik Asiyaya, Kiprə, 

Yunanıstana yetiĢdi, daha sonra isə bir qədər əvvəl həvari Fomanın təb -liğatına 

məruz qalmıĢ parfiyalılar arasında yayılmağa baĢladı. Eramızın II əsrində 

Osroyena və Edessada (ər-Ruha) kilsə təĢkil olundu. Daha sonra xristian təbliğatı 

Farsa, Mid iyaya, Baktriyaya doğru hərəkət edərək, nəhayət, Hindistana yetiĢdi. 

Kesariyalı Evseviyin "Kilsə tarixi"nin III kitabında və Sokrat ın 

"Sxolastika"sında əks olunan köhnə rəvayətə görə, həvarilik nəsibi Fomaya 

Parfiyada, Ġsanın digər Ģagirdi Varfo lomeyə isə Hindistanda qismət olmuĢdur. 

Parfiyalılar, mid iyalılar, elamlılar arasında xristian təbliğatı yayan Varfo lomey 

farsların və məcusların yaĢadıqları yerlərə, oradan isə Ermənistana getmiĢdi.  

Ġsa peyğəmbərin digər Ģagirdi, Ġncilin müəlliflərindən biri hes ab edilən  

 

1 Həvari və ya apostol - Ġsa peyğəmbərin 12 Ģagirdinin - köməkçisinin hər birinə 

verilən ad 



89 
 

həvari Matfey Ekbatan (qədim Həmədan), Rey  və Damağanda təbliğat aparmıĢdı. 

Babilistanda xristianlığı yaymağa çalıĢan həvari Pyotrdan sonra həvarilərdən 

Faddeyin Ģagirdi A xay burada dini təbliğatı davam etdirmiĢ, Edessaya qayıtdıqdan 

sonra öz yerinə müəllimi Faddeyin baĢqa bir Ģagirdi, Selevkiyə - Ktesifon Ģəhə-

rində yepiskop kafedrasının təsisçisi sayılan Marini təyin etmiĢdi. Bu kafedra öz 

əhəmiyyətinə görə o dövrün xristian dünyasında mühüm yer tutur, onun 

yepiskopları isə Roma, Antakiya, Ġsgəndəriyyə və Karfagen yepiskopları ilə bir 

səviyyədə sayılırdı. 

Parfiya və Sasani dövlətlərində (o cümlədən Adurbadaqanda) xristian icmaları 

təkcə Ġncil təliminin yayılması hesabına deyil, bu ərazidə çoxdan bəri yaĢayan xristian-

suriyalılara görə yarandı. Sasanilərin fəal xarici siyasəti nəticəsində xristian əhalisi olan 

torpaqların (Suriya, Kilikiya, Kappadokiya) iĢğal edilməsi də imperiyanın xristian 

əhalisinin sayını artırdı. ĠĢğal edilmiĢ yerlərdən müxtəlif sənətkarların imperiyanın 

baĢqa Ģəhərlərinə köçürülməsi siyasəti də Sasanilər dövləti ərazisində xristian əhalinin 

sayının artmasına səbəb oldu. 

Katolikosun oturduğu Ktesifon Ģəhərinin yerləĢdiyi Bet Arameye (Qədim 

Babilistan) imperiyanın əsas vilayəti idi. Bundan sonra iyerarxiya sırası ilə 

arxiyepiskopluqlar
1
 gəlirdi. Mənbələr Ġrbil, Həzz, AĢur və Mosul arxiyepiskopuna tabe 

olanlar sırasında Azərbaycan yepiskopunun da adını çəkirlər. Bu arxiyepiskop kato -

likosun seçilməsi və təyin edilməsində iĢtirak edən arxiyepiskoplar sırasında idi. Siryani 

mənbələrin məlumatına görə, Arran (Albaniya) yepiskopluğu belə hüquqa malik 

deyildi. 

484-cü ildə çağırılmıĢ Bet Lapat (CundiĢapur, sonralar ġahabad) məclisində 

Sasani dövlətinin xristian kilsəsi nestoriliyi qəbul etdi. 

Bu təriqətin əsasını qoyan Antakiya keĢiĢi Nestorinin 428-ci ildə 

Konstantinopol patriarxt seçilməsi yerli kilsə xadimlərinin, eləcə də Ġsgəndəriyyə 

kilsəsinin narazılığına səbəb olmuĢdu. Antakiya ilahiyyat məktəbinin ardıcılı olan 

Nestori ortodoksal xristianlıqla konfliktə girərək bu məktəbin təlimini təbliğ edirdi. 

Onun patriarxlığı dövründə Ġsanın təbiəti haqqında baĢlanan mübahisələrdə Nestori 

Ġsada ayrı-ayrılıqda insan və ilahi təbiətlərin mövcud olduğunu qəbul edirdi. Onun 

fikrini Asiya, Pont və Suriya yepiskopları müdafiə edirdilər. Suriya əhalisi Nestorinin 

təlimini vergi zülmünə qarĢı etirazlarına bayraq etdilər. Bizansda təqib edilən nestorilər 

ġərqə qaçdılar. Ġran xristianlarının Edessada təsis etdikləri məktəb onların sığınacağı, 

sonralar isə təlimlərinin baĢlanğıc yeri oldu. Bu məktəbdə Sasani imperiyasının hər 

yerindən, o cümlədən, görünür, Azərbaycandan gəlmiĢ xristian balaları təhsil alırd ılar. 

Mənbələrin məlumatına görə Albaniyanın da daxil olduğu Adurbadaqan 

kustunun (caniĢinliyinin) tarixi Azərbaycana aid ərazisində ġərqi Suriya kilsəsinin 

aĢağıdakı yepiskopluqları vardı: Partav - V əsrdən, Paytakaran - VI əsrdən, Adurbadaqan - 

V əsrdən, Qanzak - V əsrdən, Urmiya - IV əsrdən, Sələmas - XIII əsrdən, Marağa - XIII 
 

1 Arxiyepiskop – yüksək dini rütbələrdən biri; pravoslav kilsəsində baĢ yepiskop; 

arxiyepiskopluq - arxiyepiskopa tabe ərazi. 



90 
 

əsrdən, Təbriz - XIII əsrdən, UĢnu - XIII əsrdən, Muğan - VIII əsrdən, 800-cü ildən isə 

mitropoliya. 

Azərbaycanda xristianlıq haqqında ən erkən məlumat verən V əsrin 

əvvəllərinə dair, yuxarıda adını çəkdiyimiz, sinod sənədlərində katolikos Mar Yabalaha 

dini cəhətdən tabe olan vilayətlər sırasında Arran, Azərbaycan, Ġberiya və Ermənistan da 

vardır. 

Mənbələr V-VII əsrlərdə Adurbadaqanda yepiskopluq etmiĢ bir neçə kilsə 

xadiminin adlarını çəkir. Bunlardan "Qanzakın və Adurbadaqanın" yepiskopu Osiy 

(Yelisey) 486-cı ildə patriarx Akak tərəfindən çağırılmıĢ kilsə məclisində iĢtirak 

etmiĢdi. Məclisdə qəbul edilmiĢ aktı imzalayanlar arasında onun da qolu var: "Mən 

Azərbaycanda olan Qanzakın yepiskopu Osiy, burada yazılanlarla həmrəyliyimi bildirir, 

öz qolumu və möhürümü qoyuram". 

Osiydən sonrakı yepiskoplardan Ġohannın imzasını katolikos I Mar Abanın 

(536-552) 544-cü ilə aid məktublarında görmək olur. O zaman I Mar Aba Adurbadaqan 

rustaqlarından olan Peraxravarın (Burxuvarın) bir kəndində sürgündə idi. 549-550-ci 

ilin qıĢında obu kəndi tərk edərək, I Xosrovun hüzuruna yollanmıĢdı. Onu Azərbaycan 

yepiskopu Ġohann müĢayiət edirdi. Ġohanndan sonra Melxisidək Adurbadaqan yepiskopu 

olmuĢdur. 544-cü ildə Mar Ġosifin (552-567) patriarxlığı dövründə çağırılan sinodun 

qərarlarını imzalayanlar arasında onun da adı vardır.  

Azərbaycan yepiskopu XenaniĢo 605-ci ildə Qriqorinin katolikos seçkisində 

iĢtirak etmiĢdir. Yerli də olsa, görünür, sonralar yaranmıĢ ənənəyə görə Urmiya Ģəhəri 

ərazisində hələ apostolların vaxtında xristianlıq meydana gəlmiĢdi. Rəvayətə görə, bu 

Ģəhərdə hələ 165-ci ildə tikilmiĢ Mart Məryəm ("Xanım Məryəm") kilsəsi var idi. 

Lakin mənbələrdə bu gün də əllidən artıq nestori kilsəsinin olduğu Urmiya ətrafı 

ərazidə, eləcə də UĢnu, Sələmas, Su lduz,  Marağa və Təbriz xristian kilsələri 

haqqında mötəbər məlumat yalnız XIII əsrə aiddir. 

Mənbələr VI əsrin birinci yarısında Qanzak yepiskopluğu ilə yanaĢı,  

Paytakaran yepiskopluğunun da adını çəkirlər. Tarixən məlumdur ki, V əsrin 

sonunda, alban hökmdarı III Vaçaqanın hakimiyyəti illərində Paytakaran alban 

vilayəti olur, VI əsrdə isə burada  alban  katolikosluğunun tabeçiliy ində  o lan  

yepiskopluq yaradılır. Albaniya katolikosu Ter Abasın (551-596) patriarxlığı  

zamanı Paytakaranın yepiskopu Timofey olmuĢdu.  Mənbələrin məlumatına görə, 

bu dövrdə Cənubi Qafqazda, o cümlədən Albaniyada nestorilik təlimi geniĢ intiĢar 

tapır; hətta alban katolikosluğu bu təlimə qarĢı mübarizə aparmaq məcburiyyətində 

qalır. Mənbələr bu dövrdə Paytakaranda nestori təliminin tərəfdarı olan yepiskopluğun 

yaranması haqqında məlumat verir, bu təlimin ard ıcıllarının çağırdığı  544-cü  il  

sinodunun aktlarına qol çəkən iki Paytakaran yepiskopu - Ġohann və Ġakovun 

adlarını çəkirlər. 

Nestori təliminin ardıcılı olan katolikos I Timofeyin (780-825) cəhdi ilə VIII 

əsrin lap sonlarında Muğanda da yepiskopluq təsis edildi. Rahib Ġliya yepiskop seçildi. 

Mənbədəki məlumata görə, yepiskopluğu qəbul edən Ġliya ticarət karvanına qoĢulub 



91 
 

Muğana yola düĢdü. Qatı zahid və tərki-dünya olan Mar Ġliya sərt həyat keçirir, 

adamboyu komada yaĢayırdı; ev əĢyalarından yemək üçün saxladığı quru çörək 

qabıqlarını yığmaq üçün sınıq qabı və gil dolçası var idi. Onun hətta yatacağı da yox 

idi. Nestorilər arasında ruhun tam saflığına çatmaq və gizli mətləbləri anlamaq ümidi ilə 

özünə cismani əziyyət vermək, dünya nemətlərindən imtina etmək və yarıac qalmaq 

kimi tərki-dünyalıq geniĢ inkiĢaf etmiĢdi. 

Ġliyanın cəhdləri ilə Muğan əhalisi xristianlığı qəbul etdi. Mənbənin yazdığına 

görə, "...onlar cah-calallı kilsə binasının tikintisinə baĢladılar, sər-sahman iĢlərinə Mar 

Ġliyanın özü baĢçılıq edirdi. O, çoxlarını xaç suyuna çəkdi, onlar üçün keĢiĢ  və 

dyakonlar təyin etdi, zəbur surəsini yazdı. Getdikcə onlar (xristianlar)... çoxaldılar". 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



92 
 

V FƏSĠL 

 

III-VII ƏSRLƏRĠN BĠRĠNCĠ YARISINDA 

AZƏRBAYCAN MƏDƏNĠYYƏTĠ 
 

§ 1. MADDĠ MƏDƏNĠYYƏT 
 

Azərbaycanın ilk orta əsr maddi mədəniyyət abidələri antik dövrə 

nisbətən arxeo loji cəhətdən zəif öyrənilmiĢdir. Ġlk mənbələrdə bu dövrə aid onlarla 

Ģəhərin adı çəkilməsinə baxmayaraq, bunların heç birində, hələlik geniĢ miqyaslı 

qazıntı iĢi aparılmamıĢdır. Ġlk orta əsr Ģəhərlərinin çoxunda həyat  sonralar da 

davam etdiyindən bu dövrün mədəni təbəqələri böyük dağıntılara məruz qalmıĢdır; 

üst təbəqələrdəki t ikintilərlə əlaqədar olaraq vaxtilə qazılmıĢ quyular, xəndəklər, 

çala və çökəkliklər, ümumiyyətlə görülmüĢ bütün torpaq iĢləri əvvəlki təbəqələri 

dağıtmıĢ, əksər hallarda torpaqla birlikdə onlarda olan materiallar da çıxarılıb atıl-

mıĢdır. Hətta elə hallar olmuĢdur ki, quyular b ir -birin i dəfələrlə kəsmiĢ və 

bütövlükdə ilk orta əsr təbəqəsi məhv edilmiĢdir. Buna baxmayaraq, qazıntılar 

zamanı Beyləqan, Qəbələ, ġamaxı Ģəhər yerlərində ilk orta əsr təbəqələrini az-çox 

izləmək mümkün olmuĢdur. Qəbələdə həmin dövr təbəqəsi 0,5-1 m, Beyləqanda 

isə 1-1,5 m-ə yaxındır. Onlardakı maddi-mədəniyyət qalıqları antik dövr 

abidələrindəkinə nisbətən azdır. Tikinti qalıq ları yox dərəcəsindədir. Əsas material 

mal-qara və davar sümükləri və sadə Ģirsiz saxsı məmulatıd ır. Saxsı qabların çeĢidi 

çox azd ır. Qazan, çıraq, səhəng, bardaq, kirəmit parçaları bu təbəqə üçün 

səciyyəvidir. Beyləqanda saxsı qablar içərisində boyalı qablara da təsadüf olun-

muĢdur. ġüĢə qablar əsasən bərni formasındadır. Təbəqə üçün səciyyəvi cəhət, bu 

dövrdə demək olar, bütün qazıntı sahələrində (Beyləqan, Qəbələ, Mingəçevir) 

diametri 1-1,5 m-dən 2-3,5 m-dək o lan dairəvi və dib hissəsi daha geniĢ quyuların 

varlığ ıdır. Beyləqanda belə quyuların bəzilərinin dibi hamar suvanmıĢ və Ģirələn -

miĢdir. Mingəçevir quyularında ərzaq qalıqları da tapılmıĢdır. 

Ġlk orta əsr Ģəhərlərinin plan quruluĢunu öyrənmək üçün Muğan düzündə, 

indiki Biləsuvar rayonunda yerləĢən ġəhriyar abidələr kompleksi daha səciyyəvidir. 

Muğan Govurarxı üstündə ilk orta əsrlərdə tikilən ġəhriyar Ģəhəri (tarixi adı məlum 

deyil) ərəblərin Azərbaycana hücumları zamanı dağıdılmıĢ və burada sonralar həyat 

davam etməmiĢdir. Buna görə də Ģəhərin ilkin quruluĢu olduğu kimi qalmıĢdır. 36 

hektar ərazini əhatə edən Ģəhərin qala divarları kvadrat planda tikilmiĢ, hər divarın orta 

hissəsində darvaza olmuĢdur. Darvazalardan Ģəhərə gedən küçələr mərkəzdə, feodalın 

qəsri yerləĢən yerdə görüĢür və Ģəhəri dörd bərabər hissəyə bölürdü. Mil Govurarxı 

üstündə yerləĢən Beyləqan Ģəhəri də (indiki Beyləqan rayonu) eyni planda tikilmiĢdir.  

Qazıntı və kəĢfiyyat iĢlərindən aydın olmuĢdur ki, Mil və Muğan düzlərində ilk 

orta əsrlərdə Ģəhərlərin qala divarlarının tikintisində ən çox torpaqdan köbər (dik) 

tökmək üsulundan, çiy kərpic hörgüsü və möhrədən istifadə olunmuĢdur; biĢmiĢ kərpic 



93 
 

ilk orta əsrlərdə hələ az tətbiq olunurdu. 

Çiy kərpic və möhrə divarların tikilməsi adətən qala xəndəyinin torpağı 

hesabına olurdu. Beləliklə də qala xəndəyi həmiĢə qala divarını müĢayiət edirdi. Dağ 

və dağətəyi bölgələrdə isə tikinti üçün çay daĢı, sal daĢ və yaxud qarıĢıq materialdan 

istifadə olunurdu. Dərbəndin həmin dövr qala divarları sal daĢlar, Qəbələnin divarı isə 

qarıĢıq material ilə tikilmiĢdir. Qazıntılar nəticəsində müəyyən olunmuĢdur ki, 

Beyləqanın ilk orta əsr qala divarı 47-49x47 -49x14-17 sm ölçüdə və indi el arasında 

"ayıbalası" adı ilə məĢhur olan çiy kərpiclə hörülmüĢdür. Kərpiclərin arasına palçıq 

məhlulu qoyularaq, hər bir cərgə özündən əvvəlki cərgəni bağlamaq Ģərtilə 

hörülmüĢdür. Divarın 1 m-dək xam torpaqda bünövrəsi vardır. Bünövrənin eni 6 m-ə 

qədərdir. Divar içəri və bayır tərəfdən 3-7 sm-ə qədər samanlı palçıqla suvanmıĢdır. 

Divarın qala bürcləri uzunsov yarımdairə formasında olmuĢdur. Divarın hündürlüyü, 

güman ki, 8-10 m-dən alçaq olmamıĢdır. Qala xəndəyi 1-2 m dərinlikdə və 10-30 m 

enində qazılmıĢdır. 

Ġlk orta əsrlərin maddi-mədəniyyəti üçün səciyyəvi cəhətlərdən biri də 

həmin dovrə aid müdafiə istehkamlarına daha çox təsadüf olunmasıdır. Xüsusilə 

Xəzər dənizi ilə Böyük Qafqaz dağı arasındakı keçiddə belə istehkamlar daha çox 

qalmıĢdır. Cənubdan Ģimala doğru bir-birinin ardınca dağla dəniz arasında uzanan 

BeĢbarmaq, Gilgilçay, Dərbənd sədləri bunlara misal ola bilər. Bunlardan Gilg ilçay 

səddində aparılan qazıntılarda müəyyən edilmiĢdir ki, sədd düzən yerlərdə 42x42x10 

sm ölçüdə olan çiy kərpiclə palçıq məhlulundan hörülmüĢdür. ġimal tərəfdən sədd 

boyu axan Gilgilçay səddin müdafiəsini təbii olaraq gücləndirir. Sədd boyu mövcud 

olan bürclər (sayı 195-ə qədərdir) torpaq altında qalsa da aydın görünməkdədir. 

Qazıntılar nəticəsində səddin düzənlikdən dağa keçid yerində (Dəvəçi rayonu Yenikənd 

kəndi) hərbi düĢərgə qalığı aĢkar edilmiĢdir. 10 ha sahəni əhatə edən bu düĢərgə üç 

tərəfdən divar, bir tərəfdən isə çayla əhatə olunmuĢdur. Süni xəndəyi var, sahə iki 

səkilidir. Günbəz örtüklü yeraltı zindanlar aĢkarlanmıĢdır. DüĢərgənin V əsrin 90-cı 

illərində salındığı müəyyən edilmiĢdir. 

Müdafiə istehkamları Sasani imperiyasının Ģimal sərhədlərini mühafizə edən 

iri regional və kiçik lokal səciyyə daĢımaqla iki qrupa bölünür. Qeyd etdiyimiz uzun 

sədlərlə yanaĢı, Quba-Xaçmaz bölgəsində Sandıqtəpə (Quba rayonu), ġoranpel (Hil 

kəndi) kimi kiçik lokal səciyyəli müdafiə istehkamlarının da olduğu müəyyən 

edilmiĢdir. 

Ġlk orta əsr Ģəhər tipli yaĢayıĢ məskənləri Ģəhərlərlə kənd yaĢayıĢ məskənləri 

arasında bir növ keçid mövqeyi tutur. Arxeoloqların aĢkar etdikləri və qismən qazıdıqları 

Təzəkənd (Beyləqan rayonu), Govurqala (Ağdam rayonu), Torpaqqala (Qax rayonu, Tovuz 

rayonu), Mingəçevir, Xınıslı, QuĢçu (ġamaxı rayonu), Qızlartəpə, Yusiftəpə, 

Ağaxantəpə, Mahmudtəpə, Çetkun (Qusar rayonu) belə abidələrdəndir. Bunlarda 1-3 m-

dək mədəni təbəqə qalmıĢdır. Əksəriyyətində müdafiə istehkamları, tikinti qalıq ları, 

istehsalat ocaqları, məiĢət qurğuları, qəbir abidələri və nisbətən sönük və yeknəsəq 

olan digər maddi-mədəniyyət qalıqları (müxtəlif əĢyalar) aĢkara çıxarılmıĢdır. Belə 



94 
 

yaĢayıĢ məskənləri Ģəhərlərə nisbətən daha yığcam əraziyə malik olmaları ilə  

fərqlənir. 

Kənd tipli yaĢayıĢ məskənləri az-çox Quba - Xaçmaz bölgəsində qeydə 

alınmıĢ və qismən tədqiq olunmuĢdur. Böyüktəpə, Xucbala, Kuxuroba, Salmantəpə, 

Qursantəpə, Cağar, ġamiltəpə, Enıx bunlara misal ola bilər. Kənd yaĢayıĢ 

məskənlərində mədəni təbəqə qalıqları seyrək səpələnmiĢ və orta hesabla 1-1,5 m-dən 

qalın deyil. Bəzi abidələrdə (Qızılgültəpə, ġamiltəpə - Qusar rayonu) süni müdafiə 

köbərlərinə də təsadüf olunmuĢdur. 

ġəhərlərdə və Ģəhər tipli yaĢayıĢ məskənlərində bir neçə vel yaxud qarıĢıq 

qəbirli qəbiristanlıqlara təsadüf olunursa, kənd yaĢayıĢ məskənlərindəki 

qəbiristanlıqlarda qəbirlər daha yeknəsəqdir. 

Albaniya ərazisində ilk orta əsrlərə aid xristian məbədləri (Qax rayonu Qum 

kəndi, Qəbələ rayonu Böyük Əmili kəndi, Mingəçevir, Dağlıq Qarabağda Amaras, 

Ağdamda Govurqala və s.), istehsalat ocaqları, alban və pəhləvi yazıları, daĢ bütlər, 

ĢüĢəəridən və dulus kürələri və müxtəlif tip qəbiristanlıqlar qazılıb öyrənilmiĢdir.  

Azərbaycanın Ģimal-Ģərq ərazisində aparılan axtarıĢlar nəticəsində müəyyən 

edilmiĢdir ki, burada ilk orta əsrlərdə intensiv yaĢayıĢ olmuĢdur. Xüsusilə dəniz sahili 

boyu ərazidə yaĢayıĢ məskənlərinin sayı çoxalmıĢ, onların dağətəyi və dağlıq rayonlarla 

əlaqəsi artmıĢdır. Qusar rayonundakı Yusifxantəpə və Qızlartəpə, Quba  rayonunda 

Sandıqtəpə və Dəvəçi rayonunda Almastəpə dövrün ən  səciyyəvi yaĢayıĢ məskənləri 

hesab edilir. Abidələrin, adətən, təpə  üstündə yerləĢən əsas yaĢayıĢ məskəni və onun 

ətrafında qrup Ģəklində səpələnmiĢ məskənlərdən ibarət olduğu müəyyən edil-  

miĢdir. Əsas yaĢayıĢ məskəni daha möhkəm mövqedə olmaqla, bir  növ, ətraf 

məskənlərin mərkəzi kimi özünü büruzə verir. Cənubi  Azərbaycanda ġiz Ģəhər və 

məbəd kompleksi aĢkar edilmiĢ, burada məĢhur AdurquĢnasp  məbədinin  qalıqları  

tədqiq  olunmuĢdur, Mərkəzi günbəzli bina, kiçik günbəzli əlavə binalar, sütunlu zal, 

sütunlu həyət, eyvan və digər tikililər aĢkara çıxarılmıĢdır. 

Dövrün əsas qəbir abidələrindən sadə torpaq qəbirlər, demək olar ki, 

Azərbaycanın bütün bölgələrində yayılmıĢdır. DaĢ quru qəbirlərə dağ rayonlarında, 

katakombalara Mingəçevir, Qəbələ, Qusar, Qax rayonlarında, quyu və küp qəbirlərə 

ġamaxıda, xristian qəbirlərinə əsasən dağ rayonlarında - Albaniyanın cənub və qərb 

bölgələrində təsadüf olunur. Qəbir materialı kimi daĢ və biĢmiĢ kərpicdən, ağacdan, 

dövrün sonlarında isə daĢ sarkofaqlardan istifadə olunmuĢdur. Qəbirlər tikinti materialı, 

qəbir quruluĢu və avadanlığına görə müxtəlif olsalar da onlardakı maddi-mədəniyyət 

qalıqlarında ümumi cəhətlər çoxdur.  

Qeyd edək ki, ilk orta əsrlərdə qəbirlərə avadanlıq qoymaq xeyli azalmıĢ və 

dövrün sonunda, demək olar ki, aradan çıxmıĢdır. Buna baxmayaraq, qazıntılar 

nəticəsində ilk orta əsr yaĢayıĢ yerləri və qəbirlərdən müəyyən qədər əĢyavi materiallar 

əldə edilmiĢdir. Bunların əksəriyyətini, əlbəttə, dulusçuluq və az-çox ĢüĢəçilik, 

metaliĢləmə və daĢiĢləmə sənətinə aid materiallar təĢkil edir. 

Antik dövrdə olduğu kimi, ilk orta əsrlərdə də əhalinin təsərrüfat və məiĢət 



95 
 

həyatında aparıcı rolu metal oynamıĢdır. Azərbaycanda ilk orta əsrlərdə metal emalı 

haqqında az da olsa yazılı mənbələr xəbər verir. Bəzi rayonlarda metaləridən kürələrin 

olduğunu geoloji axtarıĢlar da təsdiq etmiĢdir. Məlum olmuĢdur ki, metalın ilkin emalı 

filiz yataqları yaxınlığında və ağac kömürün bol olduğu yerlərdə aparılmıĢdır. Lakin 

metalın sonrakı iĢlənməsi Ģəhərlərdə də həyata keçirilmiĢdir. Beyləqanda, Qəbələdə, 

ġamaxıda ilk orta əsr təbəqələrindən külli miqdarda dəmir Ģlakları tapılmıĢdır. 

Mingəçevirdən dəmir xaç tökmək üçün qəlib məlumdur. Bunlar həmin Ģəhərlərdə 

dəmirçi kürələrinin və metal əĢya istehsalının mövcud olduğunu xəbər verir. Çox 

təəssüf ki, qazıntılarda metal əĢyaların özləri az tapılır. Bunun bir səbəbi metalın 

torpaqda pis qalmasıdırsa, digər səbəbi iĢlənmiĢ əĢyanın yenidən emal edilməsi, 

ondan təkrar istifadə olunmasıdır. Beyləqan qazıntılarının ilk orta əsr təbəqəsindən bizə 

dəhrə, ox ucluğu, mismar, Mingəçevirdən xıĢ gavahının hissəsi, oraq, dəryaz, dəmir 

toxa, oraqvari bıçaqlar, qoyun qırxmaq üçün qayçılar, sayırğa, nizə və ox ucluqları 

məlumdur. Arxeoloji qazıntılar zamanı xeyli metal (dəmir, tunc və gümüĢ) qab-qaçaq 

qalıqları da əldə edilmiĢdir. Bunlar boĢqab, cam, sərnic, lüləyin, vedrə, qaĢıq, qayıqvari 

qablar, külqabı və s.-dən ibarətdir. Ən çox təsadüf edilən metal - bəzək əĢyalarıdır. 

Tuncdan düzəldilən mü xtəlif bilərziklər, muncuqlar, toqqa baĢlıqları, halqalar, 

sancaqlar, qaĢlı və qaĢsız üzüklər, asmalar, zınqırovlar, ağac və qayıĢ üçün üzlük 

hissələri və s. belə tapıntılardandır. Bunlardan bəziləri yüksək ustalıq və bədii zövqlə 

hazırlanmıĢdır. Bir ədəd tunc qartal fiquru orijinal forması ilə nəzəri cəlb edir.  

Qiymətli metallardan düzəldilmiĢ bəzək əĢyaları - üzük, bilərzik, sırğa, düymə 

və s. daha zərifdir və gözəlliyi ilə seçilir. Qazıntılardan tapılmıĢ zərgər əmək alətləri - 

kiçik maĢa, qaĢıq, tərəzi, məhək daĢı həmin bəzəklərin  yerli  istehsalından xəbər 

verir.Tökmə və döymə üsulu ilə hazırlanmıĢ bəzək əĢyalarında simvolik məna daĢıyan 

iĢarələrə, təsvirlərə təsadüf olunur. Kiçik insan fiqurlarına belə rast gəlinir. 

Mingəçevirdən bir neçə ədəd ilk orta əsrlər üçün səciyyəvi hesab edilən qanadlarının 

ucunda ikipər dairəvi düyməsi olan xaçlar tapılmıĢdır. Tapıntılar içərisində gətirilmə 

metal əĢyalara da təsadüf olunur. Bunlardan ġamaxı gümüĢ camı xüsusi maraq doğurur. 

Camda dağ keçisi ovlayan atlı böyük ustalıqla və bədii zövqlə təsvir edilmiĢdir. Cam III 

əsrin sonu - IV əsrin əvvəllərinə aiddir. Mingəçevirdən, Torpaqqaladan (Qax rayonu) və 

Qubadan da nadir gümüĢ qablar əldə ed ilmiĢdir.  

Ġlk orta əsrlərdə, əvvəlki dövrlərdə olduğu kimi, arxeoloji qazıntı materialının 

əsas kütləsini saxsı qablar təĢkil edir. Bunun səbəbi, onların sındıqdan sonra təkrar 

istehsal üçün yararsız olması və torpaqda nisbətən yaxĢı qalması ilə izah edilir. Antik 

dövrdə olduğu kimi, bu dövrdə də hələ ayaq dulus çarxından demək olar ki, istifadə 

olunmurdu; tək-tək hallarda, o da ilk orta əsrlərin sonlarında, dulus çarxından istifadə 

olunaraq hazırlanmıĢ qablara təsadüf olunur. Belə bir çarxın nümunəsi ġamaxı rayonundan 

tapılmıĢdır. Lakin bu dövrdə gilinin və biĢirilmə keyfiyyətinin nisbətən yaxĢılaĢmasına 

baxmayaraq, ümumiyyətlə, dulusçuluq sənətində tənəzzül, geri ləmə olduğu nəzərə 

çarpır. Qabların formaları kobudlaĢır, çeĢidi azalır, naxıĢları sadələĢir, uzunburun, 

süzgəcli və hündür ayaqlı qabların formalarında sadəliyə doğru dəyiĢikliklər baĢ verir 



96 
 

(burun və ayaqlar qısalır, süzgəc adiləĢir və s.). Dövrün əsas qab nümunələri iri 

təsərrüfat küpləri, nehrə, səhəng, bardaq, küpə, qazan, tava, təknə, kasa, duzqabı, çıraq 

və s. Mingəçevirdə gildən düzəldilmiĢ kəsmə naxıĢlı Ģamdanlar, Bey ləqanda isə 

buxurdanlar tapılmıĢdır. Onlar kvadrat və dairəvi formada olub, sadə və yaxud 

dördayaqlı oturacağa malikdir.  

Dulusçuluqdakı tənəzzül və geriləmə, görünür, cəmiyyətin yeni üsuli-idarəyə 

keçməsi prosesi və köçəri tayfaların qərbə və cənuba axın ının güclənməsi və 

müharibələrin artması ilə əlaqədar idi. Dövrün saxsı məmulatında baĢ verən ən 

səciyyəvi hal konnelyur naxıĢlı qabların meydana gəlməsidir. Belə naxıĢlı qablar Azər-

baycanın Ģimal (Quba-Xaçmaz) bölgələri üçün daha səciyyəvidir. Qırmızı boyalı və 

anqob örtüklü qabların istehsalı davam etdirilir. Beyləqandan tapılmıĢ bir ədəd boyalı 

səhəng yaxĢı ĢüyrələnmiĢ və ağzı zoomorf Ģəklə salınmıĢdır. 

ĠnĢaat keramikasında da sadəliyə doğru dəyiĢiklik baĢ verir. Antik dövrün 

düzbucaqlı kərpicləri kvadrat və qalın kərpiclərlə əvəz olunur, kirəmitlər xeyli kiçik 

ölçüdə hazırlanır. Əsasən Ģəhər qazıntılarından tapılan iki, kənarı yuxarı qatlanmıĢ 

müstəvi formada alt (keramida) və qövs Ģəklində üst (kolipter) kirəmitlər bunu 

deməyə əsas verir. 

Qəbələnin ilk orta əsr təbəqəsindən su kəməri üçün istifadə olunan gil borular 

tapılmıĢdır. Uzunluğu 40, diametri 16-10 sm olan belə borular bir-birinə geydirilir, 

birləĢən hissələri kirəc məhlulu ilə bərkidilirdi. Bəzən boru su xətləri biĢmiĢ kərpiclə 

hörülmüĢ arxlarda yerləĢdirilirdi. Suyun axarına nəzarət müəyyən məsafələrdə 

yerləĢdirilən iki yandan su tünglərinə bənd edilən xüsusi küplər vasitəsilə həyata 

keçirilirdi. Belə küplərdən su xəttini Ģaxələrə ayırmaq üçün də istifadə olunurdu. 

Ġlk orta əsr abidələrində aparılan qazıntılar zamanı aĢkar olunan maddi 

mədəniyyət qalıqlarının bir qrupunu da təndirlər təĢkil edir. Onların ölçüləri 30 sm-dən 

1,5 m-dəkdir. Ən çox 50-80 sm diametri olan təndirlərə təsadüf olunur. Belə təndirlərin 

dib hissəsində hava iĢləmək üçün gil boru qoyulur və yaxud deĢik düzəldilirdi. Bunlar, 

Ģübhəsiz, çörək biĢirmək üçün istifadə olunmuĢdur. Kiçik təndirlər evi qızdırmaq - kürsü 

üçün düzəldilir, böyük təndirlərdən isə çörək biĢirməklə bərabər, həm də meyvə 

qurutmaq üçün istifadə edilirdi. Görünür, onlar bəzən qab rolunu da oynamıĢdır; 

Beyləqanda aĢkar olunan bir təndirin içərisi darı ilə dolu idi. 

Gildən insan, heyvan və quĢ fiqurları hazırlanması ilk orta əsrlərdə də davam 

etdirilir. Bunlara daha çox dağ rayonları ərazisindəki yaĢayıĢ yerlərində və qəbirlərdə 

təsadüf olunur. Bəzən belə fiqurlar stilizə olunmuĢ Ģəkildə hazırlanmıĢ, yaxud onların 

elementləri qablara bəzək kimi vurulmuĢdur. Bunlar ölkədə xristianlığın qəbul 

olunmasına baxmayaraq bütpərəstliyin qalıqlarının hələ də güclü olduğunu nümayiĢ 

etdirir. Mingəçevir qazıntılarından büt Ģəklində düzəldilmiĢ müxtəlif uĢaq oyuncaqları 

tapılmıĢdır. Gənc nəslin tərbiyəsində, onları soykökləri ilə bağlayan bir amil kimi bu 

oyuncaqlar mühüm ro l oynamıĢdır.  

Ġlk orta əsrlərə aid maddi mədəniyyət nümunələrinin bir qrupunu ĢüĢə 

məmulatı təĢkil edir. Arxeoloji materiallar sübut edir ki, artıq bu dövrdə Azərbaycanda 



97 
 

yerli ĢüĢə istehsalı mövcud olmuĢdur. Qəbələdə, Torpaqqalada (Qax rayonu), 

Amarasda ĢüĢə istehsalı üçün iĢlədilən kürə qalıqları və hətta istehsal alətləri aĢkar 

edilmiĢdir. Azərbaycan Ģəhərlərinin ilk orta əsr təbəqələrindən tapılan ĢüĢə qab 

nümunələri, əsasən, darboğaz qabların qırıqlarından, kiçik bərnilərdən, qənddan və 

boĢqab biçimli qablardan ibarətdir. Rəngləri açıq-yaĢıl, tünd-yaĢıl və yaĢıl, bəzən 

çəhrayıdır. Bərnilərin oturacağı bir qədər içəriyə batıq formadadır. Bu qabların bəziləri 

boğazsız, bəziləri isə ağız hissədə az kənara geniĢlənən boğaza malikdir. Sonuncular 

bir növ enliboğaz küpələri xatırladır. Onlar əsas etibarilə ağızdan qabın oturacağına 

doğru uzanan sıx xətlərlə, bəzən qabın yanlarında üstdən aĢağıya mail qabartmalarla, ya 

da oyma naxıĢlarla bəzədilmiĢdir. Bərniyə bənzər qabların oturacaqları içəriyə batıq 

olmaqdan baĢqa, mərkəzdən yanlara doğru günəĢ Ģüalarını xatırladan düz və qövsvari 

xətlərlə də naxıĢlanmıĢdır. ġüĢə qabların hazırlanmasında tökmə və üfürmə 

üsullarından istifadə olunmuĢdur. NaxıĢsız, saya qablar çoxluq təĢkil edir. ġüĢə bəzəklər 

əsas etibarilə yaĢıl rəngli muncuqlardan ibarətdir; üzük, üzük qaĢı, hətta bilərzik və 

güzgü qalıqlarına da təsadüf olunur. Mütəxəssislər hələ ilk orta əsrlərdə 

Azərbaycanda bir neçə ĢüĢə istehsalı mərkəzləri olduğunu qeyd edirlər. Beyləqanın 

ĢüĢə bəzəkləri üçün daha xarakterik olanı qara rəngli bilərziklərdir. Bunlar, tapılan 

bilərziklərin üçdə iki hissəsindən çoxunu təĢkil edir. Bilərziklərin hamısı ucları bir-

birinə bitiĢdirilmiĢ çubuq Ģəklində olan ĢüĢə kütləsindən halqa formasında 

düzəldilmiĢdir. Əksər bilərziklərin bitiĢən yeri ilan baĢı Ģəklindədir. En kəsiyi dairəvi, 

yarımdairəvi və yaxud üçbucaq Ģəklindədir. Tək-tək eĢmə bilərziklərə də təsadüf 

olunur. 

DaĢdan hazırlanmıĢ maddi mədəniyyət qalıqları, demək olar ki, Azərbaycanın 

qazıntı aparılmıĢ bütün abidələrinin ilk orta əsr təbəqələrindən tapılmıĢdır. DaĢ torpaqda 

yaxĢı qaldığı üçün belə tapıntılar daha zəngindir. DaĢ məmulat ın əsas kütləsini, 

əlbəttə, memarlıq abidələrinin hissələri - sütunaltlıqları, kapitellər, qapı və pəncərə 

baĢlıqları və digər memarlıq bəzəkləri təĢkil edir. MəiĢət, təsərrüfat və dini ayinlərlə 

bağlı materiallar da kifayət qədər tapılır. Nümunə üçün Mingəçevirdən tapılmıĢ, 

üzərində alban yazısı olan xaçaltı daĢı, Bərdədən tapılan, künclərində qoç baĢı təsvir 

olunmuĢ kapiteli, Bərdə, ġamaxı, Qəbələ, Mingəçevir, Təzəkənd qazıntılarından 

aĢkara çıxarılmıĢ sütunaltlıqlarını, Bərdə, Ağdam, ġamaxı rayonlarından məlum olan daĢ 

heykəlləri, fallos formalı daĢları və digər nadir tapıntıları göstərmək olar. Beyləqan 

qazıntılarından kirkirə daĢları, duzqabı, dabandaĢı və Ģamdanlar tapılmıĢdır. Bey-

ləqandan tapılmıĢ kirkirənin üst daĢı daha maraqlıdır. Bu daĢın altında (dən deĢiyinin 

yanlarında) təvərə keçirmək üçün 14 sm uzunluğunda gəz açılmıĢdır. Məlumdur ki, 

təvərəli dən daĢları, müasir su dəyirmanları kimi, dənin iri və yumĢaq üyüdülməsi üçün 

nizama salına bilinirdi. Hər halda, Beyləqandan ilk orta əsrlərə aid təvərə gəzi olan kirkirə 

daĢının tapılması Azərbaycanda əhalinin su dəyirmanı ilə tanıĢlığını tamamilə sübut 

edən əsaslı dəlildir. 

DaĢ məmulatından danıĢarkən qazıntılardan tapılan ilk orta əsr möhürlərini də 

qeyd etmək lazımdır. Bunlar müxtəlif qiymətli rəngli daĢlardan düzəldilmiĢ, əsasən 



98 
 

Ģar formasında olan (bir tərəfində möhürün müxtəlif süjetli əksi həkk edilmiĢdir), ortası 

deĢikli daĢ məmulatıdır. Onlarda böyük ustalıqla maral, öküz, qoyun, keçi, Ģir, bəbir 

təsvirləri, bitki Ģəkilləri, hətta müxtəlif geyimdə insan fiqurları həkk olunmuĢdur. Ən 

çox möhür Mingəçevir və ġamaxı (ġərgah) qazıntılarından tapılmıĢdır. Beyləqandan 

tapılmıĢ dağ bülluru və əqiqdən hazırlanmıĢ möhürlər bərk daĢların incəliklə 

iĢləndiyinə gözəl misaldır. Dağ büllurundan olan möhürdə kəsmə üsulu ilə dizi üstdə 

dayanmıĢ keçi təsvir olunmuĢdur. Əqiqdən hazırlanmıĢ möhürdə isə ayaq üstdə duran 

keçinin qabağında oxa-bənzər ağac həkk edilmiĢdir. Mingəçevir və Qəbələdən üzərində 

müxtəlif möhürlərin əksi basılmıĢ gil bulla (sulquc) nümunələri də tapılmıĢdır. Maraqlıdır 

ki, Azərbaycanın özündə daĢ möhürlərin çıxarları və yarımfabrikatlarına da təsadüf 

olunur, bu da onların müəyyən hissəsinin yerli istehsal olduğunu sübut edir. 

Ġlk orta əsr təbəqəsindən tapılan sümük əĢyalar və bəzək Ģeyləri bu dövrdə 

həmin məmulatdan geniĢ istifadə olunduğunu nümayiĢ etdirir. Beyləqandan sümük 

dəstək, Mingəçevirdən sümük daraq, ġərgah və QuĢçudan sümükdən bıçaq sapları 

tapılmıĢdır. Mingəçevirdən tapılmıĢ bir sümük təbəqənin üzərində atlı təsvir 

olunmuĢdur; yəhər, atlının geyimi və silahı aydın bilinir. Bir daraq sınıq xətlər və iç -içə 

olan dairələrlə naxıĢlanmıĢdır. Qazıntıların ilk orta əsr təbəqələrində baĢ hissəsi əl, 

heyvan və quĢ baĢı Ģəklində düzəldilmiĢ sümük sancaqlara, düymə, iy baĢlıqları və toqqa 

bəzəklərinə də təsadüf olunur. ġamaxı rayonunda Qalacıq yaĢayıĢ yerindən sümükdən 

toxuculuq alətləri - kirkit və kiçik bıçaqlar tapılmıĢdır. 

Arxeoloji qazıntılardan ağac məmulatı torpaqda pis qaldığından az tapılır. 

Nisbətən yaxĢı qalanı ardıc ağacı qalıqlarıdır. Bu ağacdan Beyləqanda tikinti iĢlərində və 

xüsusilə quyuların ağzını bağlamaqda geniĢ istifadə edilmiĢdir. Qazıntılardan tapılan 

metal əmək alətləri, ağac alət və əĢyaların metal hissələri hələ ilk orta əsrlərdə 

Azərbaycanda ağaciĢləmə sənətinin inkiĢaf etdiyini göstərir. Mingəçevirdə katakomba 

qəbrindən toxucu dəzgahının hissələri tapılmıĢdır. Demək olar, bütün qazıntılarda 

tikintidə istifadə olunmuĢ ağac qalıqlarına (tir, dirək, pəncərə çərçivəsi, Ģəbəkə və s.) 

təsadüf olunur. Çox hallarda çürümüĢ vəziyyətdə tapılan bu qalıqlar tikintidə 

Azərbaycanın zəngin möhkəm və davamlı ağac növlərindən (palıd, Ģabalıd, fıstıq, 

qarağac və s.) istifadə olunduğunu nümayiĢ etdirir. Mingəçevir və ġərgahdan ağacdan 

təsərrüfat və məiĢət qabları tapılmıĢdır. Onların bəziləri zəngin naxıĢlanmıĢdır. Bir 

əĢyanın üzərində dairə, quĢ və maral rəsmləri verilmiĢdir. 

Azərbaycanın ilk orta əsr maddi mədəniyyətinin bir qrupunu sikkə qalıqları 

təĢkil edir. Bu dövrdə Azərbaycanda əsasən Sasani sikkələri dövriyyədə olmuĢdur. 

Onların qalıqlarına dəfinə Ģəklində və tək-tək qazıntılarda və təsadüfi tapıntılarda rast 

gəlinmiĢdir. Bu cəhətdən Qəbələ dəfinələri (Dəlləkotu adlı yerdə), Bakı dəfinəsi, 

Göyçay dəfinəsi və s. xüsusi qeyd edilməlidir. Qəbələ dəfinəsində Sasani pulları ilə 

birlikdə daha qədim dövrə aid Parfiya və Roma sikkələri də olmuĢdur. Azərbaycan 

ərazisində, demək olar ki, bütün Sasani padĢahlarının pullarına təsadüf edilmiĢdir. 

Arxeoloji qazıntıların ilk orta əsr təbəqələrində yazılı abidələr, az da olsa, 

aĢkara çıxarılmıĢdır. Bunların içərisində Mingəçevirdən tapılmıĢ alban yazıları xüsusi 



99 
 

əhəmiyyətə malikdir. Bu yazılar bir ədəd xaçaltı böyük daĢın və bir neçə gil Ģamdanların 

və qabların üzərində qalmıĢdır. Xaçaltı daĢda 62 hərf, qalan abidələrdə isə 140-dək 

hərf-iĢarə olduğu müəyyən edilmiĢdir. Mingəçevir yazılarının alban yazısı olduğu 

Ģübhə oyatmasa da, onların oxunuĢu hələ də baĢa çatdırılmamıĢdır. Alban yazıları V-

VIII əsrin əvvəllərinə aiddir. Ġkinci qrup yazılar pəhləvi (orta fars) dilində olan yazı-

lardır. Bu yazılara əsasən pullar üzərində və Dərbənd qala divarlarında rast gəlinir. 

Dərbənd pəhləvi yazıları əsasında Ģəhərin və qala divarların ın tarixinə dair xey li 

məlumat əldə edilmiĢdir. Cənubi Azərbaycanda, Muğanın mərkəzi h issəsində 

yerləĢən MiĢkinĢəhr adlı yerdə aparılan qazıntılar zamanı pəhləv i dilində daĢ 

üzərində maraqlı bir yazı tapılmıĢdır. Yazı IV əsrə aiddir. Yazıda Nərse-Hörmüz 

adından burada qala tikild iyi göstərilir.  

Üçüncü qrup yazılar isə xristian abidələrində təsadüf olunan ermənidilli 

yazılard ır. Onların nümunələri Mingəçevirdən (VII əsr), Govurqaladan (IX əsr) və 

digər yerlərdən məlumdur. Govurqaladan tapılan daĢ sarkofaqın qapağı üzərində 

IX əsrin sonlarında Alban dövlətini bərpa etmiĢ Həmmamın qardaĢının adı 

yazılmıĢdır. Görünür, hökmdar ailəsinə aid qəbiristanlıq həmin dövrdə bu ərazidə 

yerləĢmiĢdi. 

 

 

 

 

 

 

 

§ 2. YAZI. MƏKTƏB. ƏDƏBĠYYAT 
 

a) Albaniya - Tarixi taley in xüsusi hökmülə A lbaniyanın yerli mənĢəli 

yazılı abidələri dövrümüzə qədim erməni dilində gəlib çatmıĢdır. Lakin XIII 

əsrədək alban ədəbiyyatı, Ģübhəsiz, alban dilində yazılmıĢdır.  

Xristianlıq qəbul edilənə və Albaniyada dövlət dininə çevrilənədək 

albanların öz yazısı olmuĢ, bütün ölkə üçün tayfalararası ünsiyyət vasitəsi kimi 

alban dili geniĢ intiĢar tapmıĢdı. Alban dilində yerli yazı və ədəbiyyatın  yaranması 

ermənilərdə və gürcülərdə olduğu kimi, ölkənin xristianlaĢ ması ilə bağlı idi. Dini 

ədəbiyyatın albancaya ilk tərcümələri siryani dilindən olmuĢdur. Moisey 

Kalankatlının verdiy i məlumatlar Albaniyanın qədim Suriyanın vilayətləri və 

Fələstinlə köhnə əlaqələrinin o lduğunu göstərir.  

Albanların öz doğma dillərində yazı və ədəbiyyatın olması obyektiv tarixi 

zərurətdən irəli gəlirdi. Sosial-iqtisadi və siyasi Ģərait A lbaniyanın öz ədəbiyyatının 

yaranması üçün zəmin hazırlamıĢdı. V əsrin baĢlanğıcında arami qrafikası əsasında 

alban yazısı -əlifbası təkmilləĢdirildi. Antik müəlliflərə görə, albanlar hələ e.ə. I 

əsrdə öz yazılarından istifadə edirdilər. V yüzilin əvvəllərində təkmilləĢdirilmiĢ 52 



100 
 

fonemli alban əlifbası fıĢıltılı və boğaz səsləri ilə zəngin idi. V əsr erməni 

müəlliflərin in özlərinin et iraf etdiyi kimi, alban dili ermənilər üçün "yad" dil id i.  

Məhz bu dövrdə alban hökmdarı Asuagenin, alban patriarxı Ġyeremin in 

yardımı ilə "Tövrat" və "Ġncil"in, "Liturgiya" (xristianların əsas ibadət ayini) və 

baĢqa dini kitabların tərcüməsi üzrə uğurlu iĢlər görüldü. Müəllim kimi 

hazırlaĢdırılmıĢ bir çox gənc ölkənin müxtəlif vilayətlərinə yollandı. A lbaniyanın 

ayrı-ayrı vilayətlərindən olan, dövlət ərzaq payı ilə təmin edilmiĢ uĢaqlar dəstə-

dəstə məktəblərə göndərild ilər. Tərcümə dini ədəbiyyatı ilə yanaĢı, yerli orijinal 

agioqrafik (alban müqəddəslərin in həyatı) və dünyəvi ədəbiyyat da yaranırdı. 

Albanlar öz yazılarından beynəlxalq yazıĢ malarda da istifadə ed irdilər. 

V-VII əsrlər alban yazısının çiçəklənmə dövrü hesab olunur. Məhz bu 

dövrdə, A.Q.ġanidzenin sözləri ilə desək, "albanlar Qafqazın siyasi və mədəni 

həyatının bütün sahələrində gürcülər və ermənilərlə eyni dərəcədə bərabər fəallıqla 

iĢtirak edird ilər". 

Erkən alban ədəbiyyatı əlveriĢ li tarixi-mədəni Ģəraitdə təĢəkkül tapdı. Bu - 

müstəqil Alban dövlətinin mövcud olduğu, alban arĢakilərin in və onları əvəz edə n 

böyük alban hökmdarları - Mihranilərin hakimiyyətdə olduqları, müstəqil alban 

kilsəsinin fəaliyyət dövrü idi. 

Ədəbiyyatın inkiĢafı nəticəsində maraq dairəsi geniĢlənmiĢ, bu isə öz 

əksini müxtəlif janrlarda tapmıĢdı: agioqrafik əsərlər, tarixi xronikalar, hüquqi 

sənədlər - kilsə qanunları və dünyəvi qanunlar yaranmağa baĢladı. V-VI əsrlərdə 

siyasi səbəblər üzündən ədəbiyyatda ellinpərəst istiqamət nəzərə çarpdı.  

Dövrün alban ədəbi ənənələrinə bizə yetiĢmiĢ aĢağıdakı tarixi narrat iv 

mənbələr aiddir: Moisey Kalankatlının "Alban tarixi", VII əsr Ģairi Davdəkin 

elegiyası, alban hüquqi mənbələri olan kilsə qanunları (V əsr Aquen məclisin in 

qanunu və Simeonun qanunu adı ilə tanın mıĢ 705-ci il Partav məclisin in qanunu). 

Moisey Kalankatlının  I-X əsrlər Albaniyası və albanların , eləcə də baĢqa 

xalq ların tarixinə həsr etdiyi əsərinin əhəmiyyəti olduqca böyükdür. "Alban tarixi" 

Azərbaycanın ictimai-iqtisadi, siyasi, ideoloji və mədəni tarixin i, eləcə də tarixi 

coğrafiyasını və etnogenezini və s. öyrənmək baxımından hədsiz maraq doğurur.  

Moisey Kalankatlı qüdrətli alban hökmdarı CavanĢirin müasiri idi; məhz 

bu dövr Albaniyanın siyasi və mədəni d irçəliĢi dövrü sayılırdı. Hərbi istedadı, 

müdrik və çevik siyasəti ilə Albaniyanı öz əzəli hüdudlarında - cənubda Araz 

çayından, Ģimalda Dərbəndədək olan ərazidə birləĢdirən və bərpa edən, müstəqil daxili 

və xarici siyasət yeridən, alban kilsəsinin müstəqilliyini qoruyub saxlayan CavanĢir, 

Ģübhəsiz, xüsusi yazılı abidədə öz dövrünün inikasını görmək arzusu ilə Moisey 

Kalankatlıya "Alban tarixi" kitabını sifariĢ verir. Həmin kitabın meydana gəlmə 

səbəblərindən biri də budur. 

Üç tərəfdən olan siyasi təzyiq Ģəraitində dövlətin müstəqilliyini saxlamaq, 

özünün mədəni-ideoloji bənzərsizliy ini qorumaq naminə alban xalqını mübarizəyə 

səfərbər etmək məqsədilə dövrün Ģanlı səhifələri ilə yanaĢı, Bibliya dövründən "bu 



101 
 

günədək" (yəni VIII əsrədək) baĢ verən hadisələri iĢıqlandıran bir əsərin olması vacib 

idi. 

Beləliklə, "Alban tarixi" müəllifinin məqsədi Alban məmləkətinin, onun 

xalqının, ərazisinin, siyasi və mənəvi həyatının yaranma və inkiĢaf tarixini əks etmək, 

onun ArĢakilər və Mihranilər sülalələrinə mənsub hökmdarlarının, xüsusilə CavanĢirin 

dövrünü təsvir etmək, hakimiyyətin arasıkəsilmədən irsən keçdiyini göstərmək, apostol 

patriarxlığı ilə baĢlamıĢ avtokefal (müstəqil) alban kilsəsinin yaranma tarixin i izləmək 

olmuĢdur. 

Beləliklə, bu abidə Albaniyanın müstəqil dövlətçiliyini və müstəqil kilsəsini 

mədh etmiĢdir. 

"Alban tarixi" üzərində sonradan aparılmıĢ redaktə izlərinə baxmayaraq, 

abidənin ifadə tərzi, haqqında danıĢılan məlumatların nisbi tamlığı, müəllifin maraq 

dairəsinin geniĢliyi, ölkənin daxili və xarici həyatında baĢ verən hadisələrin dəqiq tarixini 

müəyyənləĢdirməyə imkan verən xronoloji sistemin iĢlənib hazırlanması, dövr üçün 

demək olar, xarakter olan tarixi duyumun olması, müəllifin hadisələri Ģərhində müəyyən 

obyektivliyin mövcudluğu belə bir fikir yaradır ki, o dövrdə Albaniyada müəyyən 

ənənələr və tarixi Ģərh etmə təcrübəsi olmuĢdur. 

Əsər strukturuna görə üç hissədən ibarətdir: Birinci hissə Bibliya tarixi ilə 

baĢlayır. Mənbədəki məlumata görə, mənĢəcə Yafəs soyundan olan albanlar bu soyun 

Getarilər nəslinə mənsubdular. Ermənilər isə baĢqa bir nəsildən - Foqarmadan 

(Toqarmadan) törəmələrdir. 

Qaynaqda albanların adı yazısı olan 15 xalqın sırasında çəkilir. Ölkənin tarixi 

coğrafiyası - coğrafi təsvir, təbii sərvətlərin xarakterizə edilməsi, ölkə hüdudlarının 

dəqiq göstərilməsi ilə təqdim edilmiĢdir. IV fəsildən Albaniyanın real tarixinin Ģərhinə 

baĢlanır. Yerli hakim olan Aran ölkənin ilk hökmdarı adlandırılır, ondan sonra söhbət 

ArĢakilər sülaləsindən olan alban hökmdarları haqqında gedir. Birinci kitabda 

xristianlığın yayılma tarixi görkəmli yer tutur; V əsr Aquen məclisinin kilsə qanunları 

haqqında məlumat verilir. Birinci kitab hunların ölkəyə hücumunun təsviri ilə baĢa 

çatır. 

Ġkinci kitab 552-ci ildən baĢlayır və 711-ci il hadisələri ilə tamamlanır. 

Burada Ġran-Bizans, Ġran-Ərəb müharibələri təsvir edilir, alban hökmdarı CavanĢirin 

bu müharibələrdə iĢtirakı qələmə alınır. Mihranilərin tarixi, xüsusilə CavanĢirin və 

Varaz Tiridatın hakimiyyəti əks etdirilir, alban katolikosu Vironun fəaliyyəti gös-

tərilir. 

Üçüncü kitab ərəblərin tarix səhnəsinə çıxmaları, onların 698-ci ildən 877-ci 

ilə qədər Albaniya, Ermənistan və Ġberiyaya hücumlarına həsr olunub. Daxildə baĢ 

verən hadisələrdən Varaz Tiridatın hakimiyyətinin son illəri, hunlarla qarĢılıqlı 

münasibətlər, alban katolikosu Nerses Bakurun fəaliyyəti əks olunub. Kitab X əsr hadi-

sələri, alban hökmdarları və katolikoslarının siyahısı ilə baĢa çatır. 

Moisey Kalankatlının öz əsərini alban dilində yazdığını inkar edən erməni 

alimləri etirazlarını əslində yalnız bir dəlillə gös tərməyə çalıĢırlar: o da həmin əsərdə 



102 
 

VII əsrdə yazılan və dövrümüzə "Alban tarixi" vasitəsilə qədim erməni dilində çatan 

Ģair Davdəkin yazdığı böyük alban hökmdarı CavanĢirin ölümünə elegiyadır. ġair 

Davdək özündən sonra, erməni alimlərinin dili ilə desək, "qanı qanından olmayan 

alban hökmdarının" Ģərəfinə "akroĢlir üslubunda" yazılan ağıdan baĢqa heç bir əsər 

qoymamıĢdır. Tədqiqatlar nəticəsində aydınlaĢdırılıb ki, mətnin alban redaktəsində 

olan əlyazmalarında həmin elegiya erməni əlifbasının ilk 19 hərfinə uyğun, hər biri 

dörd sətirlik 19 bənddən ibarətdir. Mətnin erməni redaktələrində olan baĢqa 

əlyazmalarında isə bəndlərin sayı erməni əlifbasındakı bütün hərflərlə uyğunlaĢ -

dırılaraq 36-ya çatdırılır. Əgər 1-19-cu bəndlərdə Ģerin ahəngində, ölçüsündə bir 

tarazlıq və səlislik müĢahidə edilirsə, 19-cu hərfdən sonra həm Ģerin ölçüsündə, həm 

də formasında birinci hissədən fərqli cəhətlər yaranır (dörd sətirlik bəndlər iki və ya 

üç sətirlik bəndlərlə əvəz edilir). Sözsüz ki, burada sünilik, zorluq hiss olunur. 

Məlumdur ki, belə Ģeirlərdə heç də həmiĢə əlifbanın bütün hərfləri əhatə edilmir. 

Davdək də öz Ģerində 52 hərflik alban əlifbasının yalnız 19 hərfini əhatə edə 

bilərd i. 

Erməni dilinə tərcümə prosesində alban əlifbası tərcümə edilən dilin, yəni 

erməni dilinin əlifbası ilə əvəz edilmiĢ, eləcə də Ģairlik məharəti nümayiĢ 

etdirilmiĢdir. Onu da qeyd edək ki, Davdəkin CavanĢirin ölümünə həsr etdiyi 

mərsiyənin Azərbaycan variantı bu gün də yaslarda oxunur. Məzmununa, ifadə 

tərzinə görə Davdəkin elegiyası Ermənistandan Albaniyaya gəlmiĢ yadelli Ģair 

tərəfindən sifariĢlə yazıla b ilməzdi. Elegiya - çarəsizlik, öz yaxının ı itirən Ģairin 

dərin kədəri, bütün doğma alban ölkəsin in nisgili idi:  

 

"Ey ilahi kəlamları xəlq eləyən ulu Tanrı, 

 Özün nəğmə - ağı söylə, yad et bizim hökmdarı.  

Elə nəğmə - ağı qoş ki, bu əvəzsiz itki üçün 

 Gözümüzdən gecə-gündüz axsın odlu göz yaşları". 

 

ġair bir neçə dəfə CavanĢir Ģəxsiyyətinin böyüklüyünü ("Onun Ģöhrəti 

bütün torpaqlara yayılmıĢ, adı dünyanın hər tərəfinə çatmıĢdı") qeyd edir, bu 

itkinin öz ölkəsi - Albaniya üçün əhəmiyyətini oxucularına da çatdırmağa çalıĢır.  

Alban epiqrafikasın ın öyrənilməsi səviyyəsi alban qayaüstü yazıların ın 

həddən artıq azlığı ilə əlaqədar olaraq ibtida i mərhələdədir. Bu vaxtadək həmin 

yazıların oxunması və açılmasına açar ola b iləcək bir neçə sətirdən ibarət böyük 

yazılı abidə və ya ikidilli yazı aĢkarlanmayıb. Bunlardan baĢqa, alban 

epiqrafikasının öyrən ilməsi canlı Qafqaz d illərin in, baĢlıca o laraq ud in, eləcə də 

qədim gürcü, orta fars və b. dilləri bilməyi də tələb edir.  

1948-ci ildə Mingəçevirdə aĢkar olunmuĢ alban yazıları bu gün də maraq 

doğurur və öz əhəmiyyətini saxlamaqdadır.1  
 

1 Bu yazılarda bəzisinin türk (K.Əliyev) və ləzgi (Y.Yarəliyev) dillərində 

oxunması cəhdləri olmuĢdur - red.  



103 
 

Bu yazılı lövhə V-VII əsrlərin Sudağılan adlanan Ģəhərgahdakı məbədin 

otaqlarından birində aĢkar olunub. Lövhədə hündürlüyü 5-5,5 sm olan 56 hərf 

vardır. Bu, ən uzun və rabitəli yazılardan biridir, o, kapitelin karn izi üzrə uzanaraq, 

onu dörd tərəfdən əhatə edir. Mingəçevirdə aĢkar edilmiĢ alban yazılı kitabəsi 21 

iĢarədən ibarətdir, 4 sətirlidir. Üzərində alban yazısı olan dördkünclü Ģamdan da 

tapılmıĢdır. 

Alban yazılarına aidiyyəti Ģübhə doğurmayan Mingəçevir kitabələrindən 

baĢqa, alban yazılarına aidiyyəti çətinliklə güman ed ilən b ir sıra kitabələr də 

mövcuddur: 1. Köhnə Gəncənin xarabalıqlarında tapılmıĢ, üç sətirlik qabarıq yazı 

həkk edilmiĢ iki gil qab parçası; 2. Dağıstanın Qunib rayonunun Oroda kəndində 

aĢkar edilmiĢ yazılı daĢ; 3. Dərbənd qalasının Ģimal xarici divarı üzərindo on beĢ 

hərfdən ibarət olan yazı; 4. Dərbənddən cənubda, Kürtənçay yaxınlığındakı meĢədə 

üç qəbiristanlıqda aĢkar edilmiĢ erməni yazıları arasında erməni qrafikasın ın  

yardımı ilə oxunmayan yazılar. 

b) Adurbadaqan - Cənubi Azərbaycanın ərazisində indiyədək tapılmıĢ 

yazılı abidələr MiĢkinĢəhr və Təxt i-Süleymanda aĢkar edilmiĢ orta fars yazıları ilə  

məhdudlaĢır. Bu, bütün imperiyada olduğu kimi, Azərbaycan ərazisində də orta 

fars dilinin  kargüzarlıq dili kimi qəbııl ed ild iyini göstərir.  

Orta fars (pəhləvi) yazısı arami qrafikasının müxtəlif növlərindən birinə 

əsaslanır. Əlifba 22 iĢarədən ibarətdir. Əcnəbi yazının Ġran dillərinə tətbiqi bəzi 

hərf və hərf birləĢ mələrində (liqarura larda) çoxmənalılıq doğururdu. Yazı sağdan 

sola yazılırd ı. Pəhləv i yazısında tarixi orfoqrafiya qəbul edilmiĢdi. Yazın ın əsas 

xüsusiyyətlərindən biri ideoqramların - Ģərti iĢarələrin çoxluğu idi. Arami 

ideoqramları oxu  zamanı mexaniki o laraq Ġran ekv ivalentləri ilə əvəz o lunur, bu 

ideoqramlara Ġran Ģəkilçiləri əlavə edilird i. Belə liklə, ideoqram vahid iĢarə kimi 

qəbul edilirdi. Lakin belə ideoqrafik yazılıĢ məcburi deyildi. Sözləri fonetik 

baxımdan da təsvir etmək olardı.  

Ola bilsin ki, o uzaq illərdə Azərbaycanda iĢlədilən dillər də bugünkü çox 

qədim dil və dialekt lər (Mid iya dilin in xələfləri o lan hərzani, kərinqani dilləri, 

Ramand dialektləri, dağlıq  Taliqan və Rudbar bölgələrinin  Ģivələri və s.) kimi 

yazısız id ilər. Yazı, dil və ədəbiyyat o vaxt intiĢar tapır ki, biliklərin nəsildən-nəslə 

ötürülmə ənənəsi olsun. Biliklərin ötürülməsi üçün əsas mənbə isə məktəbdir. Orta 

fars mənbələri frahangestan adlanan məktəblərin çoxsaylılığ ını təsdiq edir. 

"Kavadın oğlu Xosrov və cavan" əsərində (VI əsr) adlı-sanlı ailələrdən olan 

cavanların bu məktəblərdə necə oxumasından ətraflı danıĢılır. Məlum olur ki, ilk 

növbədən onlara "Avesta"nın əsas hissələri olan YəĢtlər, Qatalar, Yəsna, Videvdat və 

eləcə də "Avesta"nın orta fars tərcümələri və onun Ģərhləri - Zənd öyrədilirdi. Tədris 

fənləri sırasına bədii ədəbiyyat, tarix, bəlağət və astronomiya daxil idi. Hər bir gənc at 

sürmək, ox atmaq və nizə tullamaq məharətinə malik olmalı idi. Tədris kursuna Ģahmat, 

dama, top (müasir polosayağı) oyunlarının öyrədilməsi də daxil idi. Bədii sənətin 

öyrədilməsinə, mahnı oxumaq və musiqi alətlərində (simli kifara və sitrada) çalmaq 



104 
 

bacarığına da az əhəmiyyət verilmirdi. Beləliklə, frahangestanda təhsilini baĢa vuran 

cavan dünyəvi və hərbi həyata hazır olurdu.  

Kahinlik məktəbi herbedestan termini ilə ifadə olunurdu. Bu məktəblərdə 

kahinlər (herbedlər) xaviĢt termini ilə ifadə olunan Ģagirdlərə dərs deyirdilər. Bu 

Ģagirdlər öz təhsil haqlarını özləri ödəyirdilər. Tədris prosesində Avesta və Zənd mətnləri 

əzbər öyrədilir, Qataların dürüst yadda saxlanmasına xüsusi fikir verilirdi. 

Kahinlik məktəblərindəki Ģifahi təhsil prosesi haqqında ətraflı məlumat 

"Avesta"nın itmiĢ fəsillərindən biri olan "Herbedistan"da verilmiĢdir. 

Sasani dövlətində yaĢayan xristian əhalinin də öz məktəbləri var idi. Tarixən 

məlumdur ki, I ġapur və onun ilkin davamçılarının iĢğalçılıq müharibələri nəticəsində 

Suriya, Kilikiya, Kappadokiya və xristian əhalili baĢqa ölkələrin ərazisi ələ keçirildi, 

onların əhalisi zor gücünə Ġran Ģəhərlərinə köçürüldü, bu - Sasani dövlətində 

xristianların sayını, onların dövlət həyatında rolunu artırdı. 

Ġbtidai təhsil verən və əsas etibarilə d ini xarakter daĢıyan xristian 

məktəblərində Ģagirdlərə müqəddəs kitablar - "Tövrat" və ―Ġncil" və onların Ģərhi 

öyrədilirdi. 

Cənubi Azərbaycan ərazisində indiyədək aĢkar edilən epiqrafik abidələr sayca 

çox cüzidir. Səlmas Ģəhərindən 30 km Ģərqdə yerləĢən Xani-Taxta kəndində sonralar 

səyyah və tədqiqatçıların dəfələrlə haqqında məlumat verdikləri qayaüstü relyef var. 

Zamanın təsirilə artıq korlanmaqda olan bu təsvirin sol tərəfində at üstündə ĢahənĢah, 

onun yanında iki piyada fiquru, daha sonra isə bir atlı nəqĢ edilmiĢdir. 

Tədqiqatçılardan F.Zarreyə görə, həmin qayaüstü relyefdə I ƏrdəĢir və onun oğlu I 

ġapur təsvir edilmiĢdir. Tədqiqatçılardan R.Ker-Porter və K.Leman-Hauptın da 

vaxtilə görüb təsdiq etdikləri kimi, relyefdə indi tamamilə məhv olub getmiĢ orta 

fars yazısı olmuĢdur. 

1966-cı ilin yayında Tehran arxeoloji muzeyinin əməkdaĢı QəmbəxĢ Fərd Xiav 

çayı hövzəsini (Muğanın mərkəzi hissəsi) tədqiq edərkən, MiĢkinĢəhrdən cənubda, orta 

əsr coğrafiyaĢünaslarının Varavi Ģəhərinə uyğun gələn yaĢayıĢ yerində daĢ üzərində orta 

fars kitabəsi aĢkar etmiĢdir. Bu kitabə çiy kərpicdən tikilmiĢ orta əsr qalasının 

yaxınlığındakı Baği Novruz dərəsində idi. Kitabədə göstərilən tarix - II ġapurun 27-ci 

ili, mehr (yəni mart) ayı 335-336-cı ilə uyğun gəlir. Yazının məzmunundan görünür ki, 

Nərse-Hörmüz adlı birisi bu qalanı yeddi ilə tikmiĢdir. Kitabə vasitəsilə qalanın 

yanından keçənlərə müraciət edən Nərse-Hörmüz, onlardan qala ürəklərincə olsa, onu 

xoĢ sözlə yad etmələrini xahiĢ edir; qalanı bəyənməyənlərə isə bundan daha yaxĢısını 

tikməyi tövsiyə edir. Cənubi Azərbaycan ərazisində bu günədək aĢkar edilmiĢ ən qədim 

Sasani epiqrafik abidəsi olan MiĢkinĢəhr kitabəsi tarixi keçmiĢimizi öyrənmək 

baxımından qiymətli olduğu kimi, qala tikintisi haqqında məlumat verən hələ ki, 

yeganə yazıdır. 

Sasanilərin hakimiyyəti altında birləĢ miĢ müxtəlif xalqların, o cümlədən 

azərbaycanlıların elmi fəaliyyətlərini müxtəlif xarakterli elmi iĢlərin hələ Sasani 

dövründən yunancadan pəhləviyə, sonradan isə ərəb dilinə tərcümələri təsdiq edir. 



105 
 

Əlbəttə, ümumsasani dövrü mədəniyyəti və elminin nümunələri olan və orta fars dilində 

yazılan bu əsərlərdən məhz hansının imperiyanın Adurbadaqan -Azərbaycan 

vilayətindən çıxan alimlər tərəfindən yazıldığını aĢkar etmək, bəlkə də, qeyri-

mümkündür. Bununla belə, Sasani dövləti mədəniyyətinin inkiĢafında öncül 

yerlərdən birini tutan suriyalılarla yanaĢı, bu dövlətin ən böyük dastkertlərindən birinin 

sakinləri olan azərbaycanlıların da bu mədəniyyətin tərəqqisində mühüm mövqe 

tutduqları Ģübhəsizdir.  

Sasani ZərdüĢt kilsəsi imperiyanın müxtəlif dinli və dilli əhalisi arasında gedən 

mədəni mübadilənin qarĢısını ala bilmədi, hətta dövlətin ərazisində yerləĢən 

xristianların tədris etdiyi və Aristotel irsinin öyrənildiyi fəlsəfi məktəblərin 

mövcudluğuna da göz yummalı oldu. ZərdüĢt ruhaniləri Hindistan mədəniyyəti və 

dininin göstərdiyi təsirlə də hesablaĢmalı idilər. Belə ki, "Avesta"nın orta fars dilinə 

tərcüməsinə qədim hind fəlsəfə və tibbinin əsasları, Aristotelin varlıq kateqoriyası da 

daxil edildi. 

Elm və ədəbiyyata Hindistanla yanaĢı, Yunanıstan və Babilis tanın da yüksək 

təsiri vardı. Orta fars dilli əsərlərdə, yaxud onların ərəbcə olan tərcümələrində bu 

alimlərin əsərləri haqqında məlumat verilmiĢdi.  

Orta fars dilinə edilmiĢ tərcümələr arasında Aristotel, Ptolemey, Hippokrat və 

b.-nın riyaziyyata, təbabətə, astronomiyaya və s. aid əsərləri ilə yanaĢı, hind 

alimlərin in məntiq və bəlağətə, astronomiya və ulduzların cədvəlinə həsr etdikləri 

əsərlər də vardır. 

Sasani dövlətinin hər yerində olduğu kimi, Azərbaycanda da bu dövrdə il 

hesabı günəĢ ilinə əsaslanan "zərdüĢti" (və ya Kiçik Avesta) təqvimi üzrə aparılırdı. 

Bu təqvim hər biri 30 gündən ibarət olan 12 aydan və əlavə 5 gündən təĢkil olunmuĢdu. 

Ayların adları "Avesta"dakı allahlar panteonundan götürülmüĢdü: birinci fərvərdin ayı 

21 martdan 20 aprelədək davam edir, bundan sonra ordveheĢt, xordad, tir, amordad, 

Ģəhrivər, mehr, aban, adur, dey, vehmen, spandərməd və frəvərdigan gəlirdi. 365 gündən 

ibarət olan zərdüĢti təqvim ili astronomik günəĢ ilindən 6 saat qısadır, ona görə hər 

dörd ildən bir təqvim ilinin baĢlanğıcı bir gün irəli çəkilirdi. 120 ildə bu fərq 30 günə 

bərabər olurdu. Təqvim ilini günəĢ ilinə uyğunlaĢ dırmaq məqsədilə III Yəzdigərd in 

632-ci il iyunun 16-dan hakimiyyət baĢına gəlməsilə qəbul edilən təqvimin 120-ci 

ilinə 13-cü ay əlavə edilmiĢdi.  

Sasanilər dövründə təqvim, 365 günlük "yerini dəyiĢən" günəĢ ili ilə yanaĢı, 

366 günlük "uzun" illə də hesablanırdı. Belə uzun il Yulian və Qriqorian təqvimlərində 

olduğu kimi, 4 ildən bir təkrar olunurdu. Lakin "uzun" ilin mütəmadi istifadə 

olunmaması mövsümi bayramlar, eləcə də "Avesta‖nın müəyyən etdiyi dini bayram və 

mərasimlərlə təqvim arasında uyğunsuzluğun yaranmasına səbəb olurdu. Bu, özünü 

yazın gəlməsini xəbər verən Novruz bayramının keçirilməsində daha çox göstərirdi. 

Qədim iranlıların astronomik təsəvvürünə görə yeni il "GünəĢin Qoç bürcünə daxil 

olması", yəni yaz gecə-gündüz bərabərliyi gününə təsadüf etməli idi. Ġran alimi 

S.Tağızadənin tədqiqatına görə, zərdüĢti təqvimindən e.ə. 441-ci ildən bəri istifadə 



106 
 

olunmağa baĢlanmıĢdır. 

Ġlk Sasanilər dövründə baĢlanğıcı 208-ci ildən götürülən vahid Sasani erası 

haqqında təsəvvür mövcud idi. Ġran və Hindistan zərdüĢtiləri indiyə kimi tarixin 

hesabını sonuncu Sasani Ģahı III Yəzdigərdin erası ilə  aparırlar.  

Elmin coĢqun inkiĢafı I Xosrov ƏnuĢirəvanın Ģahlığı dövrü ilə bağlıdır. 

Aqafinin məlumatına görə, 539-cu ildə Afina akademiyası bağlandıqdan sonra yunan 

filosofları I Xosrovun sarayına gəlmiĢ və ĢahənĢah tərəfindən hörmətlə qarĢılanmıĢlar. 

Yeni Ģəhərlərin tikintisi, saray və məbədlərin ucaldılması, suvarma sisteminin qurul-

ması, körpü və bəndlərin tikilməsi hərtərəfli bilik tələb edirdi. Əyiricilik və toxuculuq 

iĢləri üçün dəzgahlar, boyalar lazım idi. III-VII əsrlərdə kamil səviyyəyə çatmıĢ 

sənətkarlıq, təcrübə ilə yanaĢı, texniki biliklərə yiyələnməyi də tələb edirdi. Bu 

biliklərin açarları isə müxtəlif minerallar, filiz, qiymətli daĢlar, rənglərin hazırlanması 

və s. haqqında məlumat verən kitablarda və baĢqa texniki vəsaitlərdə mövcud idi. 

Mənbələrin yazdığına görə, Azərbaycanda çıxarılan civə və neft elə o zamandan bəri 

yaxĢı məlum idi və geniĢ istifadə olunurdu. Ərəb müəlliflərinin məlumatına görə ġizin 

civəsi, qızılı və s. yüksək keyfiyyəti ilə fərqlənirdi. 

Cənubi Azərbaycanın da daxil olduğu böyük Sasani dövlətinin müxtəlif həyat 

sahələrini xarakterizə edən və bu dövlətin xalqları üçün ümumi olan ədəbi əsərlər 

dövrümüzədək yalnız Sasanilərin dövlət dili olan orta fars dilində gəlib çatmıĢdır. 

Bunların içərisində dini abidələr üstünlük təĢkil edir. Bu dini əsərlərin əhəmiyyəti yalnız 

zərdüĢtilərin Avestanın mətnlərinin tərcümələrini və onlara yazılmıĢ Ģərhləri qoruyub 

saxlamaları ilə deyil, eyni zamanda tarixə, coğrafiyaya, hüquqa, mənəvi və maddi 

mədəniyyətə dair məlumatları ilə müəyyən olunur. 

Dini ədəbiyyatın orta fars dilində yazılmıĢ abidələri içərisində ən mühümü 

"BundahiĢn" (hərfən: "Əsas əsər") və ya baĢqa adla "Zənd aqahih" ("Zəndin biliyi") 

əsəridir. Bu əsər dövrümüzədək iki variantda - "Böyük (və ya Ġran) BundahiĢni" və 

qısaldılmıĢ "Hind BundahiĢn"i gəlib çıxmıĢdır. Əsərin son redaktəsi IX əsrə aiddir. 

Burada üç əsas mövzu əks olunmuĢdur: dünyanın yaranması, yerdə olan varlıqların növləri 

(bitkilər, heyvanlar, insan), Kəyanilər sülaləsindən olan əfsanəvi (və ya yarıəfsanəvi) 

Ģahların tarixi, onların Ģəcərəsi və o dövrdə Ġranda baĢ verən hadisələr. "Bunda-

hiĢn"in yazılmasında istifadə edilən mənbələr göstərilməsə də, müəllif (və ya 

müəlliflər) özünün "Avesta"nı və xüsusilə ona yazılan Ģərhləri, eləcə də qədim Ġran 

əfsanə və dastanların ı dərindən bilməsin i nümayiĢ etdirir.  

Orta fars dilində yazılmıĢ və dövrümüzədək yetiĢmiĢ ən böyük əsər ilk iki 

cild i bizə gəlib çatmayan 9 kitabdan ibarət "Denkərd" ("Dinin əməli") əsə ridir. 

"BundahiĢn" kimi bu da daha erkən əsərlərin kompilyasiyasıdır. Burada 

zərdüĢtiliyin tarixi, onun adət, ehkam və mərasimləri haqqında geniĢ məlumat 

toplanmıĢdır. Bununla yanaĢı, "Denkərd"də Sasani dövlətində hüquq  normaları, 

həmçinin sənətkarlıq, əhalinin məĢğuliyyəti, təbabət haqqında da mühüm 

materiallar vard ır. 

Didaktik ədəbiyyatın çoxsaylı abidələri içərisində "Dadestani Menoq-i 



107 
 

Xrad" ("Müdriklik ruhunun mühakiməsi") əsərinin adın ı çəkmək olar. Abidənin 

yaranması I Xosrovun Ģahlığı dövrünə, VI əsrə aid edilir. Əsərin əsas hissəsi 

suallardan və onlara dini öyüd formasında verilən cavablardan ibarətdir. Burada 

əhalinin zümrə bölgüsü haqqında məlumat da vardır.  

"Arda Viraz namaq" ("Mömün Virazın kitabı") əsərində zərdüĢt dininin 

bərqərar olması və kah inlərin nüfuzunun möhkəmləndirilməsi məqsədilə 

qəhrəmanın o dünyaya səyahəti təsvir olunur. Dantenin "Ġlahi komediya"sının sələfi 

olan bu əsər, çox güman, VI əsrdə, məzdəkilərin darmadağın edilməsindən sonra 

qələmə alın mıĢdır. 

Dünyəvi ədəbiyyat nümunələri içərisində "Karnamaq-i ƏrdəĢir-i 

Papaqan" ("Papaq oğlu ƏrdəĢirin əməlləri kitabı") qeyd olunmalıdır. Bu əsər janr 

etibarilə tarixi romana yaxın laĢır. Burada erkən feodal Sasani cəmiyyəti institutları, 

həmçinin zümrə bölgüsü haqqında məlumat lar var.  

"Tansarın məktubu" əsəri hələ VIII əsrdə ərəb Ģ air-alimi Ġbn əl-Muqaffaa 

tərəfindən ərəb dilinə tərcümə edilmiĢ, lakin nə bu tərcümə, nə də əsərin orta fars 

dilində olan orijinalı dövrümüzə gəlib çatmamıĢdır. XVII əsrdə təbəristanlı Ġbn 

Ġsfəndiyar Xarəzmdə bir kitabsatanın dükanında əsərin ərəb dilinə tərcüməsini 

aĢkar etmiĢ, onu fars dilinə çevirmiĢ, özünün Təbəristan tarixinə daxil etmiĢdir. 

"Tansarın məktubu"nda Sasani dövlətinin tarixi və daxili quruluĢuna, ĢahənĢahın 

əyanlar və kahin lərlə münasibətinə dair bir çox məlumat vardır. 

Orta fars ədəbiyyatı nümunələrindən "ġəhristaniha-i Eran" ("Ġran 

Ģəhərləri") əsəri tarixi coğrafiyanın və Ģəhərsalma tarixin in öyrənilməsi 

baxımından xüsusi maraq doğurur. VI əsrdə I Xosrov ƏnuĢirəvanın hakimiyyəti 

dövrünə aid olan bu əsər dövrümüzə VIII əsrin redaktəsində çatmıĢdır. Burada 

yerin cəhətlərinə uyğun qruplaĢdırılmıĢ 110 Ģəhərin adı çəkilir. ġimal Ģəhərləri 

"Adurbadaqan (Azərbaycan) tərəfi" adı ilə birləĢdirilir.  

Sasani qanunnamələrindən yalnız "Mədəyən-i hezar dadestan" ("Min 

məhkəmə qərarı kitabı") əsəri dövrümüzə gəlib çatmıĢdır. Bu əsər qanun və 

məhkəmənin müxtəlif sahələrinə aid dolaĢıq hüquqi iĢlərin toplusudur. Hakimlər 

üçün əyani vəsait kimi bu toplu təqribən 620-ci ildə Pars sakin i Bəhrəm oğlu 

Fərraxmərt tərəfindən tərtib edilmiĢdir. O vaxta qədər isə əvvəllər müəyyən edil-

miĢ qanunlar çox vaxt  həyata keçirilə b ilmirdi, belə ki, əvvəlki qanu nnamələrdə 

əks edilmiĢ və III-VII əsrlər üçün artıq köhnəlmiĢ hüquq normaları cəmiyyətin 

inkiĢaf səviyyəsinə uyğun gəlmird i. Ona görə Sasani qanunnaməsində rəsmi 

qərarlarla qəbul edilmiĢ hüquq norma və qanunları ilə yanaĢı, uzun illərin 

məhkəmə təcrübəsindən yaranmıĢ ənənələrdən də istifadə olunurdu. Qanunnamə 

maddələrin in mövzusu çox geniĢ olub, əmlak münasibətləri, qanun pozuntu ları, 

məhkəmə prosesi və eləcə də mühakimə üsullarının qaydasına və hüquqi 

sənədlərin tərt ibatına dair hər Ģeyi əhatə edirdi.  

 

 



108 
 

§ 3. ĠNCƏSƏNƏT 
 

Roma imperiyasının ġərqdəki iddialarına son qoyan Sasani dövləti qısa 

müddət ərzində öz təsirin i Hindistandan Misirədək böyük bir ərazidə yaydı. Bir 

çox ġərq xalq larının mədəniyyət və incəsənəti də onların tarixləri kimi, Sasani 

Ġranın ın mədəniyyət və incəsənəti ilə sıx bağlanmıĢ oldu. Sasanilər həm 

imperiyanın iqtisadi cəhətdən daha çox inkiĢaf etmiĢ hissəsi olan Adurbadaqanda, 

həm də imperiya hüdudlarına daim müdaxilə edən Ģimal köçəri tayfaları ilə  

bilavasitə Ġran  arasında bufer rolunu oynayan Albaniyada nüfuzların ın 

möhkəmlənməsinə xüsusi maraq göstərirdilər. Ona görə də Cənubi Qafqazın digər 

vilayətlərinə nisbətən Azərbaycanda Sasani təsiri daha güclü idi. Buna müvafiq 

Sasani mədəniyyəti ünsürləri burada daha parlaq təmsil olunmuĢdu. 

Alimlərin ümumi rəy inə görə, Sasani incəsənətinin fərqləndirici cəhəti antik 

incəsənətin yeniləĢdirilmiĢ elementləri ilə uyğunlaĢdırılan Əhəməni dövrü mədəniyyəti 

ünsürlərinin Ģüurlu surətdə dirçəldilməsi id i. ġübhəsiz, Sasani incəsənətinin 

inkiĢafında imperiya tərkibinə daxil edilmiĢ bir çox ölkə xalqlarının, o cümlədən 

azərbaycanlıların da payları vardır; lakin incəsənətdə formalaĢmıĢ Sasani üslubu, bu 

dövr üçün səciyyəvi olan üslubun standartlaĢdırılıb vahid Ģəklə salınması, baĢqa 

xalqların payını bilavasitə Ġran incəsənətindən ayırmaq iĢini çətinləĢdirir. Bununla belə, 

dövrün incəsənət abidələrini araĢdıran tədqiqatçılar (K.V.Trever və b.) bu abidələrdə 

yerli, özünəməxsus ünsürlərin olduğunu qeyd etmiĢ, onların sırf Ġran elementlərindən 

fərqləndiyini göstərmiĢ, bunların içərisində alban sənətkarların ın məhsullarına xüsusi 

diqqət yetirmiĢlər. K.V.Treverin fikrincə, məsələn, IV-V əsrlərə aid tunc əĢyalar 

özlərin in texn iki baxımdan böyük kamilliy i, süjet və üslubda yerli və qərb (Roma və 

Bizans) bədii vasitələrinin harmonik tətbiqi ilə fərqlənir. Tədqiqatçının fikrincə, 

əĢyalara yeni keyfiyyət verən bu tətbiq alban incəsənəti məhsullarını nəinki Ġran, hətta 

qonĢu erməni və iber abidələrindən də ayırır.  

Orta əsrlərin erkən mərhələsində tarixi Azərbaycan ərazisində sənətin 

dekorativ tətbiqi növləri daha çox inkiĢaf etmiĢ, daĢ və metal üzərində oyma sənətinin, 

zərgərlik və ĢüĢə emalının yüksək keyfiyyətli məhsullarını hazırlayan sənətkarlıq 

mərkəzləri və bütöv məktəblər meydana gəlmiĢdi. Bu sənət növlərinin Azərbaycanda 

geniĢ intiĢarı yalnız yazılı qaynaqlardakı məlumatla deyil, arxeoloji komplekslərdə 

tapılan çoxsaylı dekorativ-tətbiqi sənət nümunələri ilə də təsdiq edilir. Məsələn, 

ġamaxıda, eramızın III əsrinə aid daĢ qutu qəbrində aĢkar edilmiĢ zərli gümüĢ döyrə 

yüksək ustalıq və bədii zövq nümunəsidir. Döyrənin içərisi baĢdan-baĢa ov səhnəsi ilə 

örtülmüĢdür: dördnala çapan atın üstündəki süvari geri çevrilərək oxunu dağ keçisinə 

doğru tuĢlamıĢdır. Texniki baxımdan nadir sənət nümunəsi yaradan yerli usta forma və 

tənasübü pozmadan mürəkkəb ov səhnəsini qabın yarımkürəvi müstəvisinə həkk etmiĢ, 

bununla yanaĢı, rəsmin realizmini qoruyub saxlaya bilmiĢdir. Daha böyük qabarıqlığa nail 

olmaq üçün o, üstdən lövhəcik vurma üsulundan istifadə etmiĢdir. Onu da qeyd etməliyik 

ki, məmulatın bu hazırlanma texnikası hətta Sasani Ġranının paytaxt emalatxanaları 



109 
 

üçün də nadir hadisə idi. Ov səhnəli belə qablar adətən konkret tarixi Ģəxsiyyətlərə - 

hakimiyyət baĢında olan ĢahənĢahlara, vəliəhd Ģahzadələrə, iri vilayətlərin 

hakimlərinə ithaf edilirdi. Bir sıra tədqiqatçıların fikrincə (V.Q.Lukonin, Q.O.QoĢqarlı) 

ġamaxıdan tapılmıĢ qab üzərində I ġapurun oğlanlarından biri, o dövrdə (III əsrin 70-90-

cı illərində) imperiyanın Ģimal vilayətlərinin, o cümlədən Adurbadaqanın hakimi, gələcək 

ĢahənĢah Nərsə təsvir edilmiĢdir. Güman etmək olar ki, bu nadir qab məhz Atropatenanın 

torevtika emalatxanalarından birində hazırlanmıĢdır. 

Bakıda tapılmıĢ, VI-VII əsrlərə aid zərli gümüĢ kuzə də nadir sənət 

nümunəsidir. Kuzənin üstü baĢdan-baĢa mürəkkəb naxıĢlarla oyulmuĢdur. ZərlənmiĢ fon 

dörd romba bölünmüĢ, onların ayrı-ayrılıqda hər birinin içində xoruzun, qırqovulun, 

otyeyən heyvanı didiĢdirən qartalın və əfsanəvi simurq quĢunun ("Avesta"da Sen-

murv) təsvirləri verilmiĢdir. Rombların oyma naxıĢlı tərəflərinin kəsiĢdiyi yerdə, eləcə 

də aralarında altıguĢəli ulduz və altıləçəkli gül təsvirli dolçalar yerləĢdirilmiĢdir. Bu 

dolça mərasim qablarından hesab edilir. 

Lənkəranda tapılmıĢ, boynunda "müqəddəs" baftası olan vəhĢi qoç təsvirli 

gümüĢ döyrə yerli torevtikanın ən maraqlı nümunələrindəndir. Elə bil nəyi isə 

gözləyən, sərt buynuzlu bu heyvan baĢını yüngülcə arxaya çevirmiĢdir. Onun bədəni 

baĢdan-baĢa yuna bənzər döymə naxıĢla nöqtələnmiĢdir.  

ZərdüĢtilik allahlarının heyvan və quĢlarda təcəssüm edilmiĢ surətləri Sasani 

Ġranı və mədəni cəhətdən onunla bağlı ölkələrin incəsənətinin mühüm xüsusiyyəti 

olmuĢdur. Bu surətlərin meydana gəlməsi və monumental abidələrdən tutmuĢ dekorativ 

tətbiqi incəsənətin min iatür məmulatınadək müxtəlif abidələrdə tez bir zamanda 

yayılması zərdüĢtiliyin Adurbadaqanda da dövlət dininə çevrilməsi və onun 

qaydalarının incəsənətdə qərarlaĢması ilə bilavasitə bağlı olmuĢdur. Heyvan və quĢların 

boynundakı "müqəddəs" baftaların təsviri bu dövr incəsənətində tez-tez təsadüf olunan 

haldır. Usta bununla göstərmək istəyirdi ki, qarĢımızdakı, məsələn, ov səhnələrini təsvir 

edən qablarda olduğu kimi, adi heyvan rəsmi deyil, ilahi varlıqların mücəssəməsidir.  

Arxeoloji qazıntılar bu dövrün torevtikasının digər qiymətli nümunələrini də 

aĢkara çıxarmıĢdır. Həmin əĢyaları düzəldən ustalar illərin təcrübəsindən çıxaraq, 

naxıĢbasmanın, qəlibkarlığın, döymənin, qaynağın, həkkaklığın və s.-nin sirlərini 

mənimsəmiĢdilər. Onlar məmulatın bədii təsir gücünü və estetik ifadəliliyini artırmaq 

məqsədilə saya gümüĢün zər suyuna salınmıĢ gümüĢlə həmahəngliyindən məharətlə 

istifadə edird ilər. 

Azərbaycanın Ģimal vilayətlərindən (eləcə də müasir Cənubi Dağıstandan) 

tapılan, adətən VI-VIII əsrlərə aid edilən tunc qablar, kuzələr və buxurdanlar da nadir 

sənət əsərləri kimi maraq doğururlar. Bu qablar zəngin həndəsi və nəbati naxıĢlarla, 

eləcə də heyvan təsvirləri ilə bəzədilmiĢdir.  

Belə sənət nümunələri arasında, hazırda Sankt-Peterburqdakı Dövlət 

Ermitajında saxlanılan, ötən əsrin əvvəllərində Naxçıvanda qədim əntiq Ģeylər 

alverçisindən satın alınan tunc buxurdan xüsusi maraq doğurur. 35,6 sm hündürlükdə, 

tuncdan tökülmüĢ süvari heykəlciyi formasında olan bu buxurdan alimlərin (K.V.Trever, 



110 
 

V.L.Lukonin, Q.QoĢqarlı və b.) ümumi rəyinə görə, yerli sənətkar tərəfindən 

düzəldilmiĢdir. Albaniya tarixinin ilk geniĢ tədqiqatçılarından olan K.V.Trever burada 

alban hokmdarı CavanĢirin təsvir olunduğunu güman edir. Onun bu gümana gəlməsinə 

səbəb bir tərəfdən heykəlcikdə Sasani Ģahlarına xas olmayan elementlərin varlığı, digər 

tərəfdən isə süvaridəki ikonoqrafik cizg ilərin Moisey Kalankatlının CavanĢir 

haqqındakı məlumatına uyğun gəlməsidir. Azərbaycan alimləri Q.M.Əhmədov və 

N.Ġ.Rzayev K.V.Treverin bu gümanının gerçək olduğunu təsdiq etsələr də, elmdə 

V.L.Lukoninin (bu fərziyyəni Q.QoĢqarlı da müdafiə edir) hər halda yerli sənət 

məhsulu olan bu buxurdan üzərində son Sasani hökmdarlarından birinin, ola bilsin, II 

Xosrovun təsvir edildiyi fikri də mövcuddur. 

Yazılı mənbələrdəki məlumatlar və arxeoloji araĢdırmaların nəticələri göstərir 

ki, Azərbaycan feodal cəmiyyətinin yüksək təbəqəsinin bədii zövqü ilə məiĢətdə hədsiz 

dəbdəbə xoĢlayan Sasani hakimlərinin zövq və məiĢəti arasında uyğun cəhətlər çox 

idi. Moisey Kalankatlı alban hökmdarı CavanĢirin sarayını belə təsvir edir: "O, 

günbəzdən tutmuĢ kandaradək hər yeri naxıĢlarla bəzətdirdi, divarlara baĢdan-baĢa 

ipək parçalar çəkdirdi, kainatın ziyasını (yəni CavanĢiri) qoruyub saxlayan yataq otağının 

qapısını gümüĢə tutdurdu, üzərində oyma naxıĢlar açmağı əmr etdi". 

Sasanilər qiymətli əĢyalardan öz diplomatik məqsədləri üçün geniĢ istifadə 

edirdilər. YeqiĢenin məlumatına görə, onlar Cənubi Qafqaza gümüĢ Ģeylər gətizdirir və 

yerli hakimləri ələ almaq üçün onlara bağıĢlayırdılar. Görünür, bu və digər yollarla 

(məsələn, ticarət) Azərbaycana gətirilən Sasani metal məmulatı yerli sənətkarlar üçün 

nümunə olmuĢ, bu tipli məhəlli məhsulların daha keyfiyyətli istehsalına gətirib 

çıxarmıĢdır. Güman etmək olar ki, mərkəzdən gətirilən və iri Ģəhərlərdəki sənətkarlıq 

emalatxanalarında hazırlanan yerli məhsullardan baĢqa, iri feodalların ehtiyaclarını 

ödəmək üçün saxladıqları Ģəxsi emalatxanalarında da belə Ģeylər hazırlanırdı. Məhz 

həmin emalatxanaların zəminində yaranmıĢ yerli məktəblər bu gün də Lahıcda, 

Köbəçidə öz fəaliyyətlərini davam etdirirlər. Erkən orta əsrlər dövründə bu məktəblər 

üçün səciyyəvi cəhət onların əsasən "müqəddəs" ağacın çoxyarpaqlı təsvirini verən 

ornamentlərdən istifadə etməsi idi. Bununla yanaĢı, bu dövrdə zoomorf (heyvanĢəkilli) 

formalı qablar da geniĢ yayılmıĢdı. 

Dekorativ tətbiqi incəsənət abidələri arasında mühüm mövqelərdən birini daĢ 

üzərində naxıĢaçma - qliptika tuturdu. Üzərində təsvirlər və yazılar olan müxtəlif 

qiymətli və yarıqiymətli daĢlardan məmurlar, hakimlər, yüksək vəzifəli Ģəxslər, əyanlar 

və kahinlər möhür kimi istifadə edirdilər. Azərbaycanda tapılmıĢ və qiymətli mineral 

daĢlardan (əqiqdən, xalsedondan, ametistdən, lazuritdən, yəĢəm daĢından) düzəldilən 

gemmaların (üstündə yazı və Ģəkil qazılmıĢ qiymətli daĢların) üzərində daha çox heyvan 

və quĢ Ģəkilləri, əyanların və kahinlərin portretləri, mərasim səhnələri, bəzən isə 

yırtıcılar tərəfindən otyeyən heyvanların parçalanması səhnələri vardır. Mingəçevirdə 

tapılan möhürlərin üzərində uzanmıĢ qoyunlar, ġamaxıda tapılan möhürlərin üzərində 

kiĢi büstü təsvir edilmiĢdir. Bu və bəzi digər gemmaların üzərində pəhləvi yazıları 

mövcuddur. Ġstifadə edilmə məqsədlərinə görə hələ antik dövrdən üç cür gemma 



111 
 

düzəldilirdi: möhürlər, bəzəklər və göz muncuqları. Bəzən bir gemma hər üç məqsədi 

güdürdü. Möhür kimi iĢlədilən gemmalar məktubların, rəsmi sənədlərin təsdiq 

edilməsində istifadə olunurdu. Möhürlərin Ģəkilləri mal taylarının, bu və ya digər 

ustanın hazırladığı məmulatın üzərinə vurulur, bununla da məhsulun keyfiyyəti təsdiq 

edilirdi. Arxeoloji qazıntılar ölkəmizin ərazisində xeyli möhür Ģəkli (bullalar) aĢkar 

etmiĢdir. Bu möhürlərdə insan, müxtəlif heyvanlar (zebu, maral, qoyun, it, Ģir və s.) quĢlar 

(xoruz, qartal, göyərçin), əqrəb, fantastik varlıqlar (qanadlı öküz, peqas-qanadlı at və 

baĢqa əfsanəvi məxluqlar), müxtəlif bitkilər, atəĢpərəstlik mehrabları, göy cisimləri, 

müxtəlif iĢarələr və s. təsvir edilmiĢdir. Bu rəsmlərin əksəriyyəti rəmzi məna daĢıyırdı 

və dini etiqadla bağlı idi. Buna görə də həmin təsvirləri zərdüĢtiliyin müqəddəs kitabı 

olan "Avesta"ya illüstrasiyalar kimi qiymətləndirmək mümkündür. Yeri gəlmiĢkən, 

qeyd etmək lazımdır ki, qliptika nümunələri ən qədim zamanlardan son orta əsrlərədək 

dinlə sıx bağlı olmuĢdur. Bu, tamamilə qanunauyğun idi və həmin məmulatın 

təyinatından irəli gəlirdi. Çünki həmin əĢyalar çox zaman bədnəzərdən qorunma 

vasitəsi, həmayil rolunu oynamadı. Bunlardan Ģəxsi möhürlər kimi istifadə edən 

Ģəxslər, beləliklə, öz əmlaklarını ilahi qüvvələrin himayəçiliyinə tapĢırırdılar. 

Bu möhürlərdə təsvir edilmiĢ süjetlər Hörmüzə, oda sitayiĢlə bağlıdır. 

Albaniya ərazisində belə süjetli möhürlərin tez-tez tapılması, görünür, Sasani 

hökmdarlarının yerli əhali arasında atəĢpərəstliyi yaymaq cəhdləri ilə əlaqədardır.  

Azərbaycanın bu dövr zərgərlik sənəti məhsulları çeĢid çoxluğu, yüksək 

sənətkarlığı və zənginliyi ilə fərqlənir. Buranın metaliĢləmə və daĢiĢləmə sənəti 

məhsullarında əvvəllər antik, ellin, sonralar isə Sasani ənənələrinin təsiri güclü idisə, 

zərgərlik sənəti əsas etibarilə yerli bədii ənənələr zəminində inkiĢaf edirdi. 

Azərbaycanın antik dövr zərgərlik məmulatı üçün səciyyəvi olan bir çox bəzək 

ünsürləri və bədii formalar sonrakı yüzillərdə daha da təkmilləĢdi. Bu cəhət özünü 

Mingəçevirdə aĢkar edilmiĢ VI əsrə aid edilən qızıl sırğalarda daha parlaq göstərir. Sırğada 

I—III əsrlərin məmulatında daha çox təsadüf olunan arxaik forma - bir-birinə 

lehimlənmiĢ "buğdaların" əmələ gətirdiyi kiçik piramida daha mükəmməl icra texnikası 

ilə yerinə yetirilmiĢdir: əgər əvvəllər "buğda" bilavasitə sırğanın qulpuna lehimlənirdisə, 

bu dövrdə artıq "buğda" ilə sırğanın əyrisi arasında içi boĢ kürəcik yerləĢdirirdilər. 

Zərgərlikdə əqiqdən geniĢ istifadə edilirdi. Qafqazda ta qədimdən bu daĢın 

ecazkar gücünə inam vardı. O dövrün zərgərləri sırğa düzəldərkən müxtəlif rəngli daĢların 

yaratdığı estetik təsir gücündən istifadə etməyə çalıĢırdılar. Sallama qızıl tanalar çox vaxt 

qaĢ üçün iĢlədilən daĢların müxtəlif formalarını  nümayiĢ  etdirmək xatirinə 

hazırlanırdı. Üçkünc, ellipsvari, dairəvi, düzbucaqlı və dig həndəsi formalı rəngarəng 

daĢlar sırğaların dekorativ-bədii Ģəkli müəyyənləĢdirird i.  

Sonralar zərgərlik məhsulların ın kompozisiyası sadələĢsə də çeĢidi artırdı. 

"Yarpaq" sırğa ürək formasını alır. Belə qaĢın yerləĢdirildiyi çərçivənin yanlarında hər 

birinə muncuq salınmıĢ dörd qızıl qarmaqcıq bənd edilirdi.  

ġimali Azərbaycan zərgərləri baĢqa bədii-texnoloji üsuldan da istifadə edirdilər: 

daĢı çərçivəyə salınır, bununla onun plastik formasını və rəngini daha qabarıq nəzərə 



112 
 

çarpdırırdılar. Əgər əvvəllər qaĢ qızıl məmulatının ayrı-ayrı quruluĢ ünsürlərinin bədii 

formasını daha qabarıq göstərmək xatirinə qoyulurdusa, sonralar metal detallar daĢın 

formasından asılı olmağa baĢladı.  

III-VII əsrlər incəsənətinin maraqlı növlərindən biri də bədii ĢüĢə sənəti idi. 

Qədim Azərbaycanda ĢüĢə istehsalı üçün zəruri olan zəngin xammal - kvarslı qum, soda, 

əhəng, meĢə materialları, oda davamlı gil ehtiyatları və s. kifayət qədər idi. Metal 

emalının artması da ĢüĢə istehsalının inkiĢafına təsir göstərirdi. Arxeoloji qazıntılar 

nəticəsində əldə edilən ĢüĢə kürələrin varlığ ı, istehsal çıxarları, yarımfabrikatlar və s. 

Azərbaycan ərazisində istehsalın bu sahəsinin geniĢ yayıldığını sübut edir. Həmçinin 

məlum olur ki, erkən orta əsrlərdə burada ĢüĢəni iki texnoloji üsulla - daha qədim tökmə 

və üfürmə üsulları ilə hazırlamıĢlar.  

Bədii ĢüĢə məmulatı nümunələri (kuzə formalı ĢüĢə qablar, vazalar, piyalələr, 

dərman və ətir qabları, qədəhlər, kuboklar, müxtəlif bəzək Ģeyləri) Mingəçevirdə, 

Ġsmayıllıda, ġamaxıda, Gəncədə, Qəbələdə, Yuxarı Qarabağda və baĢqa yerlərdə aĢkar 

edilmiĢdir; onu da qeyd edək ki, eramızın III əsrinə aid edilən ən qədim ĢüĢə qab 

Mingəçevirdə tapılmıĢdır.  

ġüĢə, bədii baxımdan daha təsirli material kimi gemmaların 

hazırlanmasında, qadın bəzəklərinin dekorativ ünsürlərində, qaların istehsalında 

tətbiq edilirdi. 

Arxeoloqlarımızın aĢkara çıxardığı ĢüĢə tapıntıları zaman keçdikcə həm yerli 

bəzək Ģeylərinin, həm də qabların çeĢidlərinin müxtəlifləĢdiyini, onların bədii 

dəyərinin artdığın ı sübut edir;
 
IV əsrdən baĢlayaraq möhürlər, VII əsrdə halqalar, daha 

sonra bilərziklər meydana çıxır. Vazalarla yanaĢı, IV əsrdən baĢlayaraq yerli piyalə və 

kuzələrin, V əsrdən isə qədəhlərin istehsalı artır. Qadınlar üçün yumru, yastı, tilli 

bilərziklərlə yanaĢı, eĢmə üsulu ilə hazırlanan bilərziklər göy, yaĢıl, sarı, qəhvəyi, qara və 

s. rəngli ĢüĢələrdən düzəldilirdi. Belə bilərziklər dairəvi və ya üçbucaqlı en kəsiyinə 

malik idi. Bəzi ĢüĢə qolbaqların ucları ilan baĢı formasında da hazırlanırd ı. 

Bədii ĢüĢə ustaları keramikanın mütərəqqi bədii xüsusiyyətlərinə 

yaradıcılıqla yanaĢır, özlərinin orijinal formalarını yaradır, məmulatın naxıĢlanmasının 

yeni üsullarını kəĢf edirdilər. ġüĢə məmulatında dekorativ bəzək olan toxunma və 

qabırğavari naxıĢlar ərazimizdə səciyyəvi olduğu üçün, onun mövzusu, çox güman ki, 

ya yerli əhalinin hazırladığı keramika nümunələrindən, ya metal əĢyalardan, yaxud da o 

dövr toxuculuğundan alınmıĢdı. Qabların müxtəlif ölçülərdə olması isə sübut edir ki, 

ĢüĢəbiĢirən sənətkarın müxtəlif ölçüdə qəlibləri və bunlara münasib basmaları olmuĢdur. 

Üzəri toxuma naxıĢlı ĢüĢə qablar Azərbaycanın, xüsusilə onun Ģimal hissəsi olan 

Albaniyanın ilk orta əsrlər dövrü üçün səciyyəvi qab nümunələri olduğundan bunlara 

qazıntılar zamanı daha tez-tez təsadüf olunur. Bu qabların çoxu V-VII əsrlərin daĢ qutu 

və küp qəbirlərində aĢkar edildikləri üçün tədqiqatçılarımız bu tip əĢya nümunələrini 

məhz həmin dövrə aid ed irdilər.  

Alimlərin müəyyənləĢdirdiyinə görə, istehsal edilən yerli bədii ĢüĢə 

məmulatının keyfiyyət baxımından təkmilləĢməsi və kəmiyyətcə artması nəticəsində 



113 
 

gətirilmə kuzə və vazalar IV əsrdən etibarən yerli qablarla əvəz olunmuĢdur. 

Bu dövrdə daĢ, sümük, ağac və s. üzərində bədii oyma sənəti də xeyli inkiĢaf 

etmiĢdi. DaĢ üzərində bədii oymanın gözəl nümunələri Mingəçevirdə, VI əsr 

məbədinin qazıntıları zamanı aĢkar olunmuĢ sütun və kapitel qalıqlarında, pəncərənin 

oyuq və haĢiyələrində, divarların dekorativ tərtibatı ünĢürlərində qorunub saxlanmıĢdır. 

Sütunların baĢı, pəncərə yerlərinin haĢiyələri və məbədin digər memarlıq detalları 

əsasən nalvari tağ Ģəklində oyulmuĢ, sütunların dairəvi əsasları qədim keramika və 

metal məmulatını bəzəyən qabırğavari naxıĢlarla örtülmüĢdür. Məbədin tikintisində 

oyma sənətinin belə geniĢ tətbiqi, müxtəlif forma və çeĢidli divar bəzəklərinin - 

buruqların, xonçaların, rəsmlərin olması onun zəngin tərtibatını b ir daha sübut edir. 

Qəbirüstü abidələrin dekorativ tərtibatında da daĢ üzərində bədii oyma 

üsulu tətbiq edilirdi. O dövrə dair tapıntılar belə abidələrdə qədim alban bəzək 

motivlərindən - üzüm salxımı, altıguĢəli xonça, günəĢ, xaç, dolama və buruq Ģəkilli 

xətlərdən istifadə edildiyini göstərir. Qəbirüstü daĢlarda oyulmuĢ ov, ziyafət, süvarinin 

görüĢü və b. səhnələr öz plastikliyi, təsviri motivləri, habelə kompozisiya 

xüsusiyyətlərinə görə Bakıda Azərbaycan Tarixi Muzeyində saxlanılan tunc möhürlər 

və üzük qaĢlarındakı təsvirlərlə uyuĢur. Həmin təsvirlər Sankt-Peterburqdakı Dövlət 

Ermitajında saxlanan alban yazılı daĢ lövhəs indəki relyefləri də xatırladır.  

O dövrdə sümük üzərində oyma sənəti də geniĢ yayılmıĢdı. Mingəçevirdə 

aparılmıĢ arxeoloji qazıntılar III-IV əsrlərə aid edilən sümük daraqları aĢkar etmiĢdir. 

Daraqlardan birinin üzərində məhsuldarlıq ilahəsini təmsil edən maral təsviri vardır. 

Darağın o biri üzünü hərəsində üç konsentrik dairə, eləcə də ĢimĢək və ildırımın rəmzi 

olan nöqtəli qoĢa dolanbac xətti və nöqtələri olan üç sıradan ibarət naxıĢ örtür. Yerli 

inama görə, darağın bu naxıĢları onun sahibini bədnəzərdən qoruyurdu. 

Həmin dövrə aid edilən digər sümük daraq günəĢi əks etdirən iki üfüqi 

zolaqda yerləĢdirilmiĢ konsentrik dairələrlə naxıĢlanmıĢdı. Darağın qoç buynuzu Ģəklində 

düzəldilmiĢ qulpu da iki konsentrik dairə ilə bəzədilmiĢdi. Darağın özü oyma xətlərlə 

haĢiyələnmiĢ və səkkiz qrup konsentrik dairələrlə bəzənmiĢ iki üfüqi hissəyə ayrıl-

mıĢdı. Darağ ın əks tərəfi hamardır. 

Təsərrüfat və məiĢətdə iĢlədilən taxta əĢyalar da oyma naxıĢ larla bəzədilirdi. 

Azərbaycan ərazisində qədim tarixli ağaciĢləmə sənətinin bu nümunələri az tapılsa da, 

əldə olunan nümunələr ağac üzərində oyma ustalarının yüksək məharətinə sübutdur. VI-

VII əsrlərə aid taxta qablar yan-yana düzülmüĢ romb və ya üçbucaqlarla naxıĢlanırdı. 

Təsvir etdiyi səhnəni zənginləĢdirmək üçün usta düzəltdiyi məmulatın dairəvi forması və 

hamar səthindən bacarıqla istifadə edə bilirdi. Pirsaatçay vadisindəki IV-V əsrlərə aid 

edilən qədim qəbiristanlıqda aparılmıĢ qazıntılar zamanı daĢ qutu qəbirlərdə aĢkar 

edilmiĢ oyma naxıĢlı taxta qədəh dövrün ağaciĢləmə sənətinin nümunəsidir. 

Mingəçevirdə tapılmıĢ taxta təknə üzərində oyma üsulu ilə naxıĢlanmıĢ 

"maralların qaçıĢı" rəsmi də maraqlıdır. Burada erkək maral diĢi maralı təqib edir. Bu 

səhnə təknənin üzərində iki dəfə təkrar olunur. Onların arasındakı boĢluqda isə göylərin 

neməti olan axar sular və məhsuldarlığı təcəssüm etdirən quĢ təsviri verilmiĢdir. Bu 



114 
 

simvolika sümük darağın üstündə həkk edilmiĢ Maral (Kassiopeya) bürcünün və 

məhsuldarlığın rəmzi hesab edilən maralın rəsminə uyğun gəlir. Bütün kompozisiya 

yuxarıdan və aĢağıdan çoxsaylı maili kəsiklər vasitəsilə romba oxĢar naxıĢlarla 

əhatələnmiĢdir. Buradakı heyvan təsvirləri olduqca real verilmiĢdir. 

III-VII əsrlər dövrünün plastik sənətində ustalığın artması nəzəri daha çox cəlb 

edir. Mingəçevirdə qədim albanların müqəddəs od məbədinin yerində aparılmıĢ 

qazıntılar zamanı tapılmıĢ iki relyefin kompozisiyası çox plastik və ifadəlidir. V-VI 

əsrlərə aid olunan bir relyef yazılı daĢ üzərində həkk edilmiĢdir. Burada üz-üzə dayanmıĢ 

"müqəddəs" baftalı iki tovuzquĢu təsvir olunmuĢdur. Onları bir-birindən "müqəddəs" 

ağac rəsmi ayırır. Tədqiqatçıların fikrincə, yuxarı hissəsində geniĢ oyuğu olan bu daĢın 

üstündə qurban kəsilirdi. Digər relyefdə sol əli ilə yüyəni tutmuĢ atlı təsvir edilmiĢdir. 

Atlının baĢını və atın ayaqların ı təsvir edən hissə dağılsa da, yəhərin və süvarinin 

paltarının əksi relyefin həyatiliyini təsdiq edir. Göründüyü kimi, o dövrün bəzi metal və 

keramik məmulatında olduğu kimi, burada da sasani motivli süjetdən istifadə 

edilmiĢdir. Alimlərin fikrincə (K.V.Trever və b.), bu dövrdə artıq xristianlığı qəbul 

etmiĢ albanlar öz incəsənət əsərlərində hələ də əvvəlki etiqadlarını əks etdirən 

surətləri (o cümlədən "müqəddəs" ağacı, "müqəddəs" baftalarla bəzənmiĢ, xristian 

simvolikasına görə həyat, bütpərəstlikdə isə ölüm rəmzi olan tovuz quĢlarını və s.) 

qoruyub saxlamıĢdılar.  

Dairəv i heykəltəraĢlıq Qafqaz Albaniyası plastik sənətinin maraqlı 

növlərindən biri idi. Gil və tunc heykəlciklər, daĢ heykəllər və s. bu qrupa daxildir. 

Tədqiqatçıların rəyinə görə, baĢı və ətrafları olmayan gil heykəlciklər hər hansı hadisə 

və ya tədbirin uğurla baĢa çatması ilə əlaqədar keçirilən mərasimdən sonra məhv 

edilir və qəbirlərdə basdırılırdı. Müqayisəvi ədəbiyyat göstərir ki, buna oxĢar adət Orta 

Asiyada da vardı. Orada dulusçuluq məhsullarını yandırdıqda, onları "bədnəzər"dən 

qoruyan kukla heykəlciklərlə də belə rəftar edirdilər. Görünür, ecazkar varlıqların 

surətlərinin rəmzi olan bu sındırılmıĢ heykəlciklər Ģər qüvvələrin bədnəzərlərini 

özlərinə cəlb etmək üçün sirli mərasimdən sonra məhv edilirdi. 

Beləliklə, tədqiq edilən material sübut edir ki, bu dövrdə Azərbaycan öz 

maddi mədəniyyət və incəsənətini yerli qədim ənənələr əsasında daha da inkiĢaf 

etdirməklə yanaĢı, onu əhatə edən dünyadan da təcrid olmamıĢ, həmiĢə olduğu 

kimi mütərəqqi bədii zövqləri mənimsəyə bilmiĢdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 
 

§ 4. MEMARLIQ VƏ ġƏHƏRSALMA 
 

Feodal münasibətlərinin meydana çıxdığ ı, xristianlığ ın yayıldığ ı və 

möhkəmləndiy i bu dövrdə Azərbaycanın Ģimal hissəsində Qəbələ, Dərbənd, 

ġamaxı, Naxçıvan, ġəki, Bərdə və b. bu kimi erkən feodal Ģəhərləri formalaĢ mıĢdı. 

Bu dövrün tikinti mədəniyyəti özünü daha çox müdafiə və dini abidələrdə göstərsə 

də, arxeo loji qazıntıların bir sıra nəticələri (Qəbələ, Mingəçevir, Bərdə, ġabran və 

s.-də) mülki memarlıq haqqında da müəyyən fikir yürütmək imkanı verir. Məlum 

olur ki, hələ antik dövrdə yüksək səviyyədə olan Ģəhərsalma və tikinti texn ikası 

erkən orta əsrlərdə də öz səviyyəsini saxlamıĢ, bir çox hallarda isə daha da 

təkmilləĢmiĢdir. Ġlkin qazıntılar  Mingəçevirin, Qəbələnin, Bərdənin və b.-n ın 

yaĢayıĢ yerlərində erkən orta əsrlərə aid olan, çiy kərpicdən hörülmüĢ evlərin, ilk 

xristian məbədlərin in və s.-nin qalıq larını aĢkar etmiĢdir. Tikinti materialı kimi 

bütün orta əsrlər boyu çiy kərp iclə yanaĢı, çay daĢı, əhəng daĢı və biĢmiĢ kərpicdən 

də geniĢ istifadə edilmiĢdir.  

Dövrümüzədək salamat qalmıĢ müdafiə qurğuları və dini tikililər III-VII 

əsrlərdə memarlıq və Ģəhərsalmanın inkiĢaf səviyyəsini müəyyən qədər 

aydınlaĢdırmaq üçün Ģərait yaradır.  

Qala divarları və "uzun sədlər" nəzərdən keçirilən zamanın daha mühüm 

qurğularına aiddir. V-VII əsrlərdə Sasani imperiyasının Ģimal köçərilərinə qarĢı 

mübarizəsi ilə əlaqədar olaraq inĢa edilmiĢ bu qurğular Xəzər dənizin in Dərbənd 

keçid inin yanındakı hissəsindən ölkənin dərinliklərinə doğru uzanan müdafiə 

xəttinin ümumi sisteminə daxil idi. Ümumi uzunluğu 120 kilometrədək olan "uzun 

sədd" daha məsuliyyətli yerlərdə müxtəlif öçülü düzbucaqlı və dairəvi qüllələrlə 

möhkəmləndirilmiĢdi. Qüllələrin yuxarı meydançaları pilləli diĢlərin qurĢağı ilə  

baĢa çatırdı. Həmin qurĢaqların arasında istehkamın müdafiəçiləri mövqe tuturdular. 

Bəzi yerlərdə divarların qalınlığı 10 metrə çatırdı. Gilgilçay sahilində və BeĢbarmaq 

dağının ətəyində inĢa olunmuĢ istehkamlar böyük maraq doğurur. Həmin istehkamlar 

kifayət qədər qüdrətli, atəĢ mövqeləri ilə gücləndirilmiĢ divarlardan ibarətdir. Divarlar çiy 

kərpicdən (Gilgilçay istehkamında) və qara daĢla yaxĢı biĢirilmiĢ, kvadrat formalı 

kərpicin sıralanmasından (BeĢbarmaq istehkamında) ucald ılmıĢdır. 

Divar qurĢaqlarından baĢqa, istehkamlar sisteminə ayrı-ayrı qalalar, qüllələr, 

süni xəndəklər, ovdanlar, akveduklar (körpüĢəkilli su kəmərləri) və baĢqa tikililər daxil 

idi. 

Çıraqqala müdafiə sistemində əsas qovĢaqlardan biri olmuĢdur. Bu qala hündür 

qayalıq üzərindədir. Mövqeyi, görünüĢü və ayrı-ayrı hissələrin həcmi nisbəti ətraf 

mühitdə qurğunun əhəmiyyətini ifadə edərək Çıraqqala ansamblına sərt, alınmaz qalanın 

valehedici görkəmini bəxĢ etmiĢdir. Qalanın silueti və divarların özünəməxsus səthi 

müəyyən dərəcədə Bakıdakı Qız qalasını xatırladır. 

Çıraqqalanın əsas qülləsindən bir qədər aralıda tağlı ovdan yerləĢir. Vaxtilə 

bu ovdan saxsı su kəməri və yerli yeraltı bulaqlarla əlaqələnmiĢ, daim su ilə təchiz 



116 
 

edilird i. 

Dərbənd yaxınlığındakı keçid daha çox möhkəmləndirilmiĢ məntəqə idi. 

Qədim Ģəhər iki güclü qala divarları arasına alınmıĢdı. Bu divarlar dənizin içərisinə 

doğru xeyli uzanmıĢ, dənizin bu yerində süni liman yaratmıĢdı. Divarların əks sonluqları 

sərt, keçilməz dağ ətəklərinə söykənmiĢdi. Yuxarı istiqamətlənmiĢ, açıq, geniĢ pillələri 

olan, çoxlu qüllələrlə təchiz edilmiĢ Dərbənd qala divarlarının orta qalınlığı 4 metrədək, 

hündürlüyü 20 metr idi və diĢli məhəccərlə müdafiə olunmuĢdu. 

Dərbəndin ərəb iĢğalı ərəfəsində tikildiyi ehtimal olunan çoxsaylı qədim 

tikililəri içərisində hamamların qalıqlarını və qayalıqda oyulmuĢ, dörd çatma tağa 

dayaqlanan günbəzli, iri hovuzu qeyd etmək lazımdır. Plan baxımından böyük bazilikal 

bina olan, sonralar yenidən qurularaq məscidə çevrilmiĢ abidənin daha qədim hissələri bu 

zamana aiddir. Məscidin köhnə hissələrinin hörgü texnikası e.ə. VI əsrdə ucaldılmıĢ 

Dərbənd istehkamları ilə eyniyyət təĢkil edir.  

Ġndiyədək qalmıĢ sitayiĢ təyinatlı tikililər memarlıq tiplərinə görə 

müxtəlifdir. Lənkəran bölgəsindəki zərdüĢtiliyə sitayiĢ abidələri tipoloji baxımdan 

"sükut qüllələri"nə - "daxma"lara xeyli yaxındır və zərdüĢtiliyin dəfn adətləri ilə 

bağlıdır. SitayiĢ təyinatlı xristian abidələri tarixi-memarlıq baxımından daha böyük 

maraq doğurur. 

Xristianlığın qəbul edilməsi ilə əlaqədar olaraq Qafqaz Albaniyasında mərkəzi 

günbəzli və bazilikal sitayiĢ qurğuları meydana gəldi. Həmin tikililər plan və konstruktiv 

həll baxımından yetkin səviyyəyə çatmıĢdılar. Qumdakı bazilika, Böyük Əmili və Ləkit 

kəndlərindəki dairəvi məbədlər bu kamilliyin örnəkləridir. Həmin abidələr bir-birinə 

yaxın məsafədə yerləĢmiĢdir. Görünür ki, vaxtilə bu məntəqələri birləĢdirən qədim yol 

var imiĢ. Bu tikililərin ucaldıldığı Ģimal-qərbi Azərbaycan vilayətləri erkən orta çağlarda 

Qafqaz Albaniyasının mərkəzi o lmuĢdur. 

Xristianlığın yayılmasının baĢlanğıc mərhələsinə aid olan abidələr əyani 

surətdə göstərir ki, Albaniya memarlarının qarĢısına çıxmıĢ yeni vəzifə dərhal həll 

olunmamıĢdı. Əsrlər boyu təĢəkkül tapmıĢ ənənələrdən imtina etmək çətin idi. Buna 

görə də ilk xristian abidələri erkən bütpərəstlik tikililəri ilə böyük oxĢarlığa malik olmuĢ 

və Albaniyanın sonrakı tarixi dövrdə tikilmiĢ kilsələrindən kəskin surətdə 

fərqlənmiĢdi. 

Xristianlığın yayılmasının ilk illərində əsasən daha qədim məbədlər yenidən 

qurulurdu. Azərbaycanın Qəbələ, Qax və Zaqatala bölgələrindəki nadir dairəvi 

məbədlər bu tarixi gerçəkliyin parlaq təsdiqidir. 

Qəbələ bölgəsinin Böyük Əmili kəndi yaxınlığındakı Kilisədağda Mitra 

allahı (Mitra, cəngavər köçərilərin və dinc əkinçilərin allahı idi) məbədi mərkəzi 

günbəzli, ikiyaruslu kompozisiyaya malik olan abidədir. Məbədin divarınm xarici 

səthi qeyri-bərabər tərəfli 12 guĢəlik formasında, daxili səthi isə 10,4 metrlik silindr 

Ģəklində həll edilmiĢdir. Ġkinci daxili dairə 8 sütun üçün stilobat (sütunlar üçün özül) 

rolunu oynayırdı. Həmin sütunlar günbəzli ikinci yarusun barabanını (günbəzli dairə 

səmanın - Mitranın rəmzi idi) saxlayırd ı. 



117 
 

BaĢ alaqapı giriĢi məbədin qərb fasadı tərəfindəki əsas kompozisiya 

görüĢündə, iki yan giriĢ isə Ģimal və cənub səmtində idi. 

ġərq fasadı səmtində simmetrik surətdə yerləĢmiĢ, plan baxımından dairəvi 

olan iki otaq - Mitra allahının göstərilmiĢ iki mənasını nəzərə çatdıran səcdəgahlar vardı. 

Məbəd antik memarlığın müəyyən təsiri alt ında inĢa edilmiĢdi.  

Zaqatala bölgəsinin Mamrux kəndi yaxınlığında GünəĢ və Ay allahları 

Ģərəfinə tikilmiĢ ikinci dairəvi məbəd daha mürəkkəb kompozisiyaya malikdir. O da üç 

giriĢlidir, Ģərq tərəfində dərin divar oyuğu - absida vardır. Absida binanın əsas yuxarı 

hissəsində yerləĢir. Binanın hər iki tərəfində iki səcdəgah və iki yan giriĢi olan xırda 

hücrələr mövcuddur. Günbəzli yuxarı baraban dayaqlıq tağları olan dörd sütuna 

dayaqlanmıĢdır. Mamrux məbədlərinin memarlığı artıq yerli alban formalarında, 

Kilisədağdakı Mitra allahı məbədinə nisbətən daha mükəmməl və mürəkkəb tərzdə 

həllini tapmıĢdır. 

Dörd pilon (sadə sütun) və mərkəzi absida məbədin interyerində əsas 

rolunu oynayır. Sonralar bu əsas üzərində tetrakonxlar - dörd absidadan ibarət olan 

kompozisiya (konxlar) meydana gəlməyə baĢlamıĢdı. Həmin absidalar xaçvari surətdə 

üzbəüz yerləĢdirilmiĢdir. 

Mamruxdakı məbəd kompozisiya baxımından Kilisədağdakı rotonda (dörd 

tərəfi bərabər olan bina) ilə Ləkit kəndindəki tetrakonx arasında bilavasitə vəsilə kimi 

qiymətləndirilə bilər. 

Ləkit kəndindəki dairəvi məbəd alban memarlığının görkəmli 

abidələrindəndir. Bu məbəd Azərbaycanın Qax bölgəsinin Ləkit kəndindən bir kilometr 

aralıda aĢkar edilmiĢdir. ĠnĢaat texnikası üsulları bu məbədi VI əsrə aid etmək imkanı 

verir. Ləkit məbədi Cənubi Qafqaz tetrakonxlarının təĢəkkül tapması üçün əsas olmuĢdur. 

Məbədin diametri 22 metrdir. Məbəd hərəsi bir metr diametri olan 3 sütunu, 

4 divar oyuğunu - absidanı əmələ gətirən tetrakonxdur. Tetrakonxun 4 küncündə bütün 

absidalar üçün əsas yaradan 4 pilon yerləĢdirilmiĢdir. Həmin pilonların daxili əyilmiĢ, 

küncü iri valla tərtib edilmiĢdir. Bu val pilonun bütün hündürlüyü boyunca keçir və 

absidaların tağlarını əyir. Pilonların arxasında ayrı-ayrı yerləĢən sütunlar səkkizguĢəli 

özülün dayağı rolunu oynayır. SəkkizguĢəli özül üzərində 4 absida yerləĢir. Pilonların 

üzərində günbəzlə tamamlanan dairəvi barabanın kvadrat əsası yerləĢmiĢdir. 

Absidalardakı sütunların cüt olmayan (tək) miqdarı və mərkəzi sütunun giriĢlərin 

əksinə yerləĢməsi zərdüĢtilik dininin müəyyən mərasim məqsədlərini güdürdü. 

ZərdüĢtilik tələblərinə görə səcdəgah və müqəddəs od xaricdən görünməməli idi.  

Sonralar hər üç dairəvi məbəd xristian kilsələrinə çevrilmiĢdi. 

Moisey Kalankatlının məlumatına görə, Albaniyada monumental rəssamlıq 

sənəti yüksək inkiĢaf səviyyəsinə çatmıĢdı, məbədlər və saraylar isə bir çox hallarda 

gözəl rəsmlərlə bəzədilirdi. Ləkit məbədində mala üzərindəki rəsmlərin qalıqları vardır 

və bu təsdiq edir ki, onun divarları interyerdə rəsmlərlə örtülmüĢdü. Məbədin bütün 

xarici görkəmi Qafqaz Albaniyasının dairəvi məbədlərinin inkiĢafının həmahəng Ģəkildə 

tamamlandığını təsdiqləyir. 



118 
 

Ləkitdən bir qədər aralıda - Qum kəndində üçnefli, günbəzli bazilikanın 

xarabalıqları aĢkar olunmuĢdur. Təxminən V və yaxud VI əsrə aid olan bu bazilika 

planda 36,5 metr uzunluğa, 19,3 metr enə malikdir. Planda T Ģəkilli sütunların iki cütü 

üçnefli kompozisiyanı yaradaraq eyni zamanda günbəzli baraban üçün özül rolunu 

oynayır. Orta nef yandakı neflərə n isbətən daha geniĢ surətdə həllini tapmıĢdır. 

Məbəd üç tərəfdən sütunlardan yaradılmıĢ  qalereya formalı örtüklə və nalĢəkilli 

tağlarla əhatə edilmiĢdir. 

Ġri taxtalardan yaradılmıĢ örtüyün təqribən mərkəzində, əsas giriĢin qarĢısında 

sütun vardı (bütpərəstliyə sitayiĢin tələblərindən biri kimi). Halbuki yanlardan məbədə 

istiqamətlənmiĢ digər iki giriĢ artıq heç bir Ģeylə qapanmamıĢdı. Abidənin Ģərq fasadı 

Mamrux və Ləkit məbədlərindəki kimi iki guĢəyə - səcdəgaha və mərkəzi absidaya 

malikdir. Yandakı neflər kobud surətdə yonulmuĢ daĢlardan ucaldılaraq qabarıq tağlarla 

örtülmüĢdür. 

Aydın plan, səliqə ilə yerinə yetirilmiĢ konstruksiyalar, yerli inĢaat 

materiallarından məharətlə istifadə olunması, çaydaĢı ilə kvadrat formalı biĢmiĢ kərpicin 

uzlaĢdırılması binanı yaratmıĢ ustanın yetkinliyindən xəbər verir.  

Ləkitdən bir neçə kilometr aralıda, Qoduqlu kəndinin yaxınlığında bir neçə 

sitayiĢ təyinatlı tikili qalmıĢdır. Bu kompleks əhali arasında "Yeddi kilsə" adlandırılır. 

Hal-hazırda isə burada doqquz tikilinin qalıq ları müĢahidə olunur. 

Ġki üçnefli bazilika daha çox maraq doğurmaqdadır. Nisbətən salamat qalmıĢ 

birinci bazilika əslində dərin absidalı məbəddir. Bazilikanın yanlarında artıq sırf 

xristian funksiyaları daĢıyan iki əlavə tikili vardır. Sağ tərəfdə ibadət otağı, sol 

tərəfdə isə qurbangah mövcuddur. Təxminən mərkəzdə iki sütun və qalın taxtalı qərb 

divarında iki pilyastr yerləĢmiĢdir. Yanlardakı neflərin və ortadakı daha uca nefin 

tağları onlara, habelə iki absidaya dayaqlanmıĢdır. Məbədin qərb tərəfində sonrakı alban 

kilsə memarlığı üçün çox səciyyəvi olan qalereya formalı örtük vardı. Göstərilən örtük 

ilk dəfə Qumdakı bazilikada meydana gəlmiĢ örtük mövzusunun davamıdır. Güman 

etmək olar ki, bu məbəd VI-VII əsrlərdə tikilmiĢdir. Fasadların kobud Ģəkildə yonulmuĢ 

daĢlardan yaradılmıĢ memarlığ ı üçnefli bazilikalar üçün səciyyəvi olan qabarıq 

mərkəzi hissəli monumental binanı təĢkil edir. Açıq qalereya formalı örtük abidəyə 

cənub koloriti vermiĢdir. 

Kobud Ģəkildə yonulmuĢ daĢdan tikilən ikinci günbəzli bazilika nisbətən yaxĢı 

mühafizə edilmiĢdir. Onun planı iki iri pilonun köməyi ilə dərin absidalı üç nefə 

ayrılmıĢdır; bu absidadan yanlardan olan əlavə tikililərə qapı vardır. Birinci bazilikada 

olduğu kimi, bu əlavə tikililər də sırf xristian funksiyaları daĢıyır. 

Onun memarlığ ı fasadda üç qabarıq nefin çəpəki transeptlə daha mürəkkəb 

uzlaĢması əsasında həll edilmiĢdir. Neflərin qovĢaqlarında günbəzlərlə örtülmüĢ 

baraban üçün nəzərdə tutulan əsas mövcuddur. Daxili günbəz yarımdairə Ģəklində, yuxarı 

günbəz isə çatma formadadır. Transeptin yuxarı hissəsindəki Ģimal və cənub 

fasadlarında qabarıq yarımdairəvi pəncərələr vardır. Bu pəncərələr zəngin haĢiyələrlə 

əhatə edilmiĢdir. Kilsənin üç qapısı vardır. Həmin qapıların yuxarı hissələri haĢiyəli 



119 
 

yarımdairəvi tağla örtülmüĢdür. Bu bazilika VII-VIII əsrlərdə və yaxud bir qədər 

sonrakı tarixi mərhələdə inĢa edilmiĢdir. 

Kobud Ģəkildə yonulmuĢ daĢlardan tikilmiĢ dairəvi məbədlər, üçnefli 

bazilikalar, qalereya formalı örtüklər erkən orta çağlar dövründə Azərbaycanın 

göstərilən üç bölgəsinin sitayiĢ təyinatlı memarlığı üçün səciyyəvi idi. Bu bazilikaların 

ətrafında 7 birnefli zəng qülləsi vardır. Həmin zəng qüllələri vahid memarlıq üslu-

bunda tikilmiĢdir. Bu cür qüllələr göstərilən bölgə üçün səciyyəvidir. Güman etmək 

olar ki, həmin qüllələr hələ bütpərəstlik dövründə inĢa edilmiĢdir. Bütpərəstlik 

dövründən qalmıĢ məbədlər bir çox hallarda yenidənqurmadan sonra xristian kilsələri və 

zəng qüllələri kimi istifadə olunurdu.  

Azərbaycanın Ağcabədi bölgəsinin Təzəkənd yaĢayıĢ məntəqəsindəki üçnefli 

bazilika plan baxımından üç cüt sütundan ibarət olan binadır (uzunluğu 16,5 metr, eni 

9,2 metrdir). Binanın Ģərq tərəfində səcdəgah absidaları və yanlarda keĢiĢ 

cübbələrinin saxlandığı yer vardır. Orta nefin eni 5 metr, yan neflərin eni isə 2,1 metrdir. 

Əgər səcdəgah absidası orta nefin sonluğu idisə, düzbucaqlı formalara malik olan keĢiĢ 

cübbələrinin saxlandığı yerlə yandakı neflər baĢa çatırdı. Bazilikanın döĢəməsi biĢmiĢ 

kərpicdən hazırlanmıĢdır. Qapı oyuğu qərb tərəfdə yerləĢirdi. Səcdəgah absidası 

nalĢəkilli formaya malik idi. Bir-birindən 2 metrlik məsafədə yerləĢən sütunlar da 

çaydaĢından tikilmiĢdir.  

Bazilikanın səcdəgahının qarĢı hissəsinin təmizlənməsi zamanı aydın 

olmuĢdur ki, səcdəgah hissəsi neflərin döĢəməsindən 45 santimetr ucada yerləĢir. 

Bazilika ərazisində tapılmıĢ saxsı materiallarına əsasən bu abidəni VI əsrə aid etmək 

mümkündür. 

Daha bir üçnefli bazilika Bərdə Ģəhərində aĢkar olunmuĢdur. Məbəd üç 

yanmdairəvi absidalı, üçnefli bazilika formasına malik idi. Məbədin uzunluğu 11 metr, 

eni isə 6 metrdir. Yandakı neflər nisbətən ensizdir (1,52 metrlik eni vardır). Məbədin 

divarları müxtəlifölçülü biĢmiĢ kərpicdən, özülü isə çaydaĢından tikilmiĢdir. Məbədin 

divarları 1,5 metr ucalığınadək salamat qalmıĢdır. Binaya əsas giriĢ qərbdən idi və bu 

giriĢ orta nefə doğru aparırdı. Məbəd xüsusi məqsədlə tikilmiĢ iki cüt sütunla neflərə 

ayrılmıĢdı. Məbədin döĢəməsi kvadrat formalı biĢ miĢ kərpicdən hazırlan mıĢdır. 

Məbədin səcdəgah hissəsi kərpiclərdən yaradılmıĢ ucalığa malikdir. Məbəd VIII əsrin 

əvvəllərində baĢ vermiĢ güclü yanğın nəticəsində dağılmıĢdır. Burada üç məzar aĢkar 

edilmiĢ, məzardan bəzək əĢyaları və saxsı məmulat ı tapılmıĢdır.  

Ağoğlan monastırının kilsəsi (Xocavənd rayonu, Sos kəndində) iri bazilika 

tikililərindən biridir. V əsr müəllifinin məlumatına görə, "burada hələ IV əsrin 30-cu 

illərində Qriqori Lusavoriçin nəvəsi Qriqorisin Ģərəfinə ilk dəfə kilsə tikilmiĢdir... 

Qriqoris Maskut hökmdarı Sanatruk tərəfindən döyüĢdə öldürülmüĢ, onun cəsədini 

Ģagirdləri Amarasa aparmıĢ, oradakı kilsədə dəfn etmiĢlər. Həmin kilsənin əsasını 

Qriqorisin babası qoymuĢdu". Bazilika Ağoğlan çayının sol sahilində "müqəddəs" 

dərədə tikilmiĢdir və Amaras adlanan qədim Ģəhər yerinin mərkəzində yerləĢir. Bu 

abidə dəfələrlə yenidən qurulmuĢ, təmir olunmuĢ, lakin onun ilkin formaları əsasən 



120 
 

qalmıĢdır. Bazilika uzun binadır, üç nefdən ibarətdir, həmin neflər 2 cüt sütunla ayrılır. 

Hər bir nef Ģərqdə xaricdən yarımdairə kimi çıxmıĢ absida ilə baĢa çatır. Daxili məkanın 

uzunluğu 23 metr, eni 13,33 metrdir. Orta nef yan neflərdən xeyli ucadadır və dərin 

absida ilə baĢa çatır. Yanlarda iki əlavə tikili (ibadət otağı və qurbangah) vardır. 

Mərkəzi, daha ucada olan nef çatma tağla, iki yan nef isə silindrik tağlarla örtülmüĢdür. 

Ġnteryerdə divarlar freskalarla bəzənmiĢdir. Bunu, freska rəsminin qalıqları təsdiq edir. 

Tikilinin yuxarı hissəsində orta nefin pəncərələrindən yaxĢı iĢıqlanan daĢ üzərində 

dekorativ oyma vardır.  

Bu tikili Albaniya bazilikalarının yeni tipinin formalaĢdığını göstərir. Ağoğlan 

kilsəsi V əsrin sonu - VI əsrin əvvəlinə aid olunan, Kaxetiyada yerləĢən Katsaret 

bazilikası ilə eyniyyət təĢkil edir. 

Bazilikanın ətrafında dördbucaq formalı 4 cinah qülləsi olan qala divarı 

tikilmiĢdir. 

Erkən orta əsr tarixçilərinin məlumatlarına görə, Albaniya hökmdarı Mömin 

III Vaçaqan kilsələrin tikintisinə böyük diqqət yetirirdi. Bir sıra iri tikililər onun adı ilə 

bağlıdır. Müqəddəs Yelisey məbədi kompleksi bu tikililər arasında xüsusi yer tutur. 

Həmin kompleksin əsas binası bazilika tipinə aiddir. Rəvayətə görə, məbəd 

Albaniyada xristianlığı ilk dəfə təbliğ etmiĢ Yeliseyin Ģərəfinə tikilmiĢdir. 

Moisey Kalankatlının əsərində müqəddəs Yelisey məbədinin tikintisi 

haqqında məlumatlar vardır. Tarixçi, Yeliseyin Albaniya hökmdarı III Vaçaqanın 

zamanında quru cəsədinin əldə olunması barədə danıĢaraq qeyd edir ki, "müqəddəs 

Yeliseyin görkəminin meydana gəlməsi cəsəd qalıqlarının aparılmasını və lazım olan 

yerdə dəfn olunmasını zəruri etdi, müqəddəs ierey (keĢiĢ) Stefan onun baĢını Urekan 

kəndində torpağa tapĢırdı. Oradan quru cəsəd qalıqlarını müqəddəs Ners-Mihra 

qardaĢlığına köçürdülər və bu yer indi Cirv iĢtek adlanır". 

Güman etmək olar ki, əvvəllər burada müqəddəĢ Ners-Mihra qardaĢlığının 

kilsəsi tikilmiĢ, kilsə onların adını daĢımıĢdır. "Uzun müddətdən sonra Vaçaqanın burada 

uca sütun tikdirdiyi" nəzərə alınarsa, ehtimal etmək olar ki, buradakı ilkin tikili təxminən V 

əsrə aiddir. 

Moisey Kalankatlının məlumatlarından belə nəticəyə gəlmək olar ki, 

CirviĢtek monastırı erkən alban xristian tikililərindən biri olmuĢdur. 

Kompleksin hal-hazırda mövcud olan qalıqları (baĢ kilsə, yeddi zəng 

qülləsi, bir sıra yaĢayıĢ və təsərrüfat binaları, habelə güclü müdafiə d ivarları) daha 

sonrakı tarixi dövrün tikililəridir. Abidədəki yazılar bunu təsdiq edir. Lakin yazılar 

arasında elələri də vard ır ki, burada qədim t ikililərin mövcud olması fikrin in 

xeyrinə dəlillər verir. BaĢ kilsənin divarında həkk olunmuĢ yazıda deyilir: "Mən, 

arxidyakon Serob bu müqəddəs guĢədə əvvəlki özül üzərində müqəddəs apostolun 

[kilsəsini] tikd irdim" . Bu ilkin tikilinin tədqiqi məqsədilə baĢ kilsənin Ģərq divarı 

yanında qazıntılar aparılmıĢdır. Qazıntılar nəticəsində xeyli qədim tikinti qalıqları 

və məiĢət əĢyaları aĢkar edilmiĢdir. Müəyyən olunmuĢdur ki, müqəddəs Yelisey 

məbədi də 8,7 metr uzunluğunda olmuĢ üçnefli bazilika idi. Məbədin Ģərq tərəfi 



121 
 

nalĢəkilli səcdəgah absidası ilə baĢa çatırdı. Ba zilikan ın yan neflərinin sonlarında 

keĢiĢ cübbələrinin saxlandığı yerlər vardır. Məbəd IX-X əsrlərdə dağıdılmıĢdır.  

Qafqaz Albaniyasında və Cənubi Qafqazın baĢqa ölkələrində erkən 

xristianlıq  dövründə sitayiĢ təyinatlı tikililərin daha geniĢ yayılmıĢ tip i birnefli 

bazilikalar olmuĢdur. 

Hələ xristianlıqdan xeyli əvvəlki dövrdə meydana gəlmiĢ birnefli bazilika 

tədricən xristian məbədləri üçün səciyyəvi olan müəyyən dəyiĢikliklərə məruz 

qaldı: b inanın Ģərq tərəfində səcdəgah hissəsi kimi fəaliyyət göstərən əlavə tikililər 

yaradılır, xırda əlavə tikililər meydana gəlirdi və s. Mingəçevir sitayiĢ komplek-

sindəki bazilikalarda bu cəhətlər daha aĢkar izlənməkdədir. Bu abidə 1946-cı ildə 

arxeoloqlar tərəfindən Mingəçevir SES-in inĢa olunduğu ərazidə aĢkara 

çıxarılmıĢdır. 

Bu cür uzunsov, günbəzsiz məbədlər Albaniyanın ən erkən kilsə binaları 

olmuĢlar. Ġndiyədək bu tipə aid olan abidələrdən yalnız altısı öyrənilmiĢdir. Həmin 

abidələrdən dördü Mingəçevirdə, biri Gavurqala adlı qədim Ģəhər yerində, digəri 

isə Xotavəng monastır kompleksində (Kəlbəcər rayonunda) aĢkar edilmiĢdir.  

Xronoloji baxımdan bu cür abidələrin tikint isi IV əsrdə, digər daha 

mürəkkəb tikililərlə eyni zamanda baĢlanmıĢ, VIII əsrədək memarlıqda 

mövcudluğunu saxlamıĢdır.  

Bu dövrün daha qədim tikilisi Mingəçevirdəki 1 №-li məbəddir. Bu 

məbəd 3 №-li qədim yaĢayıĢ yerinin birinci - aĢağı təbəqəsində aĢkara 

çıxarılmıĢdır.  Plan baxımından həmin məbəd uzunluğu 19,4 metr, eni isə 7,7 metr 

olan dördguĢəli tikilidir. ġərq divarları istisna olunmaqla məbədin qalan divarları qismən 

salamat qalmıĢdır. Bu məbəddə səcdəgah absidası yox idi və burada qapı Ģərq divarından 

qoyulmuĢdu. BaĢqa divarlarda qapı oyuğu izlərinin aĢkar olunmaması bu qənaətə 

gəlməyə əsas verir. Məlum olduğu kimi, Ģərq tərəfdən giriĢ xristian tikililəri üçün 

səciyyəvi deyildir. Lakin bu cəhət Albaniyanın bəzi baĢqa erkən xristian tikililərində 

vardır. 

1 №-li məbədin Ģimal və cənub divarlarının içərisində 6 çıxıntı vardır. Həmin 

çıxıntılar ibadət edənlər üçün oturacaq rolunu oynamıĢdır. Ruhanilər üçün oturacaq 

yerləri yalnız bəzi pravoslav kafedral kilsələri və patriarx kilsələri üçün səciyyəvi idi. Bu 

cür yerləri, adətən, kilsə döĢəməsindən bir və ya iki pillə yuxarıda, xorun yanında, 

səcdəgaha doğru səmtdə tikirdilər. Mingəçevir məbədindəki çıxıntılar məbədin ortasına 

doğru yönəlmiĢdir. Bunun səcdəgahın Ģərq hissəsində deyil, məbədin ortasında yerləĢməsi 

ilə bağlı olduğunu güman etmək olar. Arxeoloq R.M.Vahidovun fikrincə, səcdəgah 

məbədin qərb hissəsində yerləĢirdi. 

Səcdəgah absidasının olmadığı məbədlərdə qapı oyuğu, adətən, Ģərq divarında 

yerləĢirdi. Bu cəhət baĢqa oxĢar abidələrdə, habelə Amarasdakı (IV əsrə aid olan) 

müqəddəs Qriqoris məbədində, müqəddəs Yelisey məbədinin ilkin kompleksinin 

planlaĢmasında, habelə səcdəgah absidası olmayan bir sıra zəng qüllələrində 

müĢahidə edilir. 



122 
 

Mingəçevir məbədinə oxĢar xristian tikililəri Albaniyada hələ kilsə 

qurğularının planlaĢmasının ciddi qanun-qaydalarının iĢlənib-hazırlanmadığı dövrdə 

ucaldılmıĢdı. Ona görə də qanunla müəyyən olunmuĢ normalardan müəyyən sapmalar 

Albaniyada erkən kilsə tikililərinin səciyyəvi cəhəti idi.  

Katolikosluğun təsis olunmasından sonra kilsə binalarının tikin tisi ciddi 

tələblərə tabe olunmağa baĢlandı. Mxitar QoĢun "Qanunnamə"sində deyilir ki, 

"kilsənin özülü pravoslavlığın qaydaları əsasında qoyulmalıdır, bu məsələdə yalnız 

yepiskop və yaxud onun əmri ilə xoryepiskop və yaxud peretut haqlıdır. Kim yepiskopun 

və yaxud xoryepiskopun icazəsi olmadan kilsənin özülünü qoymağa cəhd edərsə, biz əmr 

edirik ki, bu cür kilsə dağıdılsın və özül yenidən qoyulsun, beləliklə, kilsə qaydasına 

toxunulmaz Ģəkildə əməl edilsin. Bu qayda sarsılmazdır". 

Mingəçevirdəki ikinci məbədin tikiliĢi ərəfəsində artıq ölkədə kilsə 

tikintisinin qanunları təĢəkkül tapmıĢdı. Məbədin tikintisi IV əsrə aid edilir. Bu 

məbəd birinci məbəddən 8 metr cənubdadır. Abidə plan baxımından dördguĢəli olan 

böyük zaldan ibarətdir, zalın uzunluğu 12,4 metr, eni isə 5,4 metrdir. Birinci 

məbəddən fərqli olaraq bu məbədin Ģərq tərəfində nalĢəkilli absidada səcdəgah 

yüksəkliyi vardır. Həmin altlıqlar taxtadan olan sütunlar üçün dayaq rolunu oynayır, 

sütunlar isə tavan örtüyünü saxlayırdı. 

Üçüncü məbəd V-VI əsrlərdə, bilavasitə birinci məbəd üzərində tikilmiĢdir, 

ibadət zalına (12,5x5,7 metr ölçülərində) və yarımdairəvi absidaya malik olan birnefli 

kilsə olmuĢdur. Çiy kərpiclərdən tikilmiĢ divarların qalınlığına əsasən demək olar ki, 

məbəd tağtavanla örtülmüĢdü. 

Dördüncü məbəd üçüncü məbədin xarabalıq ları üzərində tikilmiĢdir. Bu 

abidə müxtəlif zamanlarda tikilmiĢ üç binadan ibarət idi. Ġlk bina məbəd olmuĢ, məbədin 

yanında əlavə tikili inĢa edilmiĢ, sonralar isə həmin binaların lap yanında üç otaqdan 

ibarət olan üçüncü bina ucaldılmıĢdı. Ən böyük otaq əlavə tikili idi. Qalan 2 otaq isə 

hücrə və yaxud məbədin təsərrüfat otaqları ola bilərdi. Məbəd VI-VII əsrlərə aid edilir. 

Kilsə üçüncü məbədin plan quruluĢunu ciddi Ģəkildə təkrarlayır. Yeni binanın 

planlaĢmasında əski məbədin planının dəqiq konturlarının dəfələrlə təkrarlanması 

üsulları Qafqaz Albaniyasında ənənələrə riayət etmək tələbin i qoyan qanunun 

mövcud olduğuna dair ehtimalın irəli sürülməsinə əsas verir. Bu hal Mingəçevir 

kompleksi üçün xüsusilə səciyyəvidir. Mingəçevir bazilikalarından fərqli olaraq Oğuz 

bölgəsinin Calut məntəqəsindəki birnefli kilsə daha kiçik ölçülərdə tikilmiĢdir. Lakin 

bu tikilidə artıq daha mükəmməl formalar müĢahidə olunmaqdadır. Həmin formalar 

sonrakı tarixi dövrdə həm memarlıq görkəmində, həm də abidələrin plan baxımından 

həllində ənənəvi olmuĢdur. Məbəd V-VI əsrlərə aid edilir. 

1958-ci ildə Gavurqalada (Ağdam bölgəsinin Sofulu kəndində) aparılmıĢ 

qazıntılar zamanı aĢkar edilmiĢ məbəd maraqlıdır. Məbəd VI-VII əsrlərə aid olunur, ağ 

daĢdan tikilmiĢdir. 

Bina birneflidir, tağtavanlarla və qoĢaçatılı kirəmit damla örtülmüĢdür. 

Məbədin Ģərqində eninə görə ibadət zalına bərabər olan uca döĢəməli absida vardır. 



123 
 

ġimaldan binaya düzbucaqlı otaq birləĢir. Zalın uzunluğu 11,95 metr, eni 5,25 metrdir. 

Müstəqil giriĢin olmaması təsdiq edir ki, zala birləĢmiĢ düzbucaqlı otağın kilsəyə əlavə 

tikili olması Ģübhəsizdir. Binada cənuba və qərbə iki giriĢ vardır. 

Bu cəhət Qafqaz Albaniyasının sitayiĢ təyinatlı memarlığı üçün səciyyəvidir. 

Xotavəng monastır kompleksindəki "Alban bazilikası" adlandırılan abidə bu 

tipli tikilidir. Məbəd yonulmuĢ daĢdan Tərtər dərəsində, Azərbaycanın Kəlbəcər 

bölgəsinin mərkəzindən bir qədər aralıda tikilmiĢdir. Məbədin xarabalıqları daxili 

sütunları olmayan uzun zaldan ibarətdir. Abidənin uzunluğu 16,2 metr, eni 5,8 metrdir. 

Zalın Ģərq hissəsi yarımdairəvi absida ilə baĢa çatır. 

Səcdəgah absidasının hər iki tərəfində keĢiĢ cübbələrinin saxlandığı dairəvi 

yer tikilmiĢdir. ĠnĢaat texnikasının və inĢaat materiallarının öyrənilməsi zamanı aydın 

olmuĢdur ki, cübbələrin saxlandığı yer məbədin tikilməsindən sonra inĢa edilmiĢdir. 

Həmin yerə giriĢ səcdəgah absidasındandır. Bu cəhətə ilk dəfə Albaniya memarlığında 

təsadüf olunur. Görünür ki, əvvəllər tikilmiĢ məbədin ümumi planı memarlara qapını 

ibadət zalından qoymaq imkanı yaratmadığı üçün qapı oyuğu cübbələrin saxlandığı yerə 

səcdəgah absidası istiqamətində açılmıĢdır. Soldakı cübbə yerinin tədqiqi zamanı onun 

tavanında Xotavəng monastırının baĢ keĢiĢ lərindən birinin - XIII əsrdə yaĢamıĢ Ter-

Atanasın yazısı aĢkara çıxarılmıĢdır. Güman etmək olar ki, məhz Ter- Atanas qədim bazi-

likaya birləĢmiĢ cübbə yerinin qurucusu olmuĢdur. 

Xotavəng məbədində pəncərə oyuqları vardır. Həmin oyuqların yuxarı hissəsi 

nalĢəkillidir. Qazıntılar zamanı aĢkara çıxarılmıĢ saxsı məmulatı məbədin ilkin 

tikintisini VI-VII əsrlərə aid etmək imkanı verir. 

Albaniya memarlığında müxtəlif tipli zəng qüllələri mühüm yer tutur. Bu cür 

qüllələrin əksəriyyəti zəmanəmizədək qalmıĢdır. 

Zəng qüllələri karvan yollarında, dağ zirvələrində, dərələrdə, 

qəbiristanlıqlarda, monastır həyətlərində tikilirdi. Yalnız müqəddəs Yelisey 

monastırının nəzdində 20-dən artıq zəng qülləsi vardır. PlanlaĢdırma strukturuna görə 

zəng qüllələrinin iki tipinə təsadüf olunur: dairəvi və dördguĢəli. Dairəvi zəng 

qüllələrinin adətən səcdəgah hissəsi olmurdu. Bu cür qüllələr Albaniyada geniĢ 

yayılmıĢdı. 

Güman etmək olar ki, dairəvi zəng qüllələrində yarımqazma zəng qüllələri 

üçün səciyyəvi olan taxta örtüklər tətbiq edilirdi. Bu cür zəng qüllələrinə bir çox erkən 

xristian abidələrində təsadüf olunurdu. Hazırda həmin abidələrin əksəriyyəti dağılmıĢ 

vəziyyətdədir və bu xarabalıqları həm müsəlmanlar, həm də xristianlar müqəddəs yer 

kimi ziyarət edirlər. Sığnaq kəndindəki zəng qülləsi bu tipli t ikiliyə misal ola b ilər.  

VI-VII əsrlərdən etibarən Albaniyada plan baxımından dörd-guĢəli, 3-4 metr 

uzunluğu, 2-3 metr eni olan zəng qüllələri yayılmağa baĢlamıĢdı. Bu zəng qüllələrinin 

Ģərq tərəfində səcdəgah yüksəkliyi, qərbində isə giriĢ vardır. Divarlarda adətən bir 

neçə dərin divar oyuğu olurdu. Bu zəng qüllələrinin əksəriyyətində keĢiĢlərin və 

əyanların qəbirləri var idi.  

Ġki səcdəgahlı absidası olan zəng qüllələri ən çox inkiĢaf etmiĢ qüllələrdən 



124 
 

olmuĢdur. Dairəvi, səcdəgahsız zəng qüllələri bu cür qüllələrin çıxıĢ, baĢlanğıc 

formaları idi. 

Yüzlərlə iri və xırda bütpərəstlik və xristian məbədi Qafqaz Albaniyasının 

ərazisi boyunca səpələnmiĢdir. Həmin abidələr qədim tikinti ənənələrinin, sabit 

memarlığın mövcud olduğunu təsdiqləyir. Bu memarlıq qonĢu ölkələrin memarlığının 

təsirinə baxmayaraq Ģübhəsiz, özünün təkrarolunmaz cəhətlərinə malikdir. 

Cənubi Azərbaycanın, habelə bütün Sasani dövlətinin III-VII əsrlər dövrü 

memarlığı nəinki əski keçmiĢin - Əhəməni və Parfiya dövrlərinin mədəniyyət 

elementlərini, həmçinin Sasanilər dövlətinin tərkibinə daxil və yaxud onunla sıx 

əlaqədə olan Hindistan, Orta Asiya, Cənubi Qafqaz, Suriya, Bizans mədəniyyətlərinin 

cəhətlərini mənimsəmiĢdi. Təbiidir ki, bu elementlər yenidən iĢlənmiĢ və tamamilə yeni 

çalarlar meydana gəlmiĢdi. Memarlıq tiplərinin və kompozisiyalarının müxtəlifliyinə 

baxmayaraq, Sasani memarlığı üslubun vahidliyi və tamlığı ilə seçilirdi. III-VII əsrlərin 

memarlığını qiymətləndirərkən onun özünəməxsusluğunu qeyd etmək lazımdır. Bu 

dövrdə Azərbaycanın cənub hissəsində də Ģəhər quruculuğu geniĢ vüsət almıĢdı, yaĢayıĢ 

və sitayiĢ təyinatlı binalar tikilirdi, suvarma qurğuları və körpülər inĢa edilirdi. 

Düzən lik yerlərdə Ģəhərlər nizamlı p lanlaĢ maya malik idilər. Nizamlı 

planlaĢmanın iki tipi vardı: parfiyalılardan miras qalmıĢ dairəvi və Roma ənənəsini 

əks etdirən düzbucaqlı tiplər. Ərdəbilin planlaĢması düzbucaqlı tipə misal ola bilər. 

ġəhərin 4 iri qapısı var id i, küçələr düz bucaq altında kəsiĢird i. Bu p lanlaĢma 

Sasani dövrünün baĢqa Azərbaycan Ģəhərləri üçün də səciyyəvi olmuĢdur. 

ġəhərlər qüllələr və döyüĢ mövqeləri kimi çıxıĢ edən, atıcılar üçün daxili 

meydançaları o lan divarlarla möhkəmləndirilmiĢdi. DaĢ ən geniĢ yayılmıĢ tikinti 

materialı idi. Sasani dövrünün təqribən bütün memarlıq abidələri tağlı və 

günbəzlidir. III əsrdə kvadrat əsas üzərində günbəz konstruksiyası yaradılmıĢdı.  

Ev lər adətən ikimərtəbəli t ikilirdi. Ev daxili və xarici h issələrə ayrılırd ı. 

Küçəni evin xarici hissəsi ilə eyvan birləĢdirirdi. Sərvətli Ģəxslərin evlərində 

eyvanın qarĢısında ikisütunlu portik vardı. Evin həyətində yardımçı b inalar 

yerləĢirdi. 

Saray memarlığı monumentallığı, formalarının aydın təĢkili ilə  

fərqlənirdi. Saray kompleksinə eyvanlı binalar, yaĢayıĢ və xidmət binaları, bağlar 

daxil idi. Saraylar divarlarla əhatələnirdi.  

Ərəb mənbələrində Marağa, ġiz, Neriz və baĢqa Ģəhərlərdə saray 

tikililərinin mövcudluğu xat ırladılır. Bu dövrdə xey li istehkam qurğuları 

yaradılmıĢdı. Azərbaycanın istehkamlarının nə qədər möhkəm və alınmaz 

olduğunu Azərbaycan mərzbanı Ġsfəndiyarın tarixçi ət-Təbərinin nəzərimizə 

çatdırdığı sözləri təsdiq edir: Ġsfəndiyarın fikrincə, bu istehkamlar uzun müddət 

ərzində düĢmənlərin təzy iqlərin in qarĢısını ala bilird i.  

ZərdüĢtiliyin sitayiĢ təyinatlı tikililəri üçün çartağ (çardağ -çahartağ) tipi 

səciyyəvi idi. Plan baxımından kvadratĢəkilli, həcm cəhətdən kub olan dörd giriĢli 

tikili tromplar üzərindəki günbəzlə örtü lürdü. Dövrələmə dəhliz bu cür məbədlərin 



125 
 

fərqləndirici cəhəti idi. Bu dəhliz gah tağlı qalereya, gah da yüngül sütunlar 

üzərindəki açıq terras Ģəklində olurdu. Həmin dəhliz dini mərasimlər üçün nəzərdə 

tutulmuĢdu. Çartağlar adətən xırda və iri çayların, su hövzələrinin  yanında tikilirdi. 

Azərbaycanda yerləĢən üç əsas Sasani od məbədindən biri (AdurquĢnasp) 

mərkəzi günbəzli zalı, sütunlu həyəti, bu həyətə birləĢən və çiy kərpicdən tikilmiĢ 

günbəzli binaları, eyvanları olan memarlıq kompleksidir. Məbədin həyəti Ģimal 

qapılarınadək uzanırdı, günbəzli zalda Ģimala və cənuba istiqamətlənmiĢ eyvanlar vardı. 

Bütün bunlar bürcləri olan kvadratĢəkilli divarların əhatəsinə alınmıĢdı. 

AdurquĢnasp məbədi günbəzinin zirvəsi gümüĢ hilal (aypara) ilə baĢa çatırdı. 

ġiz Ģəhərinin divarları məbəddən və Ģəhərdən baĢqa dərin gölü də öz əhatəsində 

saxlamıĢdı. 

Nəzərdən keçirilən memarlıq abidələri Azərbaycanda bu dövrdə 

mükəmməl inĢaat texnikasının mövcud olduğunu təsdiqləyir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



126 
 

VI FƏSĠL 

 

ƏRƏB ĠġĞALI ƏRƏFƏSĠNDƏ VƏ DÖVRÜNDƏ 

AZƏRBAYCANIN SĠYASĠ VƏZĠYYƏTĠ. 

AZƏRBAYCANIN ƏRƏB XĠLAFƏTĠ TƏRKĠBĠNƏ 

DAXĠL EDĠLMƏSĠ 
 

§ 1. ALBANĠYADA  MĠHRANĠLƏRĠN  HAKĠMĠYYƏTƏ  

GƏLMƏSĠ 
 

VI əsrin sonu - VII əsrin əvvəllərində Albaniyada Girdiman vilayətinin 

sahibləri olan feodal Mihranilər nəsli üstünlük əldə etdi. Moisey Kalankatlının təqdim 

etdiyi məlumata görə, VI əsrin sonlarında, saray çevriliĢində iĢtirak edən Ġran Mihranilər 

nəslinin baĢçısı Mihr, Sasani hökmdarı Xosrov II Pərvizin (591-628) qəzəbindən xilas 

olmaq məqsədilə, 30 min qohum əqrəbası ilə Xosrovun düĢmənləri olan xəzərlərə 

sığınmaq üçün Ġrandan baĢ götürüb qaçmıĢdı. Vəziyyətin gediĢindən narahat olan 

Xosrov onu qabaqlayaraq, ardınca məktub göndərmiĢ, istədiyi yeri məskən seçməsinə 

icazə vermiĢdi. ġahın məktubunu Uti əyalətinin Girdiman vilayətində alan Mihr elə 

buradaca qalmağı qərarlaĢdırmıĢdı. Girdimanı öz nəsli mülkü edən Mihr və onun 

xələfləri yerli feodalları müxtəlif yollarla aradan götürməklə, AranĢahilər nəslinin 

demək olar axırına çıxmıĢ, öz qohumluq əlaqələrindən istifadə edərək, nəhayət, bütün 

Albaniyaya sahib ola bilmiĢdilər.  

Moisey Kalankatlı alban Mihranilər nəslinin Ģəcərə cədvəlini belə təqdim 

edir: Mihr, Armael, Vard (I), Qoçaq Vafdan, Vard (II), Varazman (I), Varaz Qriqor, Varaz 

Peroz, CavanĢir, Yezud Xosrov, Varazman (II). 

Mihranilərin Albaniyaya gəliĢi siyasi vəziyyətdən irəli gəlmiĢdi. Onlar özlərinin 

farslığını təqribən iki nəsil saxlamıĢ, bundan sonra xristianlığı qəbul etmiĢ, yerli alban 

əyanlarına qohum olmuĢ, nəhayət, alban mədəniyyətini və dilini qəbul edərək 

albanlaĢmıĢdılar. 

Akademik V.V.Bartoldun rəyincə, Mihranilərin simasında, Albaniyada 

"yenidən albanların milli, lakin fars mənĢəli sülaləsi bərpa olundu". Sasanilərin istəyinə 

rəğmən bu sülalə inadla albanpərəst siyasət - Albaniyanın müstəqilliyi siyasətini 

yürüdürdü. 

Mihranilər Albaniyada 603-cü ilə yaxın qərarlaĢsalar da, bütün ölkənin 

tamhüquqlu hakimi, Albaniyanın "ilk böyük knyazları" kimi yalnız 630-cu ildən 

fəaliyyət göstərməyə baĢladılar.  

591-ci ildə Ġranla Bizans arasında 20 ildən bəri davam edən müharibə baĢa 

çatdı. Həmin ilin müqaviləsinə görə, Ermənistan növbəti parçalanmaya məruz qalsa da, 

Albaniya belə aqibətdən yaxa qurtara bildi. Lakin ölkəni Ġran mərzbanları idarə etməkdə 

idi, 603-629-cu illərdə iki imperiya arasında hərbi əməliyyatlar yenidən baĢlayanda, 



127 
 

Albaniya bu müharibəyə cəlb olundu. 

603-604-cü illərdə Ġran-Bizans müharibələrindən istifadə edən Albaniya əhalisi 

Sasani hökmranlığına qarĢı ayağa qalxsa da, bu üsyan II Xosrov tərəfindən 

amansızlıqla yatırıldı. Alban əyanlarının bir çoxu məhv edildi, yalnız II Xosrovun 

arvadı ġirinin köməyi ilə alban katolikosu Viro sağ qaldı. Moisey Kalankatlının 

məlumatma görə, "çox cidd-cəhddən sonra hökmdar, [Vironun] həyatını (ġirinə) 

bağıĢladı". Lakin II Xosrov belə bir Ģərt qoydu: Viro ömrünün sonunadək "öz ölkəsinə 

qayıtmayacaq, nəzarət altında sarayda qalacaqdı". Bununla yanaĢı, II Xosrov onun 

katolikos rütbəsini saxladı, patriarxlıqdan gələn gəlirlərdən məhrum etmədi. 

Əsirlikdə olarkən Viro Mihranilər sülaləsindən olan alban knyazlarına II 

Xosrov tərəfindən "Girdiman hakimi və Albaniyanın iĢxanı" titulunun verilməsinə nail 

oldu. Bu haqq Varaz Qriqor zamanı, o, bütün Albaniyanın ilk knyazı olduqda əldə 

edilmiĢdi. II Xosrovun Viroya olan xoĢ münasibəti bu Ġran hökmdarın ın özünü, 

ümumiyyətlə, xristianlarla əhatə etməsindən irəli gəlirdi. Onun arvadlarından biri 

Bizans Ģahzadəsi Mariya (Məryəm), digəri isə sonralar bir çox əsərlərin qəhrəmanı olan, 

Nizami Gəncəvinin türk qızı kimi - təqdim etdiyi ġirin idi. Lakin özünün xristian 

əhatəsinə baxmayaraq, II Xosrov Cənubi Qafqaz ölkələrini Bizansdan ayırmaq 

siyasətini güdən Sasanilərin ardıcıl davamçısı idi. Bu məqsədlə 612-613-cü illərdə 

onun təĢəbbüsü ilə imperiyaya tabe xristianların məĢhur Ġran məclisi çağırılır və 

burada Bizans diofiziliyi müqabilində monofizilik rəsmi tanınmıĢ xristian etiqadı elan 

edilir. 

Ġran-Bizans müharibələri dövründə Ġranın beynəlxalq siyasi meydanda 

qazandığı ilkin müvəffəqiyyətlər 623-624-cü illərdə imperator Ġraklinin Kiçik Asiya və 

Cənubi Qafqazda əldə etdiyi uğurlarla heçə endirilir. O, Kolxida və Ġberiyadan keçərək, 

dolama yolla Ġrana yürüĢ edir. 624-628-ci illərdə Ġberiya kimi Albaniya da Ġran-Bizans 

müharibələrinin döyüĢ meydanına çevrilir.  

Albaniyaya sahib olmaq istəyən hər iki rəqib imperiya burada yalnız siyasi 

deyil, iqtisadi məqsədlər də güdürdü. 624-cü ildə Dvini tutduqdan sonra Bizans ordusu 

Adurbadaqan ərazisinə daxil oldu, Naxçıvanı da ələ keçirib, Arazı adladı. Bundan sonra 

Cənubi Azərbaycanın paytaxtı Qanzak Ģəhəri iĢğal edildi. Moisey Kalankatlının 

məlumatına görə, Ġrakli Albaniya, Ġberiya və Ermənistan hakimlərinə aĢağıdakı tələblə 

müraciət etdi: onlar "onun piĢvazına çıxmalı, bütün qıĢ boyu öz qoĢunları ilə onun 

qulluğunda durmalı idilər; əks təqdirdə, o, onlarla bütpərəstlərlə edilən kimi rəftar 

edəcək, onun qoĢunları isə qalaları fəth edəcək, onların ölkələrini viran qoyacaq". 

Ġran ĢahənĢahı II Xosrovun əmri ilə Albaniyanın knyazları ölkənin paytaxtı olan 

Bərdəni tərk edərək, qalalarda möhkəmləndilər. Albaniya ərazisinə daxil olan Bizans 

qoĢunu "keçdiyi gözəl bağ və düzləri dağıdıb, viran qoydu", Uti əyalətində, Dyutakan 

kəndi yaxınlığında düĢərgə saldı. Lakin Ġraklinin bu yürüĢü müvəffəqiyyətsizliklə 

nəticələndi. Yenidən qüvvə toplamağa nail olmuĢ iranlılar Bizans qoĢununa hücum edib, 

onu ölkədən çıxartdılar. Bizanslıların "ələ keçirdikləri Ģəhərləri geri qaytardılar". 

625-ci ildə Ġrakli xəzərləri köməyə çağırdı. Mənbədəki məlu mata görə, 



128 
 

"Xosrovun hakimiyyətinin 36-cı ilində" Ġrakli "Çola qapılarını açmaq, müxtəlif barbar 

xalqlarını dəvət etmək və onlarla birgə məğrur Xosrovu qovmaq" qərarına gəldi. Bu 

məqsədlə o, öz elçisi Andreyi böyük vədlərlə xəzərlərin yanına göndərdi. 

Ġranlılar isə, öz növbəsində, Balkanlarda hökmranlıq edən avarlarla ittifaq 

bağlayıb, onların diqqətini Konstantinopola cəlb etməyə nail oldular.  

626-cı ildə xəzərlər Albaniyaya hücum etdilər. Moisey Kalankatlı yazırdı: 

"Xosrovun hakimiyyətinin 37-ci ilində Ģimalın hökmdarı vəd etdiyi döyüĢkən ordunu 

ġatın baĢçılığı ilə [Albaniyaya] göndərir. [ġat] Albaniyanın bütün hüdudlarına, 

Adurbadaqanın bir sıra yerinə yürüĢlər edib, çoxlu xristianı və hətta bütpərəsti qılınc-

dan keçirir. Əsir alınmıĢların sayını kim bilə və saya bilərdi?" Əsərinin baĢqa bir 

yerində yenə də həmin hadisəyə qayıdan alban müəllifi yazırdı: "Xəzərlər Ġraklin in 

əmri ilə saysız-hesabsız qoĢunla bizim ölkəmizə yürüĢlər edirdi". Bu, xəzərlərin 

Albaniyaya ilk geniĢ hücumu idi.  

628-ci ildə, "Xosrovun hakimiyyətinin 38-ci ilində - onun öldürüldüyü ildə" 

xəzərlər ölkəyə yenidən yürüĢ etdilər. Ġlk zərbəni Dərbəndə (Çolaya), sonrakını isə 

Bərdəyə endirdilər. "Alban tarixi"ndə yazılıb: "Bu dəhĢətli xəbər Albaniyaya çatdıqda, 

Xosrovun ölkəni idarə etmək üçün göndərdiyi QayĢah adlı birisi bizim ölkəmizi və 

əzəmətli paytaxtımız Bərdəni möhkəmlətmək istədi. O, ətraf vilayətlərin sakinlərini 

[Ģəhərə] yığdı, ölkəmizin əyanları və Ģəhərlərin əhalisi ilə  razılaĢmadan əldə etdiyi 

qüvvə ilə xəzərlərdən müdafiə olunmaq istədi. Lakin o, əzəmətli Çola Ģəhəri 

müdafiəçilərinin və heyrətamiz divarları qoruyan əsgərlərin baĢına gələnləri 

görmüĢdü... Hamımızı gözləyən ümumdünya fəlakəti yaxınlaĢanda, təlatümlü dənizin 

dalğalan əvvəlcə onu (yəni Çolanı) vurub yerlə yeksan etdi". 

Paytaxt əyanları Arsaxın əlçatmaz dağlarında gizləndilər. Bu, artıq xəzərlərin 

ikinci böyük hücumu idi. Albaniya ərazisini ələ keçirdikdən sonra onlar Tiflisə doğru 

hərəkət etdilər və Bizans imperatoru Ġraklinin ordusu ilə birgə Ģəhəri mühasirəyə 

aldılar. 

628-ci ilin yazında Ġraklinin məsləhəti ilə Tiflisi mühasirə edən qoĢunlar geri 

çəkildilər; Ġrakli xəzərlərin baĢçısına dedi: "Gələn il yetiĢəndə, isti aylar qurtaran kimi, 

dərhal buraya qayıt... Mən isə bu vaxt Ġran hökmdarı ilə vuruĢmağa ara verməyəcək, 

ölkələri və onun təbəələrini təhlükəyə məruz qoyacağam".  

Tiflisin ikinci mühasirəsindən sonra, görünür, 628-ci ilin sonunda Ģəhər 

iĢğal edilir. Bundan sonra Bizans Cənubi Qafqaz ölkələrini özünə tabe edir.  

Gürcü mənbələrinə görə, Ġrakli Mtsxeta, Ucarma Ģəhərlərində, eləcə də baĢqa 

yerlərdə, nəinki atəĢpərəstlərin, həmçinin monofizilərin də təqib edilməsi siyasətini 

aparırdı. 628-ci ildə Albaniyanın Girdiman - " Varaz Qriqorun  mülkü olan  

Qardabani‖ vilayətinə gələn Ġraklinin əmri ilə Varaz Qriqorun özü və onun təbəələri, 

eləcə də "Metskevank sahibi", Lal adlı yerdə diofiziliyi qəbul etdilər. Bu hadisə, 

görünür, Tiflisin I və II mühasirələri arasındakı dövrdə baĢ vermiĢdi.  

Ġraklinin 623-628-ci illərdə etdiyi müvəffəqiyyətli yürüĢlər Ġran üzərində 

qələbəni təmin etməklə yanaĢı, Bizansa onun bidətçi ġərq əyalətlərini qaytarmıĢ oldu. 



129 
 

Ġrakli Bizans imperiyasında, eləcə də ona tabe Qafqaz ölkələrində xalkidonçuluğu 

(diofiziliyi) bərpa etməklə kilsə birliyinə nail olmaq qərarına gəldi. 

Albaniyanı hələ də Ġran mərzbanlarının idarə etdiyi bu dövrdə Girdiman 

hakimi Varaz Qriqor özünü Ġraklinin vassalı elan etdi. Yeni süzereni və onun dini olan 

diofiziliyi qəbul etməklə bu knyaz bütün Albaniyanın tam səlahiyyətli hakiminə çevrilirdi. 

Lakin beynəlxalq meydanda baĢ verən dəyiĢikliklər, görünür, Ġraklinin Varaz Qriqora 

verdiyi hüquq və səlahiyyətləri alban hökmdarının həyata keçirməsinə mane olmuĢdu. 

Belə ki, bu vaxt Ġran Ģahı II Xosrov öldürülür, taxta 628/29-cu ildə Ġrakli ilə sülh 

bağlayaraq, II Xosrovun tutduğu torpaqları Bizansa qaytaran II Kavad çıxır. Albaniya 

yenidən Ġranın təsiri dairəsində qalır. Bununla belə ölkənin faktiki sahibləri - xəzərlər 

olurlar. 629-cu ildə Albaniyaya hücum edən xəzərlərin baĢçısı ġat, ölkədə oturan Ġran 

mərzbanına, eləcə də 628-ci ildə siyasi dustaqlıqdan azad edilmiĢ katolikos Viroya elçi 

göndərərək, Albaniyanın ona tabe olmasını tələb edir. Bu dəfə söhbət artıq siyasi 

asılılıqdan gedirdi. Lakin Albaniya müqavimət göstərmək iqtidarında deyild i. ġat ın 

tələbini qəbul etməyən mərzban Ġrana qaçır. Katolikos Vironun baĢçılığı ilə alban 

əyanları xəzərlərin ali hakimiyyətini qəbul edirlər. Albaniya, yerli tarixçinin ifadəsinə 

görə, xəzər xaqanın ın "əbədi mülkü" olur. Beləliklə, "Ġran ĢahənĢahı Kavadın oğlu 

ƏrdəĢirin hakimiyyətinin ikinci ilində", yəni 629-630-cu ildə xəzərlər Albaniyanı 

iĢğal edirlər. Aramsız hücumlar, eləcə də xəzər ağalığı ölkəni var-yoxdan çıxarır. 

Burada hökm sürən aclıq və xəstəlik yerli əhalinin çox hissəsinin, o cümlədən 

Albaniya katolikosu Vironun məhvinə səbəb olur (630-cu ildə). 

Ölkənin faktik sahibinə çevrilən xəzərlər alban feodallarından, əvvəllər 

Sasanilərin xəzinəsinə keçirdikləri dövlət vergilərinin indi onlara verilməsini tələb 

edirdilər. Albaniyanın, bu dövrdən baĢlayaraq, həmçin in Xəzər adlandırılan qədim 

paytaxtı Qəbələdə möhkəmlənmiĢ xəzərlər, solsahil Albaniyasını tamamilə ələ 

keçirə bilmiĢdilər. Lakin məhz bu dövrdə Albaniyanın hüdudlarından kənard a 

ölkənin siyasi həyatında həlledici rol oynayan hadisələr baĢ verdi. Beynəlxalq 

vəziyyət - Ġranda taxt-tac üstə gedən çəkiĢmələr, Bizansda xalkidonçularla 

monofizilər arasındakı mübarizə bu ölkələrin  diqqətini Ģimal sərhədlərindən, uzaq 

Albaniyada baĢ verən hadisələrdən yayındırmıĢ oldu.  

VII əsrin 30-cu illərin in əvvəllərində Xəzər dövlətində Cəbu xaqanın 

öldürülməsi ilə nəticələnmiĢ ara münaqiĢələri xəzərlərin Albaniyadakı ağalığ ına 

son qoyub, ölkəni dəhĢətli talandan xilas etdi. Beləliklə, tarixin iradəs i ölkəni 

müstəqillik yoluna çıxardı. Suverenliy in qazanılmasına iki rəqib imperiyanın - 

Bizansın və Ġranın öz aralarında apardıqları müharibələrdən yorulması və əldən 

düĢməsi də kömək etdi.  

Alban taxt-tacı Mihranilər sülaləsindən olan Varaz Qriqorun əlinə keçdi. 

Son tədqiqatlar hakimiyyət illəri ənənəvi olaraq 628-636-cı illərdə qəbul edilən bu 

alban hökmdarının əslində 630-642-ci illərdə hökmran lıq etdiyini, onun 628-ci ildə 

Bizans hökmdarı Ġraklinin əlindən diofiziliy i, 630-cu ildə isə katolikos Vironun 

əlindən monofiziliy i qəbul etdiyin i təsdiq edir.  



130 
 

Məhz bu dövrdə Yaxın ġərqdə yeni bir qüvvə - ərəb dövləti meydana 

çıxır. 

 

 

 

§ 2. ƏRƏB ĠġĞALLARININ BAġLANMASI. 

AZƏRBAYCANA ĠLK YÜRÜġ VƏ ONUN NƏTĠCƏLƏRĠ 
 

630-cu ilin sonlarına yaxın, Azərbaycandan uzaqlarda yaĢasalar da, az 

sonra onun xalq larının müqəddəratında həlledici rol oynayacaq ərəblərin çox 

hissəsi Məhəmməd peyğəmbərin hakimiyyətini tanıdılar. Çox keçmədən, 

peyğəmbərin siyasi istedadını, onun az qala hərəsi b ir bütə sitayiĢ edən pərakəndə 

ərəb qəbilə lərini öz rəhbərliy i altında birləĢdirmək qabiliyyətini yüksək qiy -

mət ləndirən məkkəlilər də müqaviməti dayandırıb, Məhəmmədə "Allahın yerdəki 

elçisi, din in və dövlətin baĢçısı" kimi iman gətirdilər.  

Fəaliyyətinin ilk dövründə yeni dini etiqadın - islamın qəbulunu hər kəsin 

öz vicdanına həvalə edən, yalnız inandırma, təlq in yolunu seçən Məhəmməd, siyasi 

üstünlüyü də əldə etdikdən sonra bütpərəstliyə qarĢı qəti mübarizə elan etdi. Bu 

məsələni araĢdıran tədqiqatçılar Məhəmmədin siyasi və diplomatik mərifətini 

xüsusi qeyd edirlər. Belə ki, bütpərəstliyin qatı əleyhdarı olan Məhəmməd qəbilə 

baĢçılarına islamı və peyğəmbərin hakimiyyətini yaln ız silah gücü ilə deyil, 

xoĢluqla da qəbul etmək imkanı verirdi. Bunun üçün onlara möhlət də ayırmıĢdı. 

Yaln ız təyin olunmuĢ vaxt baĢa çatanda, bütpərəstlər isə inadlarından dönməyəndə 

onlar silah gücünə ram edilir, ayrı-ayrı qəbilələrin müstəqilliyin in rəmzi o lan 

qəbilə bütləri isə məhv edilird i.  

Ġslamı bütün ərəblər arasında yaymağın vacib  sayılması müsəlman 

baĢçıların ın öz d inləri ilə Ərəbistan hüdudlarından kənara çıxmalarına, Sasanilərin 

və Bizansın tabeliyində olan Ġraq və ġam (Suriya) ərəblərinin yaĢadıqları ərazilərə 

qoĢun göndərmələrinə səbəb oldu. Beləliklə, 633-cü i lin  əvvəllərində, Ərəbistanın 

Məhəmməd dövründə baĢlanan birləĢdirilməsini davam etdirən ilk "raĢidi" ("doğru 

yol tutmuĢ") xə lifəsi Əbu Bəkr (632-634) yarımada daxilində yürüĢləri tam baĢa 

çatdırmamıĢ, islamı bütün ərəblərin arasında yaymaq çağırıĢı ilə sərkərdələrindən 

Xalid ibn əl-Validin və Ġyad ibn Ğənmin baĢçılıq etdikləri qoĢun dəstələrini 

Sasanilərin tabeliyində olan Ġraqa və Bizansın tabeliyində olan ġama göndərdi. 

Nəticə etibarilə ərəblərə Ərəb istan hüdudları xaricindən ilk zəfər müjdələrini 

gətirən bu yürüĢlər bir çox xalqların, o cümlədən azərbaycan lıların həyatında az 

sonra baĢ verəcək köklü dəyiĢikliklərin təməlini qoydu. Əvvəllər əsil dini yalnız öz 

soydaĢları arasında yaymaq ideyası ilə çıxıĢ edən ərəblərin fəaliyyət dairəsi yeni 

coğrafi ərazilər hesabına geniĢləndi. Ərəb iĢğalları baĢlandı. Ərəb  cəmiyyətində 

baĢ verən ictimai-iqt isadi çevriliĢ bu iĢğallar üçün zəmin hazırlamıĢ, Yaxın ġərqdə 

(xüsusilə Ġran və Bizansda) yaranmıĢ hərbi-siyasi vəziyyət isə hadisələrin məhz 



131 
 

ərəblərin xeyrinə inkiĢafı üçün təkan vermiĢ oldu.  

633-cü ildə ərəb ordusu Ġraq tərəfdən Sasani imperiyasının sərhədlərini 

keçdi. Moisey Kalankat lı bu haqda yazırdı: "Ġran ĢahənĢahı, əzəmətli Xosrovun 

ölümündən dörd il keçmiĢ Azkert (III Yəzdigərd) hakimiyyətə sahib oldu. 12 

qəbilənin birləĢməsindən gücə gəlmiĢ Həcəri nəsli
1
 səhrada baĢ vermiĢ qasırğa kimi 

dəhĢətli və qorxulu həmlə ilə çox sürətlə getdi; Assuriyanı ötərək, tez bir zamanda Ġran 

ĢahənĢahına qarĢı hücuma keçdi". 

Orta əsr ərəb müəlliflərinin (ət-Təbəri, əl-Bəlazuri, əl-Kufi, Ġbn əl-Əsir və 

b.) məlumatları ilə təsdiq edilən bu hücuma ərəb sərkərdələri Xalid ibn Valid və 

Mukanna ibn Haris, eləcə də Ġyad ibn Ğənm baĢçılıq edird ilər.  

Ərəblərin ilkin hücumlarını dəf etməyə cəhd göstərən III Yəzdigərd ona tabe 

ölkələrin hakimlərindən köməkçi qoĢun dəstələri tələb edir. Yerli qaynağın 

məlumatına görə, belə bir əmr alan Albaniya hökmdarı Varaz Qriqor da öz dörd 

oğlundan birini -CavanĢiri döyüĢ meydanına göndərmək qərarına gəlir. Moisey 

Kalankatlı CavanĢiri böyük məhəbbətlə, Ģairanə qələmlə təsvir edir: "Varaz Qriqor 

özünün ikinci oğlu, məğrur, qəddi-qamətli və gözəl CavanĢirə diqqət yetirdi. Zərif 

saqqal onun üzünü hələ tamam örtməmiĢdi; atasının sevimlisi, silah iĢlətmədə mahir, 

qartal kimi zirək, atasının dayağı, hər Ģeydə müvəffəqiyyət qazanan CavanĢir ona 

(atasına) dünyəvi həyatda öz ağlı ilə kömək etməyə, böyüklərlə bərabərləĢməyə, 

hökmdarlar yanında olmağa hazırlaĢırdı". Bu zamandan alban qoĢunlarının sparapeti - 

baĢ sərkərdəsi olan CavanĢir öz qoĢunu ilə birlikdə 634-cü ildən Sasani qoĢununun baĢ 

komandanı təyin edilmiĢ, "təkcə öz hərbi Ģücaəti ilə deyil, ĢahənĢah taxt-tacı uğrunda 

saray çəkiĢmələrində fəal iĢtirakı ilə"də ad çıxarmıĢ Xorasan hakimi Fərruxzad oğlu 

Rüstəmin rəhbərlik etdiyi Ġran ordusu tərkibində çıxıĢ etməyə baĢladı. Yerli mənbənin 

məlumatına görə, məhz sərkərdə Rüstəm CavanĢiri III Yəzdigərdə təqdim etmiĢdi. 

Yenə həmin mənbəyə görə "Ölü suların" (Ġraqda əl-Bətaix - bataqlıqlar) sahilində, 

Kadisiyyə yanında baĢ vermiĢ (636-cı ildə) vuruĢmada alban sərkərdəsi öz Ģücaəti ilə 

seçilmiĢdi. Onun hünər və rəĢadəti III Yəzdigərd tərəfindən layiqincə 

qiymətləndirilmiĢdi, ĢahənĢah özü ona "bayraq və gur səsli Ģeypurlar, iki qızıl cida, 

həmiĢə qabağıyca aparılan qızıl suyuna salınmıĢ iki qalxan verdi. Onu hamıdan yüksək 

tutdu, belinə mirvari ilə bəzədilmiĢ qızıl kəmər və qızıl dəstəkli qılınc taxdı, 

qollarına bilərzik saldı, baĢına isə gözəl bir tac qoydu. Bundan baĢqa, ona üstü 

baĢdan-baĢa mirvari ilə iĢlənmiĢ qaytanlar da bağıĢladı, boynuna çoxlu sap mirvari  

 

1 Həcər Ġbrahim peyğəmbərin arvadı Saranın kənizi idi. Rəvayətə görə, onun 

Ġbrahimdən olan oğlu Ġsmayıl ərəblərin ulu babası hesab edilir.  Bu qadının adı ilə ərəblərə 

həcərilər də deyilirdi.  

mirvari saldı". 

637-ci ildə ərəblər Ġran Ģahını onun paytaxtı olan Ktesifonda mühasirəyə 

aldılar. CavanĢir üç minlik alban qoĢununun baĢında iranlılarla birlikdə altı ay 

Ktesifonun müdafiəsində durdu. Lakin buna baxmayaraq Ġran ordusu darmadağın edildi. III 

Yəzdigərd Dəclə çayı sahilindəki qalalardan birində gizləndi. Moisey Kalankatlının 



132 
 

məlumatına görə, CavanĢirin Ġran ordusu tərəfində ərəblərlə son döyüĢü III Yəzdigərdin 

hakimiyyətinin səkkizinci ilinə (639-640-cı illərə) təsadüf edir. Beləliklə, mübarizənin 

faydasız, imperiyanın ölümə məhkum olduğunu dərk edən CavanĢir 639-640-cı ildə 

vətəninə qayıdır. 

Bu dövr hadisələrini bizə çatdıran ərəb mənbələrinin bir qismi ərəblərin 

Azərbaycan ərazisinə (onun cənub hissəsinə) ilk basqınının məhz həmin illərdə, yəni 

639-640-cı illərdə baĢ verdiyini qeyd edir. Bu müəlliflərdən "fütuhat" haqqında xüsusi 

kitab yazmıĢ IX əsr ərəb tarixçisi əl-Bəlazuri Azərbaycanın hicri tarixi ilə 18 (639)-ci 

ildə Huzayfa ibn əl-Yəmənin baĢçılığı ilə sülh yolu ilə alındığı barədə məlumat verir. 

Ərəb yürüĢləri istiqamətlərinin mənbələrin müqayisəli təhlili nəticəsində izlənilməsi 

sübut edir ki, Azərbaycanın real fütuhatının baĢlandığı hicri 22 (643)-ci ildən çox əvvəl, 

görünür, Ġyad ibn Ğənmin baĢçılıq etdiyi ərəb ordusunun xəlifə Ömərin əmri ilə 639-cu 

ilin avqustunda baĢlamıĢ Mesopotamiyanın iĢğalı prosesində Azərbaycan ərazisinə 

hücum (və bəlkə də hücumlar) olmuĢdur. Hücum Urmiya gölünün cənub-qərb, 

ərəblərin artıq iĢğal etdikləri erməni əz-Zəvazan vilayəti tərəfdən baĢlamıĢ və nəticədə 

qərb sərhədlərinin mərzbanı ilə müqavilə bağlanmıĢdı. Hadisələrin məhz o zonada baĢ 

verməsi müqavilənin mətnindən də görünür; mərzban ərəb lərə " 800 min d irhəm 

verməyə boyun olurdu. Əvəzində ərəblər heç kəsi öldürməyəcək, əsir almayacaq, 

atəĢgahları dağıtmayacaq, Balasacanın, Savalanın və Miyan Ruzanın kürdlərini 

sıxıĢdırmayacaq, ġiz əhalisinə bayramlarda rəqs etməyə və əvvəllər yerinə yetirdikləri 

[ayinlərə] əməl etməyə icazə verəcəklər".  

Lakin müəyyən hüdud çərçivəsində qazanılan belə ötəri qələbələr, nəticə 

etibarilə ərəblər üçün hələ müvəffəqiyyətli hesab edilə bilməzdi, çünki imperiyanın 

mərkəzində iflasa uğramıĢ Sasani üsuli-idarəsi ucqarlarda, o cümlədən Ģimallı-cənublu 

Azərbaycan torpaqlarında Ġran qoĢunları tərəfindən hələ də müdafiə edilirdi. Görünür 

məhz bu dövrdə, "yeddi il dalbadal ağır döyüĢlərdə iĢtirak edib, on bir dəfə ağır yaralar 

aldıqdan" sonra, nəhayəl. vətənə qayıdan CavanĢir hələ atası Varaz Qriqorun sağlığında, 

Albaniyanın ilk böyük iĢxanı olur. Moisey Kalankatlının yazdığına görə, "Ġran 

müharibələrindən Ģöhrətlə qayıdan CavanĢir hökmdarın sərəncamı ilə Albaniyanın bütün 

iĢlərinə rəhbərlik edirdi..." Onun atdığı ilk addımlardan biri Ġran üsuli-idarəsinə qarĢı 

çıxıĢı oldu. Bütün Albaniyanı öz hakimiyyətinə tabe etməyə çalıĢan CavanĢir "qoĢununu 

götürüb, atası ilə birlikdə Bərdə Ģəhərindən çıxaraq. Ģimal tərəfə çəkildi". Alban knyazının 

bu çıxıĢı Ġran qoĢunlarının ölkəyə hücumuna səbəb oldu. CavanĢir Girdiman və 

Kambisenaya hərəkət edən Ġran qoĢununa qarĢı əks-hücum edərək, onları Albaniyanın bu 

bölgələrindən çıxartdı. Kambisenada olarkən, o, Ġberiya hökmdarı Atrnersehlə (605-641) 

"sarsılmaz ittifaq" bağladı. Bu hökmdarın, eləcə də köməyə gəlmiĢ gürcü qoĢunlarının 

yardımı ilə CavanĢir iranlıları Uti vilayətindən də qovub çıxararaq, paytaxt Ģəhəri Bərdəni 

azad etdi, əsir düĢmüĢ anasını və qardaĢlarını düĢmən əlindən qurtardı. Lakin 

məğlubiyyətlə barıĢmaq istəməyən iranlılar Adurbadaqandan yeni qüvvələr göndərdilər. 

Sakasena vilayətində baĢ verən iki döyüĢ CavanĢirə yeni qələbələr bəxĢ etdi. 

Darmadağın edilmiĢ iranlılar bu dəfə Sünik knyazının vasitəçiliyi ilə barıĢıq əldə edə 



133 
 

bildilər. Yerli qaynağın məlumatına görə "CavanĢir böyük Ġran Ģahlığının tənəzzülü haqqında 

fikirləĢərək və keçmiĢ ġərq Ģahlarının müstəbid olmalarını yada salaraq öz Ģəxsiyyətinə 

xüsusi təmtəraq verdi və belə qənaətə gəldi ki, bundan sonra öz hakimiyyətini heç kəsə 

tabe etməsin". 

Lakin çox keçmədən barıĢığı pozan iranlılar Albaniyaya yeni qüvvələr 

göndərsələr də, müttəfiq gürcü qoĢunlarının köməyinə arxalanan CavanĢir düĢmən 

hücumunun qarĢısını ala bilir. 

642-ci ilədək davam edən bu münaqiĢə ərəblərin Sasani imperiyasının Ģimal 

vilayətlərinə hücumu ilə baĢa çatır. 

 

 

 

 

 

 

§ 3. ƏRƏBLƏRĠN  AZƏRBAYCANA YÜRÜġLƏRĠ 
 

Mənbələrdəki ziddiyyətli faktlara baxmayaraq, ərəblərin Sasani imperiyasının 

Xəzərsahili vilayətlərinə, o cümlədən Azərbaycana real hücumu, yalnız 642-ci ildə baĢ 

verən Nihavəndin və Həmədanın fəthindən sonra mümkün oldu. Tədqiqatçıların 

fikrincə (A.Ġ.Kolesnikov), əhəmiyyətinə və ciddi nəticələrinə görə ərəblər üçün çox 

qələbələrdən üstün olan Nihavəndin süqutu iranlıların milli Ģüurlarına ağır zərbə 

endirdi. Tarixçi ət-Təbərin in dili ilə desək, o gündən iranlıların birliyi pozuldu. 

Bundan belə hər vilayətin əhalisi düĢmənlə yalnız öz vilayəti hüdudlarında döyüĢürdü. 

Əl-Bəlazurinin verdiyi məlumata görə, Nihavənd döyüĢündən bilavasitə sonra ərəblər 

Həmədan-Rey yolu üstündə yerləĢən, alimlərin fikrincə, o dövrdə hələ Ģəhər 

səviyyəsinə yüksəlməyən və adi qalalardan olan Qum və KaĢanı tutdular. Bu 

qələbələrdən sonra qədim Midiya ərazisində möhkəmlənən ərəblər Ģimala doğru 

istiqamət götürdülər.  

Ərəblərin A zərbaycana tərəf yollarının üstündəki ilk vilayət Rey idi. Bu 

Ģəhəri tutmaq üçün ərəblər Həmədan-Rey vilayətləri ayrıcındakı Dəstəbə sərhəd 

nahiyəsini iĢğal etdilər, onun qalalarında isə hərbi qarnizonlar yerləĢdirdilər. Məhz bu 

qarnizonlardakı ərəb əsgərləri Azərbaycana və Ġranın Xəzəryanı vilayətlərinə ediləcək 

yürüĢlərə hazırlıq görürdülər.  

Ərəb iĢğalının müsibətli nəticələrini yaxĢı dərk edən Azərbaycandan, 

Deyləmdən və Reydən olan qeyri-nizami qoĢunlar Dəstəbə yaxınlığındakı Vacrud 

adlı yerdə toplaĢdılar. Burada baĢ verən qanlı döyüĢü ət-Təbəri hər iki tərəf üçün ağır 

itkilərinə görə Nihavənd və baĢqa böyük vuruĢmalarla müqayisə edir: "Nihavənd 

vuruĢmasına bərabər, ondan geri qalmayan böyük bir döyüĢ oldu, bu böyük vuruĢmada 

saysız-hesabsız adam qırıldı". 

Ərəblərin qalib gəldiyi bu ağır vuruĢmada azərbaycanlı döyüĢçülərin baĢında 



134 
 

Azərbaycan mərzbanı Ġsfəndiyar ibn Fərruxzad dururdu. Reydən yarımçıq qayıtdıqdan 

sonra o, seyrəlmiĢ qoĢununu Azərbaycanın Bacarvan, Miməz, Bəzz, Sərab, ġiz, 

Məyanic (Miyanə) və b. Ģəhərlərindən topladığı əsgərlərin hesabına artırdı. 

Nihavənd döyüĢündən düz bir il sonra, yəni 643-cü ildə, Reyin iĢğalı hələ tam 

baĢa çatmamıĢ, xəlifə Ömərin (634-644) əmri ilə Bukayr ibn Abdullah və Utba ibn 

Farkadın baĢçılıq etdikləri qoĢun dəstələri Azərbaycan sərhədlərini keçdilər. 

Ərdəbildən bir qədər aralı, Cərmidan dağı yanında Ġsfəndiyarın hələ yaxĢı möhkəmlənə 

bilməmiĢ dəstələri onları qarĢıladı. Mənbələrin məlumatına görə, bu, Bukayrın 

Azərbaycan ərazisində azərbaycanlılarla ilk toqquĢması idi. Bir neçə gün davam edən 

qanlı döyüĢ ərəblərin qələbəsilə baĢa çatır. Qırılan qırılır, qaçan qaçır, Ġsfəndiyar özü isə 

əsir düĢür. 

Rey yanındakı döyüĢlərin ərəblər üçün müvəffəqiyyətlə baĢa çatdırılması, 

xəlifənin Bukayra kömək göndərmək haqqında əvvəlki əmrinin yerinə yetirilməsinə 

imkan yaradır. Sərkərdə Simak köməyə göndərilir. Çox keçmədən Ġsfəndiyarın qardaĢı 

Bəhramın baĢçılığı altında təĢkil olunmuĢ yeni qoĢun Utba ibn Farkadın dəs təsinə 

hücum edir. Ərəblər bu dəfə də qələbə qazanırlar. Bəhram zorla qaçıb canını qurtarır. 

Hələ də Bukayrın yanında əsirlikdə qalan Azərbaycan mərzbanı Ġsfəndiyar isə bu 

hadisədən sonra ərəblərlə sülh müqaviləsi imzalamalı olur. Bu müqaviləyə görə 

Azərbaycan əhalisi "imkanları daxilində" can vergisi - cizyə ödəməli idi; "qadınlar və 

uĢaqlar, həmçinin yaĢamaq üçün vəsaiti olmayan xroniki xəstələr, dünya malından heç 

nəyi olmayan zahidlər" bu vergidən azad olunurdular.  

Yeni hakimiyyət Azərbaycanın bütün əhalisinə, "onun düzlərində, 

dağlarında, ucqar və sərhəd yerlərində yaĢayanlarına, onların əmlakına, dini icmalarına, 

qanunlarına, qaydalarına aman" verməyi öz üzərinə götürürdü. 

Cərmidan yanındakı döyüĢ bu vaxtadək bir çox döyüĢləri zəfərlə baĢa çatdıran 

ərəblərin Ģimala - Albaniyaya, Qafqaza olan yolunu açdı. Xəlifə Ömərin əmri ilə 

Bukayr, sərkərdə Utba ibn Farkadı xəlifənin Azərbaycandakı amili vəzifəsinə təyin 

edib, özü isə ilk növbədə, ərəblərin Bab əi-Əbvab ("Qapılar qapısı") adlandırdıqları 

Dərbəndin fəthinə hazırlıq görməyə baĢladı; çünki ərəblər yaxĢı baĢa düĢürdülər ki, 

Ģimal sərhədlərini möhkəmləndirmədən, Qafqaz keçidlərini, o cümlədən Dərbəndi öz 

nəzarətləri altına almadan Azərbaycanı, eləcə də Cənubi Qafqazın baĢqa vilayətlərini 

tabe etmək mümkün olmayacaq. Buna görə də xəlifənin əmri ilə Bukayr elə həmin il 

Dərbənd üzərinə hücuma keçdi. 

ġimal yürüĢünün çətinliklərini əvvəlcədən görən xəlifə Ömər 

sərkərdələrindən Suraka ibn Əmri, Huzayfa ibn Asid əl-Qaffarini, Həbib ibn 

Məsləməni, habelə Əbd ər-Rəhman və Salman ibn Rəbiə əl-Bəhili qardaĢlarını 

qoĢunları ilə birgə Bukayrın köməyinə göndərdi. Dəstələr Dərbənd divarı yanında 

Bukayra çatdılar. Xəlifənin əmrilə birləĢmiĢ qoĢunların komandanı təyin edilən Suraka, 

Əbd ər-Rəhman ibn Rəbiə əl-Bəhilinin dəstəsini əsas qüvvənin qabağında, Huzayfa 

və Bukayrın qoĢunlarını sağ və sol cinahlarda yerləĢdirdi; son zərbəni isə Salmanın 

dəstəsi endirməli idi. 



135 
 

Bu zaman Dərbəndin hakimi və Sasanilərin Ģimal sərhədlərinin mərzbanı 

məĢhur və qədim nəslə mənsub olan ġəhriyar (və ya ġəhribərəz) idi. Azərbaycanın 

cənub torpaqlarının fəthi xəbəri, Ģübhəsiz, ona da çatmıĢdı. Ərəblərin ön dəstəsinin 

hücumu baĢlanan kimi, mənasız qırğının qarĢısını almağa çalıĢan ġəhriyar bu dəstənin 

baĢçısı Əbd ər-Rəhmanla danıĢıqlar aparmaq üçün icazə istədi; sərkərdə Suraka ilə 

görüĢdən sonra isə özünün ərəblərə tabe olduğunu bildirdi, amma "quduz düĢmənə və 

əsli olmayan qaba xalqlara qarĢı" durmuĢ dərbəndlilərin can vergisindən azad olunmasını 

xahiĢ etdi. Nəhayət, tərəflər, xəlifənin də təsdiq etdiyi bu imtiyazın dərbəndlilərə 

verilməsinə razılaĢdılar: əli silah tutub, keçidin müdafiəsində duran və öz əvvəlki dini 

etiqadlarını saxlayan yerlilər ərəb əsgəri xidmətində olduqları ilin cizyəsindən azad 

edilirdilər. 

Dərbəndin alınması ilə Ģimal tərəfdən təhlükəsizliyi müvəqqəti də olsa təmin 

etmiĢ Suraka ibn Əmr yeni torpaqlar ələ keçirmək məqsədilə xəlifə ilə razılaĢmadan, 

Bukayrı Muğan, Həbib ibn Məsləməni Tiflis, Huzayfanı Alan ölkəsi, Salman ibn 

Rəbiəni isə ərəblərin Arran adlandırdıqları Albaniya üzərinə göndərir. Surakanın bu 

özbaĢına hərəkəti xəlifə Öməri narazı salır. Çünki, onun fikrincə, Suraka iĢğal etmək 

istədiyi yerlərin nə geniĢ ərazisini, nə də saysız qoĢununu nəzərə almamıĢdı. Doğrudan 

da, göndərilən sərkərdələrdən yalnız Bukayr tapĢırığı yerinə yetirir. Muğan fəth olunur. 

Qalan yerlərdə isə güclü müqavimətlə rastlaĢan ərəblər yalnız əldə edə bildikləri 

qənimətlə kifayətlənməli olurlar. Muğan əhalisi ilə, görünür, artıq 644-cü ildə 

bağlanılmıĢ müqavilənin Ģərtlərinə görə "gərək hər həddi-büluğa çatan bir dinar və ya 

onun dəyərində cizyə ödəsin, müsəlmana qarĢı səmimi olsun, ona [azanda] yolunu 

göstərsin, bir gün-bir gecə [evində] saxlasın... Ancaq əgər onlar üz döndərib əhdi 

pozsalar, axırıncı fitnəkaradək hamını təslim etməsələr, onlara aman olmayacaq". 

Bu yürüĢ zamanı ərəblər xəlifə Ömərin əmrilə Dərbənddən Ģimalda olan 

Xəzər torpaqlarını da tutmağa cəhd göstərdilər. Növbəti hücuma, həmin il vəfat etmiĢ 

Surakanı Dərbənd sərhəd xəttinin rəisi vəzifəsində əvəz edən Əbd ər-Rəhman əl-Bəhili 

baĢçılıq edirdi. Ərəb atlılarının ilk hücumu uğurlu oldu: xəzərlərin əl-Beyda Ģəhəri 

tutuldu. O dövrün tarixçilərinin fikrincə bu qələbədə ərəblərin qeyri-adiliyi, hətta 

ölməzliyi haqqında xəzərlər arasında yayılmıĢ əfsanənin də rolu az deyildi. Lakin çox 

keçmədən bu əfsanə alt-üst oldu. Xəlifə Osmanın hakimiyyətinin (644-656) ilk ilində 

də xəzərlərə qarĢı basqınları davam etdirən ərəblər növbəti hücumlardan birində 

darmadağın edildilər. Əbd ər-Rəhman özü öldürüldü, qoĢun geri çəkildi. Ərəblərin 

Azərbaycana birinci yürüĢü baĢa çatdı. 

Beləliklə, 643-644-cü illərdə, xəlifə Ömərin dövründə, ərəblər tarixi 

Azərbaycan ərazisinin yalnız cənub və Dərbəndədək Xəzər sahili torpaqlarını tuta 

bildilər. Lakin bu iĢğalın özülü hələ möhkəm deyildi. Hətta 644-645-ci illərdə, xəlifə 

Ömərin ölümündən sonra mərkəzdə baĢ verən siyasi sabitsizlikdən istifadə edən 

azərbaycanlılar üsyan edərək, ərəblərin onlarla bağladıqları müqavilələrin Ģərtlərini 

yerinə yetirməkdən imtina etdilər. Xilafətin yeni baĢçısı Osmanın Azərbaycana 

göndərdiyi sərkərdə əl-Valid ibn Ukbanın rəhbərlik etdiyi ordunun hücumu ilə ərəblərin 



136 
 

Azərbaycana yeni -ikinci yürüĢü baĢlandı. Bu yürüĢdə birinci yürüĢ zamanı ad çıxarmıĢ 

Salman ibn Rəbiə və Abdallah ibn ġubeyl kimi sərkərdələr iĢtirak edirdilər. 

Abdallahın baĢçılıq etdiyi dörd minlik qoĢun Muğan, Bədr və Taylasana 

(TalıĢana) soxularaq bu Xəzəryanı torpaqları yenidən iĢğal etdi, qənimət və əsirlərlə 

əl-Validin qərargahına qayıtdı. Azərbaycan (cənub hissəsi) yenidən iĢğal, köhnə 

müqavilə isə bərpa edildi. Müqavilənin Ģərtlərinə görə, azərbaycanlılar təzminatla 

yanaĢı 800 min dirhəm verməyə boyun oldular. 

Bu yürüĢ zamanı əl-Validin on iki minlik ön dəstəsinə baĢçılıq edən Salman 

ibn Rəbiənin əsgərləri ətraf əhalini qorxutmaq məqsədilə Albaniya ərazisinə hücum 

edərək, oranı talayıb çapdılar və zəngin qənimət və əsirlərlə əl-Validin qərargahına 

qayıtdılar. Gevondun məlumatına görə, xəlifə orduları "Midiya (Cənubi Azərbaycan) 

kəndlərini və Naxçıvan obalarını xaraba qoydular. KiĢilərin çoxunu öldürdülər, 

qalanlarını isə qadın və uĢaqlarla birlikdə əsir götürdülər və Culfa keçidindən Arazın o 

tayına apardılar". Yaln ız bundan sonra vəzifəsini b itmiĢ hesab edən əl-Valid 

Xilafətin nümayəndəsi əl-ƏĢas ibn Qeysi Azərbaycan hakimi təyin edərək paytaxta 

(Mədinəyə) qayıdır. 

Elə həmin il xəlifə Os man iki Qafqaz yürüĢünün iĢtirakçısı, özünü mahir 

sərkərdə kimi tanıtdırmıĢ Salmanı bu zaman Kiçik Asiya ərazisində bizanslılarla 

vuruĢan Həbib ibn Məsləmənin köməyinə göndərdi. Birgə qüvvələrlə onlar 

bizanslıların hücumunu dəf edərək, Qaliqala və b. Ģəhərləri ələ keçirdilər. Ərəb 

tarixçilərinin (ət-Təbəri, əl-Bəlazuri, əl-Yəqubi, əl-Kufi) məlumatına görə bu yürüĢ 

zamanı Həbib ermənilərin yaĢadıqları ərazidən keçərək, Gürcüstan torpaqlarına daxil 

olur və Tiflisi iĢğal edir. Beləliklə, bu dövrdən, yəni 644-cü ildən, Tiflis öz civarları 

ilə birlikdə Xilafətin Arran vilayəti tərkibinə daxil olur və müsəlmanların uzunmüddətli 

tabeliyinə keçir. 

Hələ Gürcüstan hüdudlarına yetiĢməmiĢ, Salman ibn Rəbiənin alt ı minlik 

dəstəsi Albaniyanın Sünik (Sisəcan, Sisəkan) vilayəti ərazisində Həbibdən ayrılır. 

Azərbaycanın Ģimal hissəsinin tam iĢğalını baĢa çatdırmaq cəhdilə edilən yürüĢ baĢlanır. 

O dövrün tarixçisi yazırdı: "Salman ibn Rəbiə onun əsgərlərinə düĢmənçilik göstərənləri 

məhv edir, rastına çıxan Ģəhər və qalaları tuturdu. Sonra o, düĢməni (burada ərəblərin 

düĢməni - yerli əhali idi. - N. V.) qıra-qıra Arran ölkəsindəki Beyləqan Ģəhərinə yetiĢdi". 

Beyləqan cizyə ödənilməsi, əhalinin "həyatı və əmlakının", habelə "Ģəhər divar-

larının" saxlanılması Ģərtləri ilə Salmana döyüĢsüz təslim oldu. Sonra ərəb qoĢunu 

Bərdəyə doğru istiqamət götürdü, lakin mənbələrin məlumatına görə bərdəlilər, 

beyləqanlılardan fərqli olaraq, Ģəhər qapılarını ərəblərin üzlərinə bağladılar. Salman 

Ģəhərin bir neçə fərsəxliyində axan Tərtər çayının sahilində düĢərgə salıb, müqavimət 

göstərən bərdəliləri zəiflətmək məqsədilə "Ģəhər ətrafında biçini artıq baĢa çatdırmıĢ 

kəndlərə qarətçi yürüĢlər təĢkil edir". Müqavimətin faydasız olduğunu baĢa düĢən 

bərdəlilər də ərəblərlə sülh müqaviləsi bağlamalı olurlar. Mənbədə deyilir: "[Bərdəlilər] 

Ģəhər darvazasını [Salmanın] üzünə açırlar; o, Ģəhərə daxil o lub, bir qədər orada qalır". 

Çox keçmədən, Bərdəni tərk edən ərəb süvari dəstəsi Albaniyanın Arsax, Uti, 



137 
 

Sakasena və b. vilayət və əyalətlərini tutmaqla Kürün sağ sahili torpaqların ın iĢğalını 

baĢa çatdırır. Qədim Ģəhər olan ġəmkiri ələ keçirdikdən sonra Kürün sol sahilinə 

adlayan ərəblər, oradakı Ģəhər və kəndləri də tutur, Qəbələnin, ġəkinin, Hayzanın, 

ġirvanın, ġabranın, Məsqətin, Lakzın, Filanın, Təbərsəranın, yenidən əl-Babın 

(Dərbənd) və b. yerlərin hakimləri ilə müqavilə bağlayırlar.  

Bağlanılan sülhə baxmayaraq, ərəblər getdikdən az sonra Ģirvanlılar və 

dərbəndlilər, görünür öz qoĢunu ilə Dərbəndə gəlmiĢ xəzər xaqanının təhriki ilə  

Xilafətlə bağladıqları müqavilələrin Ģərtlərini yerinə yetirməkdən boyun qaçırırlar. 32 

(652-653)-ci ildə Salman ibn Rəbiə dörd minlik qoĢunu ilə yenidən Dərbəndə daxil olur 

və bu zaman artıq Ģəhəri tərk etmiĢ Xəzər ordusunun izi ilə onların Bələncər Ģəhərinə 

doğru irəliləyir. BaĢ vermiĢ qanlı döyüĢ lərdə müsəlmanlar basılır, Salman özü isə 

öldürülür. Beləliklə, Azərbaycanın çox hissəsi yenidən ərəblərin itaətindən çıxır.  

Salmanın ölümündən iki il sonra xəlifə Osman öz sərkərdəsi Həbib ibn 

Məsləməni yeni qüvvələrlə Qafqaza göndərir. Bu dəfə Sirac Tayrda (ġirakda) düĢərgə 

salmıĢ Həbib ərəblərin birinci və ikinci yürüĢləri zamanı Qafqazda iĢğal etdikləri bütün 

yerlərin hakimlərinə və camaatına qasidlə xəbər göndərib, onlardan itaət tələb edir. Az 

sonra xəlifə Osman Həbibi geri çağıraraq, Huzayfa ibn əl-Yəməni Xilafətin Qafqaz 

vilayətlərinin hakimi təyin edir. ĠĢğal olunmuĢ Ģimal torpaqlarını daha yaxĢı idarə etmək 

üçün yeni hakim caniĢinliyin iqamətgahını 640-cı ildən (Ermənistanın fəthindən bəri) 

yerləĢdiyi Dəbildən (Dvindən) Bərdəyə köçürür. Lakin Huzayfanın özü Mədinədə 

qalırdı, Bərdəyə isə "əmisinin nəslindən olan bir adamı" - Su lat ibn Zafiri 

göndərmiĢdi. "Bütöv bir il orada hökmranlıq edən" Sulat, nəhayət, yerli əhalini özünə 

tabe edə bilir. 

Beləliklə, on ildən artıq müqavimətdən sonra Azərbaycanın Ģimal hissəsi də 

Ərəb xilafətindən asılı vəziyyətə düĢdü. Bu, təkcə ərəb qaynaqlarının deyil, həm də 

yerli müəlliflərin (Gevondun, Sebeosun və b.) məlumatları ilə təsdiq olunur. Xilafət 

üçün qarıĢıq olan 684-685-ci illərin hadisələrindən xəbər verən Gevond yazırdı: 

"Ermənilər, gürcülər və albanlar otuzillik itaətdən sonra [ərəblərə] vergi verməyi 

dayandırdılar". Lakin, bu çox çəkmədi. Xilafət və Bizansın yeni hökmdarları xəlifə 

Əbd əl-Məlik (685-705) və imperator II Yustinian (685-711) arasında bağlanan 

saziĢdən sonra Arran-Albaniya, Moisey Kalankatlının sözlərilə desək, "üç xa lqa -

xəzərlərə, taciklərə (yəni, ərəb lərə - N.V.) və yunanlara (yəni, Bizansa - N.V.) 

vergi ödəməyə" məcbur oldu.  

Ərəblər bütün Azərbaycanı, habelə bir sıra digər Qafqaz ölkələrin i tabe 

etdikdən sonra ilk illər mümkün qədər çox vergi alın ması ilə kifayətlənir, bu 

ölkələrin daxili həyatına çox da qarıĢmırd ılar. Xilafətin hegemonluğunu qəbul 

etmiĢ, lakin daxili müstəqilliyin i saxlaya bilmiĢ bəzi yerli hakimlər, o cümlədən də 

CavanĢir, bu vəziyyətdən istifadə edərək, ərəb əsarətindən xilas olmağa cəhd 

göstərirdilər. 

Hələ Xilafətin ilk hücumlarından sonra yaranmıĢ vəziyyətin ağırlığ ını 

dərk edən alban iĢ xanı Varaz Qriqor ərəb lərlə danıĢığa girməyi qət etmiĢ və 



138 
 

Moisey Kalankatlının yazd ığına görə "könüllü surətdə düĢmənə tabe olmuĢdu". 

Lakin əyilməz CavanĢir, onun təhriki ilə Bizansın süzerenliyini (himayəsini) qəbul 

edib, imperator II Konstant tərəfindən Ermənistan batriki və sparapeti kimi 

tanınmıĢ sərkərdə Teodoros RĢtuni ilə  müqavilə bağlay ır. CavanĢir imperatordan 

"uzaq xalq ı (yəni albanları) yeni təbəəliyə qəbul etməyi" xah iĢ edir. Beləliklə, 

Albaniyanın ilk hökmdarlarına məxsus olan bütün vilayət və kəndlər "nəsildən-

nəslə" imperator tərəfindən "proton - batrik" kimi tanınmıĢ CavanĢirə verilir.  

Lakin az sonra, 654-cü ildə, Teodoros RĢtuni Bizansla əlaqələri kəsərək, 

Sebeosun məlumat ına görə, təkcə Ermənistanın deyil, " Qafqaz dağları və Çola 

qapısınadək Ġberiyanın, Albaniyanın və Sünikin üzərində" onun hakimiyyətini 

tanımıĢ xəlifə ilə saziĢ bağlayır. Bu hadisədən sonra Cənubi Qafqaz v ilayətləri 

hakimlərinin Teodoros RĢtuni ilə ittifaq ının möhkəmlənməsinə mane olmaq 

məqsədilə Bizans imperatoru öz ordusunu bu ölkələrə göndərir. Moisey Kalankat lı 

Midiya ərazisindəki Kunqr kəndində (Cənubi Azərbaycanın Kinkivar kəndi) II 

Konstantla CavanĢirin görüĢü haqqında məlumat verir. Ġmperatorun hökmü ilə bu 

görüĢdə CavanĢirə padĢahlıq xələt i və "əbədi hökmdarın xaçın ın bir h issəsi"  bəxĢ  

edildi.  "Alban  tarixi"nə görə  Bizansın  CavanĢirə göstərdiyi bu etimad onu gözü 

götürməyən erməni nahararlarının həsədinə səbəb oldu. CavanĢir isə imperatorun bəxĢiĢi 

olan "Ġsayi Məsihin hər Ģeyə qalib gələn xaçı" üçün Girdiman qalasında gözəl bir 

məbəd ucaldılması əmrin i verdi.  

Ərəb qoĢunlarını yenidən Bələncər yaxınlığında darmadağın etmiĢ xəzərlər 

662-ci ildə Albaniyaya soxuldular, lakin CavanĢirin Kür çayını keçmiĢ ordusu ilə 

rastlaĢdılar və ciddi məğlubiyyətə uğradılar. Dövrün qaynağında CavanĢirin xəzərlərin 

baĢçısına xitabən dediyi bu sözlər qalmıĢdır: "Get, Çoqanın (yəni Dərbəndin) 

qapısından gir və bir daha buralara qayıtma!"  

Lakin iki ildən sonra yenidən albanların torpaqlarına hücum edən xəzərlər 

gəlib Araz sahillərinə çıxd ılar, çoxlu mal-qara, habelə xeyli yerli sakini əsir apardılar. 

CavanĢir vassallığı qəbul etmək Ģərti ilə xəzərlərlə sülh bağlamağa məcbur oldu. SaziĢ 

CavanĢirin xəzər xaqanının qızına evlənməsi ilə möhkəmləndirildi. 

661-ci ildə sonuncu "raĢidi" xəlifə Əli ibn Əbu Talibin (656-661) 

öldürülməsindən sonra Xilafətdə baĢ verən siyasi çevriliĢ - Əməvilər sülaləsinin 

hakimiyyət baĢına gəlməsi CavanĢiri öz siyasi xəttini dəyiĢməyə vadar edir. 

Ərəblərdən özünü zorla qoruyan Bizansdan əli üzüldüyü üçün o, Azərbaycana ola 

biləcək yeni ərəb yürüĢlərinin qarĢısını almaq məqsədilə ilk Əməvi xəlifəsi Müaviyə ilə 

danıĢığa girir. CavanĢir bunun üçün iki dəfə - 667 və 670-ci illərdə Xilafət in 

Əməvilər dövrü paytaxtı DəməĢqə gedir. Nəticədə Albaniya rəsmi olaraq Xilafətə 

tabe dövlət elan edilir. Lakin yürütdüyü çevik siyasəti ilə Mihranilərin daxili müstəqil-

liyini qoruya bilən CavanĢir Albaniyadan Xilafət xəzinəsinə axan vergilərin miqdarının 

əvvəlkinin üçdə birinədək azaldılmasına nail olur. 

Beləliklə, ilk ərəb iĢğallarından sonra Azərbaycanın cənub hissəsi - 

Adurbadaqan müstəqilliyini tamamilə itirərək bilavasitə xəlifə caniĢinlərinin 



139 
 

hakimiyyətinə tabe olmuĢ, Ģimal hissəsi -Albaniya isə siyasi müstəqilliyini saxlamağa 

cəhd göstərsə də Xilafətin vassalı kimi vergi ödəmək Ģərtilə ondan asılı vəziyyətə 

düĢmüĢdü. 

 

 

 

 

 

 

§ 4. I VARAZ TĠRĠDATIN HAKĠMĠYYƏTĠ VƏ 

AZƏRBAYCANIN QƏTĠ OLARAQ XĠLAFƏTĠN TƏRKĠBĠNƏ 
QATILMASI 

 

Moisey Kalankatlının sözləri ilə desək, "dörd xalqın padĢahlıq edən 

hökmdarların ın hörmət və izzətin i qazanmıĢ" CavanĢirin hakimiyyəti dövründə 

Azərbaycanın Ģimal hissəsi - Albaniya (Arran) hələ bir müddət özünün nisbi siyasi 

müstəqilliy ini qoruyub saxlaya bildi. Buna, CavanĢirin Ģəxsi nüfuzu və 

Albaniyanın tutduğu mühüm strateji mövqe ilə yanaĢı, bu zaman Xilafətin daxi-

lində və xaricində baĢ verən hadisələr - Əli ilə ġam hakimi Müaviyə arasında 

səltənət uğrunda gedən mübarizə, hakimiyyətə gəlmiĢ Müaviyənin Bizansla 

apardığı müharibələr də Ģərait yarat mıĢdı. 

Lakin CavanĢirin siyasi müstəqillik naminə ərəblərə güzəĢt siyasəti bəzi 

bizanspərəst yerli hakimlərin narazılığ ına səbəb oldu. 680-ci ilin sonlarında (və ya 

681-ci ilin əvvəllərində) CavanĢir həmin hakimlərin təĢkil etdiklər i qəsd 

nəticəsində xaincəsinə öldürüldü. Onun qardaĢı Varaz Perozun oğlu Varaz Tiridat 

alban taxtında əmisin i əvəz etdi. Elə bu zaman xəlifə olmuĢ I Yəzid (680 -683) 

Varaz Tiridatı "ġərq vilayətlərinin caniĢini, Alban padĢahlığının və Uti əyalətin in 

hakimi" təsdiq etdi. 

CavanĢirin qətli onun qayınatası, Xəzər xaqanı Alp Ġlitvərə qisas almaq 

bəhanəsi ilə A lbaniyaya qoĢun çəkmək imkanı verdi. Tezliklə onun baĢçılıq etdiyi 

Xəzər ordusu Albaniya hüdudlarına soxulub, yol boyu rastına çıxan kənd və 

Ģəhərləri talan edə-edə Uti əyalətinə yetiĢdi. Xəzərlər burada çoxlu əsir tutaraq, 

üstəlik, xey li qənimət ələ keçirtdilər. Sonra isə Lpink vilayətinə qayıdaraq, orada 

düĢərgə saldılar. 

681-ci ildə I Varaz Tiridat alban katolikosu Yeliazarı Xəzər xaqanın ın 

yanına danıĢıqlara göndərdi. Katolikos, CavanĢirin qətlində albanların əli 

olmadığına xaqanı inandırmalı idi. Verilən tapĢırığı müvəffəq iyyətlə yerinə yetirən 

katolikos, hətta xəzərlərlə "sülh və qırılmaz dostluq" münasibətlərin in bərpas ına da 

nail o ldu. Lakin Yeliazarın bu uğurlu elçiliy i alban-xəzər münasibətlərin in 

yaxĢılaĢdırılması istiqamət ində atılmıĢ yalnız ilk addım idi. Ġkinci addım 

Metskoqman yepiskopu Ġsrailin baĢçılıq etdiyi nümayəndə heyətinin Alp Ġlitvərin 



140 
 

Varaçanda yerləĢən qərargahına göndərilməsi oldu. Hörmətlə qarĢılanmıĢ yepiskop 

Ġsrail xəzərlərlə sülh bağlaya bildi. Moisey Kalankatlının Ģəhadətinə görə, Ġsrailin 

təbliğatından sonra, xaqan baĢda olmaqla, xəzərlərin bir hissəsi xristianlığı qəbul etdi. I 

Varaz Tiridata göndərdiyi məktubunda xəzər xaqanı Ġsrailin onun ölkəsində yepiskop 

kimi qalmasını xahiĢ etdi. O, I Varaz Tiridatı əmin edirdi ki, yalnız din birliyi "bizim 

barbar xalqların Albaniyaya basqınlarının qarĢısını ala bilər". Eyni xahiĢlə Xəzər xaqanı 

albanlarla həmdin olan erməni knyazı Qriqori Mamikonyana və erməni katolikosu 

Səhəkə də müraciət etdi. Xəzərlərə göndərdiyi cavab məktubunda katolikos Səhək 

yazırdı: "Biz onun (Ġsrailin ) həmiĢə sizinlə olmasına razılıq vermək istərdik. Lakin 

bu məsələnin həll olunmasında müstəsna hüquq Albaniya patriarxı katolikos Yeliazara 

məxsusdur. Bu, onun iĢidir". 

Beləliklə, I Varaz Tiridat Ġsrailin Xəzər xaqanlığı ilə Albaniya arasında yalnız 

vasitəçi rolunu oynamasına razılıq vermiĢdi. 

Lakin Ġsrailin xəzərlərlə sülh münasibətləri yaratmaq naminə göstərdiyi 

fəaliyyəti onların Cənubi Qafqaz ərazisinə yeni basqınlarının qarĢısını ala bilmədi. 

Çətinliklə əldə edilmiĢ sülh pozuldu: mərkəzdəki qeyri-sabitlik nəticəsində ucqar Ģimal 

vilayətləri üzərində ərəb nəzarətinin zəifləməsindən istifadə edən xəzərlər, 685-ci ildə 

yenidən Albaniya, Ermənistan və Ġberiya (Kartli) torpaqlarına daxil oldular, bir çox 

vilayətləri tutub böyük qənimət və xeyli əsir əldə etdilər. Yerli qaynağın məlumatına 

görə, "döyüĢ zamanı onlar knyaz Qriqori Mamikonyanı, xeyli gürcü və alban əyan və 

knyazlarını qətlə yetirdilər". 

Bu mürəkkəb dövrdə Xilafətdəki hakimiyyət Əməvilər sülaləsinin 

Mərvanilər qolunun banisi, cəmi bir il xəlifəlik edə bilən I Mərvanın (684-685) əlinə 

keçdi. Məhz bu zaman Xilafət mərkəzində yaranmıĢ müvəqqəti qarıĢıqlıqdan istifadə 

edən albanlar qonĢuluqda yaĢayan xalqlar kimi əsasən vergi verməklə ifadə olunan 

"otuzillik itaətdən sonra", "ərəblərə vergi ödəməkdən imtina etdilər". Lakin bu vəziyyət 

çox çəkmədi. VII əsrin 80-ci illərinin ortalarından baĢlayaraq Cənubi Qafqaz 

xəzərlərin, ərəblərin, bizanslıların at oynatdıqları iri döyüĢ meydanına çevrildi. Onlar 

əhalini amansızcasına qarət edir, əsir aparır, maddi dəyərləri məhv edirdilər.  Yalnız  

80-ci  illərin  sonlarına yaxın  ərəb  xəlifəsi Əbdülməlik ibn Mərvanla Bizans 

imperatoru II Yustinian arasında barıĢıq əldə edildi. ġərtə görə, Qafqaz 

ölkələrindən gələn bütün vergilər iki imperiya arasında bərabər bölünməyə 

baĢlanıldı. Lakin bu barıĢıq da uzun çəkmədi. 692-ci ildə ərəblərlə bağlanmıĢ sülh 

müqaviləsini pozaraq, ġam üzərinə hücum edən II Yustinian məğlubiyyətə uğradı. 

Əldə ed ilmiĢ qələbə ərəb lərin Qafqazdakı mövqelərini möhkəmləndird i. 693-cü 

ildə xəlifə öz qardaĢı Məhəmməd ibn Mərvanı əl-Cəzirə, Azərbaycan və 

Ərmin iyənin (Albaniya - Arran və Gürcüstanın bir hissəsi ilə  birlikdə) hakimi təyin 

edir. 

Lakin Xilafət in bölgədəki hakimiyyəti hələ də kifayət qədər möhkəm 

deyildi; Albaniya - Arran isə ərəblərdən baĢqa bizanslılara və xəzərlərə də vergi 

ödəmək məcburiyyətində id i.  



141 
 

Bu dözülməz vəziyyət xəzərlərlə münasibətləri qaydaya sala bilmiĢ I 

Varaz Tiridat ı imperatorla danıĢıq aparmaq üçün oğlanları Qaqik və Vardanla 699-

cu ildə Konstantinopola getməyə vadar edir. Lakin arzu edilən müsbət nəticə 

əvəzinə, Xilafət lə əlaqədə günahlandırılan alban hökmdarı zindana atılaraq, 705-ci 

ilədək Bizans paytaxt ında saxlanılır. 

Məhz bu zaman Albaniyanın özündə elə hadisələr baĢ verir ki, onlar bu 

vaxtadək yaln ız vergi almaqla kifayətlənən Xilafət üsuli-idarəsinin ölkənin daxili 

iĢlərinə daha fəal müdaxilə etməsinə səbəb olur. Belə ki, katolikos Yeliazar 

öləndən bəri (688-ci ildən) onun yerini tutmuĢ keçmiĢ Girdiman yepiskopu Nerses 

Bakur hələ də Konstantinopolda saxlanılan Varaz Tiridatın arvadı Sparamanın 

təĢviqi ilə Bizans kilsəsinin etiqad etdiyi xalkidon təlimini A lbaniyada da yaymaq 

və bu addımla albanların Xilafətə deyil, Bizansa daha çox meyl göstərdiklərini 

əyan etmək istəyir. Xalkidonluğun Albaniyadakı əleyhdarları, baĢda alban knyazı 

ġeroy olmaqla Qəbələ, A maras və HoĢ yepiskopları, eləcə də ölkənin nüfuzlu 

feodalları erməni katolikosu Ġliaya (Eliaya) müraciət etdilər, onun Partava 

(Bərdəyə) gəlməsin i, "yaraların ı sağaltmasını" xah iĢ etdilər. 

Erməni kilsəsinin Albaniyadakı mənafeyin in gerçəkləĢdirilməsi 

məqamının yetiĢdiyini anlayan katolikos Ġlia xəlifə Əbdülməlikə göndərdiyi 

məktubunda bildirirdi: "Partav taxtında oturan indiki alban katolikosu Rum 

imperatoru ilə saziĢə girib, öz ibadətlərində onun adını çəkir və ölkəni məcbur edir 

ki, hamı din i etiqadda ona qoĢulsun, onun himayəsini qəbul etsin". Məktubun sonunda 

"Allaha qarĢı günah iĢlətmiĢ" alban katolikosunun və "onunla həmfikir olan kübar 

qadının" cəzalandırılması xahiĢ edilirdi. 

Təbiidir ki, Bizansın Qafqazdakı mənafeyinə zərbə endirə biləcək hər bir 

əməl Xilafət üçün sərfəli id i. Alban kilsəsinin Bizansın yardımına arxalanması heç də 

ərəblərin ürəyincə deyildi. Buna görə də, erməni katolikosunun xahiĢlərini həvəslə 

yerinə yetirən xəlifə bu addımı ilə həm Bizansın Cənubi Qafqazdakı mənafelərinə zərbə 

endirir, həm də özlərinin Albaniyadakı maraqlarını güdən qriqorian ruhanilərinin 

simasında müttəfiq tapırdı. Məhz bu siyasəti güdərək, "öz sadiq nökərini çoxsaylı 

qoĢunun baĢında" Albaniyaya göndərən xəlifə erməni katolikosuna cavab məktubunda 

qəbul etdiyi qərar haqqında belə yazırdı: " Biz əmr etdik ki, bizim ağalığımıza qarĢı 

çıxmıĢ albanların [etiqadında] sizin dinə uyğun düzəliĢlər edilsin". Məktubun sonunda 

xəlifə Ġliaya Bərdədə kilsə məclisi çağırmaq, dəmir qandallarla buxovlanmıĢ Nerses və 

Sparamanı oraya gətirmək əmrini verir. Xilafət nümayəndələrinin də iĢtirak etdiyi bu 

kilsə məclisində Nerses lənətlənir. Yerli müəllifin yazdığına görə, bundan sonra aclıq 

elan edən Nerses, ġeroyu lənətləyərək 8 gündən sonra ölür. I Varaz Tiridatın arvadı 

Sparama isə qaladakı həbsxanaya salınır. Xəlifənin əmri ilə baxıĢlarına görə etibarsız 

sayılan və xüsusi siyahıya daxil edilən baĢqa alban knyazları da cəzaya məruz 

qalırlar. 

Erməni katolikosunun baĢçılıq etdiyi kilsə məclisi Dvin taxtının keçmiĢ 

arxidyakonu Simeonu Albaniyanın katolikosu seçir. Simeon "Nersesin bidət dolu 



142 
 

kitablarını sandıqlara doldurub, Trtu (Tərtər) çayına" ataraq ölkədəki hərc-mərcliyə son 

qoydu. Alban kilsəsi erməni kilsəsinə tabe edildi.  

Elə bu zaman beĢillik Bizans əsirliyindən çətinliklə azad ola bilən I Varaz 

Tiridat Albaniyaya qayıdır. Onun vətənə qayıtması ərəb-Bizans döyüĢlərinin yenidən 

baĢlanması, ərəblərin Qafqazda zor siyasəti yürüdən Mərvan ibn Məhəmmədi böyük 

qoĢunla Ermənistana və Albaniyaya göndərməsi ilə bir vaxta düĢür. I Varaz Tiridat 

"yalnız taciklərə" (ərəblərə) vergi ödəyərək, Xilafətin süzerenliyini qəbul etsə də, 

ölkənin iflasının qarĢısını ala bilmir. Albaniyaya gələn Mərvan xəlifə Əbdülməlikin 

xüsusi siyahısına düĢmüĢ ġeroyu və baĢqa alban knyazlarını tutaraq, onları 

Xilafət in mərkəzinə - ġama göndərir. 

Bundan sonra xəlifə caniĢinləri ölkəni Ģəriksiz idarə etməyə baĢladılar. 

CaniĢinin yanında bir növ məĢvərətçiyə çevrilən alban knyazı və katolikosu 

müstəqil qərar qəbul etmək imkanlarından məhrum oldular. Bu zamandan, yəni 

705-ci ildən etibarən Albaniya hətta vassallıq mövqeyini də əldən verir, Ģimallı-

cənublu bütün Azərbaycan qəti Ģəkildə ərəblərin  tabeliy inə keçir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 
 

VII FƏSĠL 

 

AZƏRBAYCAN ƏRƏB XĠLAFƏTĠ TƏRKĠBĠNDƏ 
 

§ 1. ƏRƏB-XƏZƏR MÜHARĠBƏLƏRĠ VƏ ONLARIN 

AZƏRBAYCAN ÜÇÜN NƏTĠCƏLƏRĠ 
 

VIII əsrin əvvəllərində Ərəb xilafət i özünün ən qüdrətli dövrünü keçirird i. 

Onun əsas rəqiblərindən olan Bizans mövcud hərbi-siyasi vəziyyətlə əlaqədar 

Qafqazdakı mövqelərin i əldən vermiĢdi. Yeni Ģəraitdə Azərbaycan kimi mühüm 

strateji bazada möhkəmlənmək üçün ərəblərə yaln ız onları dəfələrlə ağ ır vəziyyətə 

salan xəzərlər üzərində qələbə lazım idi. Bu iĢdə xəlifə Əbdülməlikin 693-cü ildən 

Azərbaycan, Ərminiyə və əl-Cəzirən in caniĢini təyin etdiyi qardaĢı Məhəmməd ibn 

Mərvan xüsusi fəaliyyət göstərdi. Onun VIII əsrin əvvəllərində, tab eliy ində olan 

Cənubi Qafqaz ərazisində apardığı zor siyasəti ərəblərin bu ərazidə mövqeyini 

daha da möhkəmlətdi, xəzərlərə qarĢı yürüĢə çıxmaq imkanı yaratdı.  

707-708-ci ildə Məhəmməd ibn Mərvanın qardaĢı oğlu, o zaman 

hakimiyyət baĢında olan xəlifə I Valid in (705-715) qardaĢı Məsləmə ibn 

Əbdülməlik Bizansda apardığı müvəffəq iyyətli döyüĢlərdən sonra Dərbəndi ələ 

keçirmiĢ xəzərlərin üzərinə göndərild i. A zərbaycanın boyun əyməyən bütün qala 

və Ģəhərlərini ələ keçirən Məsləmə Dərbəndə çatdı. La kin alınmaz divarlar Ģəhəri 

tutmağa mane oldu. 

Xəzərlərə qarĢı uğursuzluqla baĢa çatan yeni yürüĢ iki il sonra baĢ verdi. 

Elə həmin il Məhəmməd ibn Mərvanın yerinə Xilafətin Ģimal vilayətlərin in 

caniĢini təyin edilən Məsləmə, eyni zamanda Bizansa qarĢı mübarizəni təĢkil 

etməyi lazım bildi. Çünki, məhz Bizans ərəblər əleyhinə mübarizədə xəzərlərin 

müttəfiqi id i. Nəhayət, 714-cü ildə, gərgin mübarizədən sonra Məsləmə Dərbəndi 

tuta bildi. Onun qoĢunları Ģəhəri talan edərək, Xəzər xaqanlığın ın ərazisinə 

soxuldular, lakin xəzərlərin təzy iqi alt ında geri çəkilməli oldular. Moisey 

Kalankatlının məlumatına görə, ərəb hərbi qüvvələrinin geriyə hərəkətini alban batriki 

AranĢahik Vaçaqanın baĢçılıq etdiyi yerli qoĢun dəstəsi himayə etdi. Məhz bu dəstənin 

köməyi ilə xəzərlər basıld ı.  

Beləliklə, Məsləmə Dərbəndi xəzərlərdən alaraq, böyük qənimətlər və 

Dərbəndin alınma xəbəri ilə DəməĢqə yollandı. Ərəb ordusunun Ģəhəri tərk etməsi 

xəbərini eĢidən xəzərlər isə yenidən Dərbəndə qayıdaraq, əvvəlki mövqelərini tutdular. 

717-ci ildə, xəlifə II Ömərin hakimiyyəti (717-720) dövründə ilk böyük 

həmlə ilə Azərbaycan ərazisinə soxulan xəzərlər qarĢılaĢdıqları azsaylı ərəb hərbi 

dəstəsini darmadağın edib, ġirvanda ağalığa baĢladılar. Lakin Xatim ibn Numan əl-

Bəhilinin baĢçılığı ilə xəlifənin göndərdiyi qoĢun xəzərləri darmadağın etdi. 

721-722-ci illərdə xəlifə II Yəzidin hakimiyyəti zamanı (720-724) qıpçaq 

və baĢqa türk tayfaları ilə birləĢmiĢ 30 minlik xəzər ordusu yeni həmlə ilə 



144 
 

Azərbaycanın Ģimal hissəsinə hücum etdi, bütün Arran torpaqlarını keçərək Ermənistan 

ərazisinə daxil oldu, orada olan ərəb hərbi hissələrini məğlub etdi. Azərbaycan və 

Ərminiyənin yeni caniĢini əl-Cərrah ibn Abdullah əl-Həkəmi xəlifənin əmrinə əsasən 

25 minlik qoĢunla xəzərlərə qarĢı çıxıĢ etdi. Yeni ərəb ordusunun hücumu xəbərini 

alan xəzərlər Dərbəndə doğru geri çəkildilər. Onları təqib edən əl-Cərrah tezliklə Kür 

çayını keçərək, Dərbəndə yaxın laĢdı və Ģəhərdən cənubda axan Rubas çayı sahilində 

düĢərgə saldı. BaĢ vermiĢ döyüĢdə xəzərlər ərəblərə qarĢı xaqan oğlunun baĢçılığı altında 

40 minlik qoĢun çıxarsalar da məğlub edildilər. Dərbəndi ələ keçirən ərəblər Ģimala - 

xəzərlərin bir sıra qala və Ģəhərlərinə hücum edib, onları və o cümlədən paytaxt olan 

Bələncəri tutdular. Əl-Cərrah əsir tutduğu xəzərləri hələ əvvəldən ətrafında xeyli xəzər 

məskəni olan Qəbələ tərəfə köçürtdü. 

Əl-Cərrah ın Ģimala, Səməndərə doğru hərəkəti, ərəb lərin əvvəlki 

döyüĢlərdə əsir düĢmüĢ ailəsini özünə qaytardıqları Bələncər hakiminin xəbərdarlığı ilə  

dayandırıldı. Onun verdiyi xəbərə görə, ərəblərin təzyiqin i dəf etməyə hazır olan 

xəzərlər yeni qüvvələr səfərbər etmiĢdilər. Azərbaycana qayıdan əl-Cərrah qıĢı ġəki 

vilayətində keçirtdi. Elə buradan da xəlifəyə qasid göndərib kömək istədi. II Yəzidin 

ölümündən sonra hakimiyyət baĢına gəlmiĢ yeni  xəlifə  HiĢam  kömək 

göndərəcəyini  vəd etdi,  lakin bununla yanaĢı əl-Cərrahın yerinə əvvəllər bu 

vəzifədə olmuĢ öz qardaĢı Məsləməni təyin etdi.  

726-727-ci illərdə xaqan oğlunun baĢçılığı altında yenidən Arranı keçərək 

Azərbaycana soxulan xəzərlər, Xəzərin cənub sahili vilayətlərində ağalıq etməyə 

baĢladılar. Lakin çox keçmədən əks -hücumla irəli at ılan ərəblər rəqib lərini Araz 

çayının o tayına qovaraq, onları geri çəkilməyə məcbur etdilər.  

Sonrakı iki ildə Məsləmə Azərbaycan ərazisindən Dəryal keçidi vasitəsilə 

xəzərlərə qarĢı iki dəfə yürüĢ təĢkil etdi və qənimətlə geri qayıtdı. 729-cu ildə xəlifə 

onu geri çağıraraq, Azərbaycan və Ərminiyənin caniĢini vəzifəsinə yenidən əl-Cərrahı 

təyin etdi. Beləliklə, VIII əsrin 20-ci illəri qarĢılıqlı hücumlar Ģəraitində keçdi. 

730-731-ci ildə xəzərlər və baĢqa türk tayfaları xaqanın oğlunun baĢçılığı ilə 

300 minlik qoĢunla Dərbənd, Dəryal və baĢqa keçidlərdən Azərbaycan ərazisinə 

soxulub, yolları üstündə olan Ģəhər və kəndləri yandırmağa, hər yeri qarət etməyə 

baĢladılar. 

Hələ də kömək ala bilməyən əl-Cərrah ġəki vilayətindən çıxaraq Bərdəyə, 

oradan Beyləqana yollanır, sonra Araz çayını keçərək, Varsan və Bacarvan vasitəsilə 

Ərdəbilə yetiĢir. Burada düĢərgə salan əl-Cərrah kiçik həmlələrlə xəzər dəstələrinə 

hücumlar edir, sonra isə yenidən Ərdəbilə qayıdırdı. 

Ərəb qoĢunlarının qərargahı haqqında bir gürcü knyazından məlumat ala 

bilmiĢ xaqan oğlu öz ordusunu Kür və Araz çaylarından keçirərək Varsana gəlir, Ģəhəri 

tutaraq, bütün əhalini qılıncdan keçirtdirir. Yol boyu qarĢılarına çıxan hər yeri və hər Ģeyi 

qarət edib yandıran xəzərlər, nəhayət, ərəb qoĢunlarının yerləĢdiyi Ərdəbilə 

yaxınlaĢırlar. Xəlifənin yardım göndərmək vədinə hələ də ümidini itirməyən əl-Cərrah, 

ordusunu Ərdəbildən çıxarır. Savalan dağı yaxınlığında bir neçə gün davam edən qanlı 



145 
 

döyüĢdə xəzər istilasından təngə gəlmiĢ yerli sakinlərin köməyinə baxmayaraq, ərəblər 

üstün rəqib qüvvəsi tərəfindən məğlubiyyətə uğradıldılar; əl-Cərrah baĢda olmaqla bütün 

qoĢun məhv edildi. Onun bütün əmlakı, arvad-uĢağı, xidmətçiləri düĢmən əlinə keçdi. 

Neçə günlük mühasirədən sonra çətinliklə ram edilən Ərdəbil iĢğal olundu, igid 

müdafiəçiləri qətlə yetirildi, Ģəhərin qadın və uĢaqları isə əsir aparıldı. Qısa bir 

müddətdə Azərbaycanın, Arranın və Ermənistanın bir çox Ģəhər və kəndlərini ələ 

keçirən xəzərlər, orta əsr ərəb salnaməçisinin yazdığına görə, "öldürməyə, qarət 

etməyə, yandırmağa və zorakılığa" baĢladılar. Xilafət üçün yaranmıĢ bu təhlükə 

bütün qüvvələri səfərbərliyə almağa, xəlifəni xəzərlərə qarĢı yeni ordu yaratmağa 

məcbur etdi. 

Bu zaman Mənbicdə (ġam) olan sərkərdə Səid əl-HəraĢi 30 minlik (əl-Kufinin 

məlumatına görə 50 minlik) qoĢunla və 100 min dirhəm xərcliklə təmin edilərək 

Cənubi Qafqaza göndərildi. Ərəb qoĢunlarının yeni baĢçısı "müqəddəs" müharibədə 

iĢtirak etmək istəyən bütün könüllüləri öz ordusuna dəvət etdi. Əl-Cərrahın ordusunun 

qalıqları da Səidə qoĢuldular. Onların keçmiĢ xidmətlərini nəzərə alan Səid bu 

döyüĢçülərin hər birinə 100 dinar pul verdi. Böyük bir qüvvə ilə əl-Cəzirədən keçən 

Səid, bir neçə günlük mühasirədən sonra Xilat qalasını xəzərlərdən təmizlədi, sonra isə 

düĢmən əlində olan baĢqa qalaları da bir-birinin ardınca fəth edərək, hələ də xəzərlərin 

əlində olan Bərdəyə çatdı. Gevondun məlumatına görə, ərəblər xəzərləri "tamam 

əzərək, sələflərinin cəsurluğu Ģərəfinə hələ indi də əl-HəraĢinin dəstəsində 

saxlan ılan təsvirli mis bayrağı onların əlindən aldılar". Bərdədə, habelə Azərbaycanın 

baĢqa yerlərində Səidin ordusuna xeyli könüllü qoĢuldu. Xəzər talanından, ardı-arası 

kəsilməyən müharibədən cana doymuĢ adamlar əllərindən gələn köməyi ordudan 

əsirgəmədilər. Çox keçmədən Səidin qoĢunları Bərdədən Beyləqana, ordan isə Var-

sana çəkilmiĢ xəzərləri izləyə-izləyə əvvəl Beyləqanı, sonra isə Varsanı azad etdilər. 

Ərəblərin yaxınlaĢdığından xəbər tutan xəzərlər Balasacan düzündən keçərək 

Bacarvana doğru geri çəkildilər. Varsan və Bərzəndi arxada qoyub Ərdəbildə 

qərarlaĢan ərəblər, bütün əyalətin ərazisinə səpələnmiĢ, xeyli əsir və qənimətlə müsəl-

man ordusundan uzaqlaĢmağa çalıĢan xəzərləri izləməyə baĢladılar. Səidin 

döyüĢçüləri xəzər qoĢunlarının bir neçə dəstəsini ləğv edib, onların əsir tutduqları 

müsəlmanları və qarət etdikləri qəniməti geri aldılar. Xəzərlərə qarĢı mübarizəyə 

Varsandan, Beyləqandan, Bərdədən, Qəbələdən və Azərbaycanın baĢqa yerlərindən 

çoxsaylı könüllü dəstələri qoĢuldular. Ərəblərlə xəzərlər arasında həlledici döyüĢlərdən 

biri Bərzənd yaxınlığında baĢ verdi. Qələbə qazanan Xilafət qoĢunları əsir alınmıĢ 

bütün müsəlmanları azad etdilər. Beyləqan yaxınlığında çay sahilində baĢ verən qanlı 

döyüĢ pərən-pərən dəstələrdən yığılmıĢ xəzər ordusunun məğlubiyyəti ilə  

nəticələndi; onların baĢçısı - xaqan oğlu öldürüldü. Ərəblər dənizə doğru qaçan 

xəzər ordusunun qalıqlarını yalnız ġirvan torpaqlarınadək təqib etdilər. Buradaca 

qərarlaĢaraq, xəlifə HiĢamın əmrini gözləməyə baĢladılar. 

Elə həmin il xəlifə öz qardaĢı Məsləməni yenidən Azərbaycan və 

Ərmin iyə caniĢini təyin etdi. Yeni əmr və tapĢırıqla Bərdəyə gələn təzə caniĢin 



146 
 

dərhal ġirvana doğru hərəkət edib ərəblərə tabe olmaq istəməyən ġabran qalasını 

mühasirəyə aldı. Neçə gün davam edən mühasirədən sonra əlləri hər Ģeydən 

üzülmüĢ Ģabranlılar aman istədilər. Verilən vədə baxmayaraq qalaya buraxılmıĢ 

ərəblər bütün kiĢiləri qılıncdan keçirdilər, qadın və uĢaqları isə ətraf kəndlərə 

səpələdilər. 

Buradan Dərbəndə yollanan Məsləmə Ģəhər divarları yanında düĢərgə 

saldı. ġəhər hakimi ərəbləri qarĢılamağa çıxd ı. Dərbəndin qalasında yerləĢmiĢ 

xəzər qoĢun hissələri isə heç bir maneəyə rast gəlmədən Ģəhəri tərk etdilər. 

Xəzərləri sərhədyanı zonadan da çıxarmağa nail olan Məsləmə ətraf yer lərin dağlı 

hakimlərindən xərac alaraq, öz qoĢunların ı Xilafət in ġimal vilayətlərindən olan 

Arranın hüdudlarından kənara - xəzərlərin Bələncər, Vəbəndər və Səməndər 

Ģəhərlərinə tərəf yeritdi. Ərəb lər və xəzərlər arasında qanlı döyüĢ bir neçə gün 

davam etdi və ərəblərin qələbəsi ilə baĢa çatdı. Geri qayıdan ərəblər yenidən 

Dərbənd qalasında sığınacaq tapmıĢ min xəzər ailəsini mühasirəyə ald ılar. Uzun 

mühasirədən sonra qala ərəblərin əlinə keçdi. Məsləmə bu dəfə də qaladakı xəzər 

ailələrinin Dərbənddən çıxıb getməsinə maneçilik törətmədi.  

Dərbənd sərhəd vilayətində ərəblərin mövqeyini möhkəmlətmək 

məqsədilə Məsləmə Dərbəndi dörd qismə (sektora) bölüb, bunların hər b irində 

DəməĢqdən, Himsdən, eləcə də Fələstin, ġam və əl-Cəzirənin baĢqa yerlərindən 

olan 24 min ərəb döyüĢçüsü yerləĢdirdi. Məsləmənin tapĢırığı ilə  

möhkəmləndirilmiĢ, silah və ərzaqla təchiz ed ilmiĢ Dərbənddə müsəlman 

icmasının baĢçısı Mərvan ibn Məhəmməd təyin olunur. 732-733-cü ildə Azər-

baycan, Ərminiyə və əl-Cəzirənin amili vəzifəsi də ona tapĢırılır. Məsləmə özü isə, 

görünür, növbəti hesabat üçün DəməĢqə, xəlifə sarayına yollanır. Əl-Kufin in 

məlumatına görə, Məsləmənin getməsindən xəbər tutan xəzərlər yenidən 

Dərbənddən Ģimalda o lan torpaqlarına qayıdırlar.  

Yeni caniĢin Mərvan ibn Məhəmməd 40 minlik qoĢunla Bələncərə hücum 

edib, xəzərləri əzir, böyük qənimətlə Dərbəndə qayıdıb, qıĢın sonunadək orada qalır. 

Burada baĢ verən hadisələrin ən yaxĢı Ģərhçisi olan əl-Kufi xəzərlərə qarĢı yaz 

əməliyyatını Mərvanın deyil, bu vəzifədə onu müvəqqəti əvəz edən Səid əl-HaraĢinin 

baĢlaması haqqında məlumat verir. BaĢqa mənbələrlə təsdiq olunmayan bu məlumat, 

ziddiyyətli də olsa, mümkün bir fakt kimi nəzərə alınmalıdır. Əl-Kufiyə görə, ġamdan 

Dərbəndə çağırılmıĢ Səid xəzərlərin üzərinə elə tez-tez hücum edirdi ki, "atının yəhəri 

heç vaxt qurumurdu". Lakin görmə qabiliyyətinin pozulması onun istefa xahiĢi ilə 

xəlifəyə müraciət etməsinə səbəb olur, Mərvan isə yenidən əvvəlki vəzifəsinə 

qaytarılır. 

Xəzərlərlə qalibiyyətli müharibə aparmaq üçün arxa cəbhənin möhkəmliyinin 

vacib olduğunu dərk edən Mərvan, Cənubi Qafqazın Xilafətin real müttəfiqinə 

çevrilməsi zərurətini də yaxĢı baĢa düĢürdü. Bu baxımdan onun Xilafətin Ģimal ərazisi 

hesab edilən Qafqazda apardığı siyasət əvvəlki caniĢinlərinkindən fərqlənirdi. Erməni 

və alban knyazlarının tam itaətinə nail olmuĢ Mərvan, çox keçmədən, zor gücünə baĢqa 



147 
 

Cənubi Qafqaz xalqlarını (gürcüləri, lakzları - ləzgiləri və b.) da özünə tabe edir. Arxa 

cəbhədən nigarançılığı üzülən Mərvan 120 minlik qoĢunla Bərdənin 40, Tiflisin isə 20 

fərsəxliyində yerləĢən, mənbələrdə Kasak (Kasal) adlandırılan yerdə düĢərgə salır.  

737-ci il ərəb-xəzər müharibələri tarixinə ən gərgin dövrün baĢlanğıcı kimi 

daxil olur. Ərəblərin Ģimala doğru hücum əməliyyatlarına baĢçılıq edən Mərvan 

xəzərlərin üzərinə iki istiqamətdən - Dərbənd və Dəryal keçidlərindən yürüĢ təĢkil 

etmək qərarına gəlir. Dərbənd qoĢununa Ģəhərin rəisi Üseyd (Əsəd) ibn Zafir əs-

Sulami, Kasakdan Dəryal keçidi vasitəsi ilə hücum edən qoĢuna isə Mərvan özü baĢçılıq 

edirdi. Yolboyu yerləĢən qala və yaĢayıĢ məntəqələrini darmadağın edən qoĢunlar 

Səməndər Ģəhəri yanında birləĢdilər və oradan Volqa çayının sağ sahilində yerləĢən 

Xəzər paytaxtı əl-Beyda Ģəhərinə hücuma keçdilər. Xəzər xaqanı bu Ģəhərdə 

möhkəmlənmiĢdi. Hücum ərəblərin tam qələbəsi ilə nəticələndi. Aman istəyən xaqan 

hətta islam dinini qəbul etməyə də razılıq verdi. Ərəb mənbələrinin məlumatına görə 

(əl-Bəlazuri, əl-Kufi və b.) ərəblər nəinki xəzərlərin yaĢadıqları ərazini tutdular, eləcə də 

Xəzər ölkəsi hüdudlarından çıxaraq, onun qonĢuluğunda yaĢayan əs-səkləb 

tayfalarına və baĢqa "kafirlərə" hücum etdilər. Əl-Kufi yazırd ı: Mərvan "daha 

sonra səkləblərə və onlarla qonĢuluqda yaĢayan baĢqa cinsdən olan kafirlərə hücum 

etdi, onlardan 20 min ev adam əsir tutdu, sonra irəli gedərək, Sə kalib (hərfən: 

Səkləblərin) çayına yetiĢdi". 

Xəzər xaqanı islam din ini qəbul etməyə boyun olsa da, müsəlmançılıq 

burada yayılmadı. Belə ki, Mərvanın əsas məqsədi heç də xəzərləri doğru din 

yoluna gətirmək deyil (bunun üçün heç lazımi imkan da yox id i), onların belini 

qırmaq, gözlərin i qorxutmaq, Xila fətin Qafqazdakı iĢğal zonasından onların 

ayağını kəsmək idi. Beləliklə, Xilafətin xəzərlər üzərində qəti qələbəsini nümayiĢ 

etdirən 737-ci il döyüĢü baĢa çatır. 40 mindən çox xəzər əsiri ev indən-eĢiyindən 

edilib, Samur və ġabran çayları arasındakı əraziyə köçürülür. 

QıĢı Kasakda keçirən Mərvan 738-ci ilin yazında Kürü keçərək ġəkiyə 

gəlir. Bu səfərdən də məqsəd ərəblərə boyun əymək istəməyən Qafqaz dağlılarını 

ram etmək idi. Mərvanın "dağ hökmdarlarına" qarĢı baĢladığı yürüĢlər 

müvəffəqiyyətlə nəticələn ir: dağlardakı qalalar çət inliklə də o lsa, uzun 

mühasirələrdən sonra fəth olunur. Bu mühasirələrdən bəzisi b ir ay, bəzisi is ə Sərir 

hökmdarın ın iqamətgahı kimi bir il, Ġbn əl-Əsirin dili ilə desək, "bütün yayı və 

qıĢı" çəkirdi; alınan qalalar dağıdılır, yerlə yeksan edilirdi.  

Ardı-arası kəsilməyən hücumlar, ağır vergi boyunduruğu yerli əhalini 

qorxuya salmıĢdı. Mənbələrin yazd ığına görə, 738-ci ildə bağlanılan müqaviləyə 

əsasən Mərvan "Qumux və Tumandan ildə 100 qul, 100 kəniz, 20 min batman 

buğda, Kür və Miskincdən 14 min batman buğda və 40 min dirhəm pul, ġirvandan 

20 min batman buğda və 50 min dirhəm pul alırd ı. Bütün bu vəs ait xüsusi 

mühafizəxana larda saxlanılır və Dərbənd Ģəhəri əsgərlərin in maaĢına sərf 

olunurdu". 

QıĢı Dərbənddə keçirən Mərvan yazağzı ətraf yerlərin - ġirvanın, 



148 
 

Layzanın, Filanın, Təbərsəranın, Lakzın və b. hökmdarlarını yanına çağırtdırdı. 

Lakzın hökmdarından baĢqa dəvət edilmiĢ bütün dağlılar Mərvanın çağırıĢına səs 

verdilər. ÇağırıĢa hay verməyən Lakz hökmdarının ö lkəsi dağıdılır, özü isə 

öldürülür. 

741-ci ildə Mərvan ġirvanı keçərək Muğan, Gilan və Talakana (Deyləmdə) 

soxulur, çoxlarını q ırır, bir çoxların ı da əsir alır. Qayıdan baĢ Bərdəni də tutaraq, 

beləliklə, ərəblərin Azərbaycandakı, eləcə də bütün Qafqazdakı hakimiyyətlərini 

yenidən möhkəmləndirə bilir. 

Sonrakı 20 il boyu xəzərlər ərəblərin nəzarəti altında oldular. Yalnız 

Əməvilər sülaləsi devrildikdə Xilafətdə baĢ verən hadisələrdən istifadə edən xəzərlər 

Bizansın təhrikilə Xilafətin xaqanlıqdakı nümayəndəsini öldürdülər və bu yolla 

müvəqqəti müstəqillik qazandılar.  

Xilafətdə baĢ verən qarıĢıqlıq və çəkiĢmələrdən istifadə edən Bizans da 752-

ci ildə sərhədyanı Suğur vilayətinə hücum edərək, onun bir sıra Ģəhərlərini iĢğal edir, 

bununla yanaĢı Cənubi Qafqazda hərbi və diplomatik fəallığını gücləndirir. 754-cü ildə 

hakimiyyətə gələn xəlifə əl-Mənsur (754-775) rəqib imperiyaya qarĢı əks tədbirlər 

gördü, bizanslıların dağıtdıqları bəzi istehkamları bərpa etdirdi. 759-cu ildə xəlifə əl-

Mənsur, Yəzid ibn Useyd əs-Sulamini Azərbaycan və Ərminiyənin caniĢini təyin edir. 

Xəzər hücumlarından ehtiyat edən yeni caniĢin Bab əl-Lan (Dəryal) keçidini ələ 

keçirib, orada özünə sadiq xüsusi muzdlu qoĢun dəstəsi yerləĢdirir. Xəzərləri 

təhlükəsizləĢdirmək üçün Yəzid, xəlifənin məsləhəti ilə, Xəzər xaqanının qızı Xatunla 

evlənir. Əl-Kufinin dediyinə görə, caniĢin yüz min dirhəmlik baĢlıq verməli olur. Əl-

Kufi yazır: "Xatunu onun qohumlarından olan on min xəzər müĢayiət edirdi: ona dörd 

min əla madyan, min qatır, min qul, on min "xəzəri" cinsindən olan alçaq dəvə, min baĢ 

"türki" cinsindən olan ikihürgüclü dəvə, iyirmi min baĢ qoyun, qapıları və üstü qızıl və 

gümüĢ lövhələrdən düzəldilmiĢ, içərisinə samur xəzi döĢənmiĢ və ipək çəkilmiĢ on 

furqon, qızıl və gümüĢ əĢyalar, qab-qacaq yüklənmiĢ iyirmi araba və baĢqa Ģeylər 

qoĢulmuĢdu". 

Təmtəraqla Bərdəyə gətirilən gəlin islamı qəbul etdi, Quranı öyrəndikdən 

sonra Yəzidin arvadı olmağa razılıq verdi. Lakin iki il keçmiĢ onun özü və Yəziddən olan 

iki oğlu vəfat etdi. 

Xaqan qızının qəfil ölümü ərəblərə qarĢı yenidən inamsızlıq yaratdı. Bu iĢdə 

Yəzidi və onun yaxın adamlarını günahlandıran xəzərlər 763-764-cü ildə böyük bir 

qoĢunla Cənubi Qafqaz ərazisinə hücum edib, alban və gürcü vilayətlərini, o 

cümlədən yerli salnaməçin in alban vilayətləri sırasında adlarını çəkd iyi Hecerini 

(Ecerini), Kambehcanı (Kambisenanı), ġakeni (ġəkin i), Xozması (Xaçmazı), 

Balasakanı və b. yerləri tutdular, saysız-hesabsız sürü və ilxıları apard ılar. 

Xəzərlərin bu, dəfəki hücumları o lduqca güclü id i. Çox keçmədən ġirvan 

torpağında xəzərlərlə üzləĢən Yəzid, ona kömək göndərilməsinə baxmayaraq, 

məğlub edilir və Bərdəyə qaçır.  

Bu xəbər xəlifəyə çatanda o, Yəzidə bir daha kömək göndərir. Yəzid yeni 



149 
 

qüvvələrlə Kürü adlayaraq Dərbəndə doğru istiqamət götürür və Ģəhərin 

müdafiəsini təĢkil etmək qərarına gəlir. Az qala bütün Arranı fəth edən xəzərlər 

ərəblərin Dərbənddəki müdafiə xətlərini yara bilmədilər, qala ərəb lərin əlində 

qaldı, xəzərlər isə Cənubi Qafqazı tərk etməli oldular.  

O dövrün salnaməçiləri və tarixçiləri VIII əsrin 60-cı illərinin o rtalarında 

xəzərlərin Cənubi Qafqaz ərazisinə daha bir neçə yürüĢü haqqında məlumat 

vermiĢlər. Bundan sonra VIII əsrin sonlarınadək xəzərlər bu ərazidə görünmədilər. 

Yaln ız həmin yüzilin lap son ilində, xəlifə Harun ər-RəĢidin (786-809) hakimiyyəti 

dövründə, xəzərlər Arran ərazisinə yenidən müdaxilə etdilər, kiçik ərəb hərbi 

dəstələrin in müqavimətin i qıraraq, Kür çayının sahillərinədək irəlilədilər. 

Mənbələrdəki məlumata görə, xəzərlər burada 70 gün qaldılar, sonra isə ölkəni 

talan edərək, 100 mindən artıq əsir apardılar. Ərəb tarixçisi əl-Kufi xəzərlərin bu 

müdaxiləsini o zaman Dərbənddə baĢ verən hadisələrlə əlaqələndirir: Dərbənd 

əhalisi Ģəhər hakiminin baĢçılığ ı ilə q iyam qaldırmıĢ, ərəblərə xərac verməkdən 

imtina etmiĢ, nəhayət xəzərləri yardıma çağırmıĢdı. Dövrün digər mənbələri (ət -

Təbəri, Ġbn əl-Əsir və b.) bu rəvayəti baĢqa cür iĢıqlandırsalar da, fakt özlüyündə 

qalır: VIII əsrin son ilində xəzərlər ərəblər üzərində son ciddi qələbəyə nail ola 

bilirlər. 

Ġki gəlmədən biri üçün qələbə, digəri üçün məğlubiyyət olan belə qanlı 

döyüĢlər torpaqları yağı tapdağı alt ında qalan yerli əhali üçün zülm, iztirab və 

əziyyətdən baĢqa bir Ģey deyildi.  

Bununla da xəzərlərin bir əsrdən çox ard ı-arası kəsilməyən soyğunçu 

yürüĢlərinə demək olar son qoyulur. Yaln ız hələ də xəzərlərin qüdrətinə inanan 

yerli hakimlər ara -sıra köhnə müttəfiq lərini ərəblərə qarĢı birgə mübarizəyə dəvət 

edirdilər. Hətta IX əsrin sonları, X əsrin əvvəllərində, Cənubi Qafqaz ərazisində 

müstəqil feodal dövlət qurumlarının yarandığı dövrdə də baĢ verən lokal xarakterli 

bu çıxıĢlar nəticə et ibarı ilə Xilafətin Qafqazdakı mövqeyini sarsıdan amillərdən 

oldu. Beləliklə, obyektiv olaraq, müsəlmanların Ģimala doğru yollarını bağlamıĢ 

Xəzər xaqanlığı, rusların və digər xalq ların da ġimali Qafqaz tərəfdən müsəlman 

torpaqlarına müdaxilə etmələrinə mane olmuĢ, bufer dövləti ro lunu oynamıĢdır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



150 
 

§ 2. XĠLAFƏTĠN AZƏRBAYCANDA ĠNZĠBATĠ 
SĠYASƏTĠ, ĠDARƏETMƏ SĠSTEMĠ 

VƏ KÖÇÜRMƏ SĠYASƏTĠ 
 

Ġspaniyadan Hindistanadək bir ço x ölkə və xalqları tabe etmiĢ ərəblər, 

iĢğal etdikləri yerlərdə yeni tipli idarə sistemi qura bilmədiklərindən, bu yerlərin 

əvvəlki idarə sistemlərini saxlamalı oldular. Müxtəlif xalq lardan alınan və idarə 

iĢini yüngülləĢdirmək məqsədilə çox vaxt köhnə coğrafi və ya inzibati adını 

saxlayan bu ərazilər müstəqil və ya asılı ölkədən Xilafətin çoxsaylı vilayətlərinə 

çevrild ilər. Bu vilayətlər, adətən həmin yerləri fəth etmiĢ sərkərdənin və ya 

yürüĢün bilavasitə iĢtirakçısının idarəsi alt ında ərazicə yaxın torpaqları özlərində 

birləĢdirirdi. 

Ərəblərin iĢğalı ərəfəsində tarixi A zərbaycan torpaqları ilə yanaĢı, ġərqi 

Gürcüstanı və ġərqi Ermənistanı, Ġranın bir sıra vilayət və Ģəhərlərin i (Təbəristan, 

Gilan, Dih istan, Rey və b.) də özündə birləĢdirən Sasanilərin Ģimal kustakı (kustu) 

- əyaləti olan Adurbadaqan (Azərbaycan) bir inzibati vahid kimi cənubda 

Həmədan, Əbhar və Zəncandan Ģimalda Dərbəndədək uzanı rdı; tədqiqatçıların 

(Y.Paxomov, K.Trever, V.Henninq və b.) əksəriyyətinin 567/568-ci ilə aid 

etdikləri Dərbənd divarlarındakı pəhləvi yazısı imperiyanın Ģimal sərhədinin 

Dərbənddən keçdiyini b ir daha təsdiq edir. 

Ərəblərin  Qafqaza hücumları zamanı Süniklə b irlikdə Albaniya, eləcə də 

Gürcüstanın bir hissəsi xəzərlərin əlində idi. BaĢ vermiĢ ərəb iĢ ğalı bu ölkələrin 

tarixi-coğrafi ərazi bütövlüyünü saxlasa da onların inzibati adını dəyiĢdirdi. Ġlk 

çağlar Azərbaycanın cənub hissəsi olan Adurbadaqan Albaniya, Ermənistan, ġərqi 

Gürcüstan və əl-Cəzirə vilayəti ilə birlikdə yeni yaranmıĢ gənc ərəb dövlətinin beĢ 

vilayətindən birini təĢkil edirdi. VIII əsrin baĢlanğıcında Qafqazın iĢğal olunmuĢ 

torpaqlarında ərəblərin tam hakimiyyətinin bərqərar olması ilə vassallığını da itirən və bir 

dövlət kimi ləğv edilən Albaniya ərəb vilayəti Arrana (ar-Ran, Aran) çevrildikdə, 

"Ərminiyə" adlı yeni ərəb inzibati adı yarandı. Bu adı daĢıyan ərəb vilayəti öz tərkibində 

təkcə Cənubi Qafqazın qalan hissəsinin fəthindən bir neçə il əvvəl iĢğal olunmuĢ 

bilavasitə Ermənistanı deyil, eləcə də keçmiĢ Albaniya və Ġberiya ərazilərini də 

birləĢdirirdi. Yeni ərəb inzibati termininin yuxarıda adı çəkilən ölkələrə də Ģamil edilməsi 

Bizans imperatoru I Yustinianın (527-565) islahatları nəticəsində VI əsrin ortalarında 

yaranmıĢ Bizans Ermənistanı inzibati vahidinin adı ilə bağlı idi. Ərəblərəqədərki inzibati 

quruluĢdan miras qalmıĢ "Ərəb Ərminiyəsi" inzibati adının yaranmasına baĢqa obyektiv 

səbəblər də təsir edib: əvvəla, ərəblər hələ Azərbaycan torpaqlarına qədəm basmamıĢ, 

artıq 639-640-cı illərdə, Mesopotamiya yürüĢü zamanı Bizansın tabeliyində olan 

erməni torpaqlarını ələ keçinniĢ, ikincisi isə ərəb iĢğal zonasını idarə edən caniĢinin 

qərargahını ermənilərin baĢ Ģəhəri Dəbildə -Dvində yerləĢdirmiĢdilər. Təbii ki, 

özlərindən əvvəlki Bizans inzibati-idarə sisteminə varis çıxmıĢ ərəblər, baĢqa yerlərdə 

olduğu kimi, burada da köhnə dövrə aid "Ərminiyə" adını saxlamıĢdılar. O da təbiidir ki, 



151 
 

iĢğal prosesində əllərinə keçən yeni həmhüdud yerləri də onlar artıq tabeliklərində olan 

zonaya qatmıĢ, bir bölgədə yerləĢən bu torpaqları birlikdə "Ərminiyə" adlandırmıĢ , 

bütün Cənubi Qafqazdakı iĢğal zonasının idarəsini Dəbildə oturan ərəb caniĢininə - 

amilinə həvalə etmiĢdilər. Bu obyektiv səbəblərlə yanaĢı, qədim kitablardan faydalanan 

erkən ərəb müəlliflərinin (Ġbn Xordadbeh, Ġbn əl-Fəqih və b.) islamaqədərki siryani 

xristian ədəbiyyatından (məsələn, VI yüzildə yaĢamıĢ Mitilen Zaxarinin əsərindən) 

istifadə etmələri də mümkündür; bu ədəbiyyatdan olan məlumata görə Qurzan 

(Gürcüstan) və Aran (Albaniya) hələ ərəblərəqədərki dövrdə "Ermənistanda olan torpaqlar" 

adlanırdı (bu dövrün ən yaxĢı tədqiqatçılarından azərbaycanlı alim Z.M.Bünyadov və 

erməni alimi A.N.Ter-Gevondyan bunu haqlı olaraq kilsə birliyi kimi qəbul edirlər). 

VII əsrin axırlarında ərəblərlə əks cəbhədə olan Bizansa qarĢı ideoloji 

mübarizə aparan erməni din xadimlərinə etdikləri xidmət müqabilində xəlifənin 

göstərdiyi iltifat və yürütdüyü qərəzli siyasət bu inzibati adın bir qədər də 

möhkəmlənməsinə səbəb oldu. 

Beləliklə, Sasanilər dövründə Xəzəryanı Ġran vilayətləri ilə yanaĢı, bütün 

Cənubi Qafqaz vilayətlərini özündə birləĢdirən inzibati Adurbadaqan - Azərbaycan adı 

ərəb hakimiyyətinin ilk dövründə Xilafətin yalnız Cənubi Qafqazda iĢğal etdiyi yerlərə 

verilən inzibati Ərminiyə adı ilə əvəz olundu. Alban kilsəsinin erməni kilsəsinə tabe 

edilməsi və bununla əlaqədar bütün Arran və Ermənistan xristianlarına real rəhbərliyin, 

müvəqqəti də olsa, erməni katolikosunun əlində cəmlənməsi, VIII yüzilin baĢlanğıcında 

Albaniyanın özünün də bir dövlət kimi süqutu xəlifə Əbdülməlik ibn Mərvanın (685-

705) baĢladığı yeni inzibati islahatın nəticəsi olan bu inzibati bölgü sistemin in həyata 

keçirilməsinə Ģərait yaratdı. Onu da qeyd etməliyik ki, VI əsrdə imperator I Yustinianın 

Qərbi Ermənistanda, yəni coğrafi baxımdan ərəb Ərminiyəsindən fərqlənən yerdə 

həyata keçirdiyi bu inzibati bölgü (o cümlədən bu bölgünün daha kiçik vahidləri olan I-

IV Bizans Ermənistanı adları) yalnız bilavasitə ermənilərin yaĢadıqları əraziyə aid idisə, 

"Ərəb Ərminiyəsi" vilayətləri indiki kimi azərbaycanlıların, gürcülərin, ləzgilərin və b.-

nın yaĢadıqları və ermənilərə dəxli olmayan Cənubi Qafqaz torpaqlarını əhatə edirdi. 

Vaxtilə Bizansın tabeliyində olan erməni torpaqları kimi, ənənəvi olaraq onlar da I-IV 

Ərminiyə adı ilə dörd hissəyə bölünürdü. 

Xilafət qoĢunlarının ələ keçirdikləri və müəyyən inzibati bölgü daxilində öz 

köhnə adlarını saxlayan bu qondarma ərazilər haqqında yalnız erkən ərəb mənbələri 

məlumat verir. Maraqlı burasıdır ki, ərəblərəqədərki Bizans inzibati bölgüsü haqqında 

ətraflı məlumat verən sinxron erməni mənbələri ərəblərin bu inzibati bölgüsü haqqında 

heç bir xəbər vermir. Çox güman, bu "məlumatsızlıq" bütün bölgə ərazisinin süni 

Ģəkildə Ərminiyə adı ilə birləĢdirilməsindən, bu birləĢmənin isə dövrün real tarixi 

coğrafiyasını əks etdirməməsindən irəli gəlirdi. Məhz buna görə bu dövr haqqında 

məlumat verən ərəb mənbələri erməni torpaqları ilə birlikdə ermənilərə aid olmayan 

qonĢu torpaqları da əhatə edən yeni "Ərminiyə" inzibati vahidi ilə yanaĢı, 

ərəblərəqədərki Sasani inzibati vahidi "Azərbaycanın" (Adurbadaqanın) da adını 

çəkirlər. Son Sasanilər dövründə Albaniya və Atropatena ilə birlikdə imperiyanın 



152 
 

bütün ġimal kustunu əhatə edən bu ad, ərəb hakimiyyəti dövründə, Ģimalda 

Dərbənddən cənubda Zəncana qədər olan bilavasitə tarixi Azərbaycan ərazisinə aid 

edilird i. Bu yerlərdə olmuĢ X əsr müəllifi Ġbn Havqəl özünün tərtib etdiyi Xəzər 

dənizinin xəritəsində həmin dövrün tarixi coğrafiyasını əks etdirən məhz bu təsviri 

vermiĢ, Dərbənddən Gilanadək ərazini Azərbaycan adlandırmıĢdı
1
. Onun Cənubi 

Qafqaz bölgəsini təsvir edən digər xəritəsində bölgə vilayətlərin in dəqiq hüdudları 

göstərilir. Cənubi A zərbaycan - Adurbadaqan Arran - Albaniyadan Araz çayı ilə  

ayrılır, bilavasitə Ermənistan isə Xilat (Van) gölü ilə Araz çayının yuxarı axarı 

arasında yerləĢdirilir.  

Orta əsr ərəb müəlliflərinin (Ġbn Xordadbeh, əl-Bəlazuri, əl-Yəqubi, Ġbn 

əl-Fəq ih və b.) ərəb inzibati-ərazi bölgüsü barədə təqdim etdikləri material b ir 

qədər qarıĢıq olsa da, biri digərini tamamlayan bu məlumatlara görə, I Ərmin iyə 

adlanan ərazi öz tərkib ində ərəblərin Arran adlandırdıq ları qədim Albaniya tor-

paqlarını (Sünik - Sisəcan - Sisakan ilə birlikdə) birləĢdirirdi. Ərəb Arran 

vilayətinin tərkibinə Albaniyanın bilavasitə özündən baĢqa 644-cü ildən 1122-ci 

ilədək müsəlmanların tabeliy ində olan Tiflis və onun civarları da daxil idi.  

II Ərminiyə adlandırdıq ları hissəyə ərəb inzibati hakim dairələri Curzanı 

(Gürcüstanın bir hissəsini), Tiflis yaxınlığında, Kür çayı sahilində yerləĢən 

Suğdəbil Ģəhərini, Dərbəndin yaxınlığındakı Bab Feyruz Qubad Ģəhərini, eləcə də 

Lakz vilayətini daxil edirdilər. Yalnız III və IV Ərəb Ərminiyəsi ermənilərin 

Dəbildən ġimĢatadək yaĢadıqları yerləri əhatə edird i.  

Beləliklə, Xilafətin Cənubi Qafqazdakı I və II Ərmin iyə inzibati bölgüləri 

Ģimalda Tiflis və Dərbənddən cənubda Araz çayınadək, qərbdə Kiçik Qafqaz 

dağlarından Ģərqdə Xəzər dənizinədək olan sahəni əhatə edir və əsasən ərəblərin 

Arran adlandırd ıqları qədim Albaniya torpaqlarını özündə birləĢdirird i.  

VIII yüzilin sonu - IX yüzilin I yarısında Xilafətin daxilində baĢ verən 

hadisələr ərəb iĢğal dairələrin in Cənubi Qafqaz ərazisində yaratdıqları süni 

"Ərminiyə" inzibati birləĢ məsinin faktiki olaraq ləğvinə gətirib çıxartdı. Çox 

keçmədən, bu dövrdə həm də Bizansla müharibə aparan Xilafət in zəifləməsi onun 

yerlərdəki hakimiyyətini də nominallaĢdırd ı. Məhz buna görə formal olaraq 

Azərbaycan, Arran və Ermənistanı birləĢdirən vahid Qafqaz caniĢin liy i - v ilayəti 

yaradılsa da, əslində Xilafətin Qafqazdakı siyasi nüma-yəndəsinə - valiyə tabe olan 

və ona vergi verən yerli feodallar öz mülkləri daxilində hakimiyyət v ə imt iyazlarını 

qoruyub saxlaya b ilmiĢdilər.  

X əsrin müxtəlif illərində Azərbaycan torpaqlarında da olmuĢ əl-Ġstəxri, 

Ġbn Havqəl, əl-Müqəddəsi və b. artıq köhnə inzibati bölgünün adını çəkmir,  müxtə-  

 

1 Bu məlumatın Azərbaycanın tarixi coğrafiyası üçün əhəmiyyətini yaxĢı dərk 

edən qərəzli rus alimi A.P.Novoseltsev Xəzər dövlətinə həsr etdiyi kitabın (VI., 1990) üz 

cildində dərc etdirdiyi Ġbn Havqəlin xəritəsindəki bütün coğrafi adların ərəb dilindən rus 

dilinə tərcüməsini də vermiĢ, yalnız ərəb qrafikası ilə qeyd edilmiĢ, Gilandan Dərbəndədək 

uzanan "Azərbaycan" sözünü açmamıĢdır.  



153 
 

lif gəlmə və yerli sülalələrin hakimiyyətləri altında olan Cənubi Qafqaz ölkələrini - 

Azərbaycan, Arran və Ermənistanı "yalnız bir məlik - hökmdar idarə etdiyi" üçün 

"vahid ərazidə" birləĢdirirdilər. Əsrin 80-ci illərində Qafqazda olmuĢ əl-Müqəddəsi 

bu yerlərin hamısını birlikdə "ər-Rihab iqlimi" (yəni bölgəsi) adlandırır. Onun 

sözlərincə, "ər-Rihab geniĢ və səfalı iqlimdir. Meyvə və [xüsusilə] üzümü boldur. 

Qiymət lər ucuzdur... Biz bu yerləri birləĢdirə biləcək ümumi ad tapa bilmədiyimiz 

üçün onu ər-Rihab adlandırdıq" (məzmununa görə bu söz "geniĢ yer" kimi açıq lana 

bilər, N. V.). 

Yenə onun məlumatına gorə, ər-Rihab iqliminin üçdə birini təĢkil edən 

Arran Xəzər dənizi ilə  sərhəddə axan Araz çayı arasında adaya bənzəyir, əl-Məlik 

(Kür) çayı onu ikiyə bölür. Yeri gəlmiĢkən, onu deyək ki, Kür çayı Arranı sağ və 

sol sahillərə böldüyü üçün Ġbn Havqəl buranı "iki Arran" adlandırırd ı. BaĢqa ərəb 

mənbələri də tarixi A lbaniya ilə tarixi Adurbadaqan arasında ayrıcın Araz çayı 

boyunca keçdiyini təsdiq edirlər. Belə ki, X əsr müəllifi əl-Məsudiyə görə, ər-Ras 

çayı " xürrəmi Babəkin Azərbaycanda sahib olduğu əl-Bəzzeyn adlı yerlə Arrana 

aid olan Əbu Musa (Qarabağ - N V.) dağı arasında axır". 

Ərəblərin Arran ərazisində tabe etdikləri vilayətlər sırasında erkən ərəb 

müəllifləri (əl-Bəlazuri, əl-Yəqubi və b.) alban vilayət və nahiyələri Sakas enanın 

(ġakaĢenanın), Kambisenanın (Kəmbiranın), Ut inin, Sisakan-Sünikin (Sisəcanın), 

Xaçın ın, Mets Ġrankın (əl-Məsiranın), Mets Kuenkin (əl-Miskuanın), ġəkinin, eləcə 

də ġirvanın, Layzan ın, Məsqətin, Xursanın, ġabranın, Təbəsaranın, Muğaniyənin 

və b.-nın adlarını çəkirlər. 

Ərəblərin iĢğalına qədər Cənubi Azərbaycanın paytaxtı Ərdəbil idi; ancaq ərəb-

xəzər müharibələrinin baĢlanması ilə Ərdəbil və onun ətraflarının gərgin döyüĢ 

meydanına çevrilməsi Mərvan ibn Məhəmmədin valiliyi dövründə (732-744) paytaxtın 

yenidən bərpa edilmiĢ Marağaya köçürülməsinə səbəb oldu. IX əsrin sonunadək, yəni 

Yusif ibn Əbu-s-Sacın Ərdəbili paytaxt etməsinədək bu yer vilayətin baĢ Ģəhəri oldu. 

Arranın baĢ Ģəhəri isə Həbib ibn Məsləmənin ikinci yürüĢündən sonra (654-cü ildən) 

bütün Qafqaz ərəb caniĢinliyinin yeni iqamətgahına çevrilmiĢ Bərdə idi.  

Fütuhatın ilk çağlarında iĢğal olunmuĢ əraziyə nəzarət məqsədilə, adətən 

həmin yeri fəth etmiĢ ordunun baĢçısı vali təyin edilirdi. ĠĢğalın davam etdiyi bu illərdə 

həmin baĢçılar bəzən obyektiv səbəblər üzündən iĢğal etdikləri yerin idarəsini, əlbəttə 

xəlifənin razılığı ilə, silahdaĢlarından birinə həvalə edir, özləri isə mərkəzin iĢğal 

siyasətini davam etdirirdilər. Məsələn, Azərbaycana yürüĢün ilk iĢtirakçılarından olan 

sərkərdə Bukayr, yuxarıda gördüyümüz kimi, Ģimala hərəkət əmri aldığından öz yerinə 

Utba ibn Farkadı təyin edir. Həmin dövrdə amil titulu daĢıyan Utba ibn Farkad Xilafətin 

Azərbaycandakı nümayəndəsi kimi Azərbaycan mərzbanı ilə müqavilə bağlayır. Amil 

titulunu əsasən vergiyə nəzarət edən xəzinə qulluqçuları daĢıyırdılar. Lakin Xilafətin 

siyasi tabeliyini qəbul etmiĢ iĢğal zonalarında baĢlıca məqsədin vergi yığmaq olduğu bu 

ilk dövrdə həm mülki, həm hərbi hakimiyyət çox vaxt eyni adama - o yerləri fəth etmiĢ 

hərbi baĢçıya həvalə edildiyi üçün amil - "vergiyə nəzarət edən" və əmir - "hərbi baĢçı" 



154 
 

titulları vali -"caniĢin" titulunu əvəz edirdi (məsələn, Azərbaycanla bağlanılan 

müqavilədə Utba ibn Farkad amil adlanırdı). ĠĢğalın geniĢ Ģəkil aldığı sonrakı illərdə 

artıq əmir, amil və eləcə də qazı (hakim) vəzifələri ayrı-ayrı Ģəxslər arasında 

bölüĢdürüldü. Vilayətin idarəsi əmir və ya valinin baĢçılıq etdiyi və vilayətin baĢ 

Ģəhərində yerləĢən divan[xana] vasitəsilə həyata keçirilməyə baĢladı: amil -vergi 

iĢlərini idarə edən mülki hakim, qazı isə məhkəmə iĢlərinə baxan d ini hakim idi. 

ĠĢğal gedə-gedə təyin olunan ilk caniĢinlər əvvəlki yerli hakimlərlə müqavilə 

bağlayır, onlardan siyasi asılılıq və cizyə tələb edir, əvəzində isə keçmiĢ imtiyazlarını 

saxlamağa boyun olur və hətta bəzən müqavimətsiz tabe olmuĢları öz köhnə 

yerlərində saxlayırdılar. ĠĢğal olunmuĢ Azərbaycanda da vəziyyət belə idi: əl-

Bəlazurin in məlumatına görə, Ərdəbildə iqamətgahı olan keçmiĢ Sasani mərzbanı 

ərəb üsul-idarəsinə tabe olduqdan sonra öz əvvəlki iqa mətgahını və imt iyazlarını 

saxlay ır, əhalidən yığdığı vergiləri isə artıq Xilafət xəzinəsinə göndərirdi. 

Ərəblərin siyasi hakimiyyətini qəbul edən və vergi ödəməyi öhdəsinə götürən 

Albaniya iĢxanı CavanĢir də yalnız bu yolla öz əvvəlki imt iyazların ı qoruya 

bilmiĢdi. Pu l və natura ilə toplanmıĢ vergi xəlifə xəzinəsi agenti vasitəsilə ərəb 

caniĢininə çatdırılırd ı. Məhz bu dövrdə iĢğal zonalarının idarəsində yerli hakimlərlə 

yanaĢı, yüksək rütbəli ruhanilər - Adurbadaqanda - mobed, Albaniyada isə 

katolikos iĢtirak edird ilər. Yerli üsuli-idarəyə verilən bu sərbəstlik mərkəzi 

hakimiyyətin zəiflədiy i dövrlərdə ərəblərlə bağlanılan müqavilələrin pozulmasına 

və vergilərdən imt ina edilməsinə səbəb olurdu. Belə b ir hadisə Azərbaycanda da 

baĢ verdi: fütuhatdan düz bir il sonra, Azərbaycanda baĢ verən çıxıĢlar müqavilən in 

pozulmasına, bu isə torpaqlarımızın yeni iĢğalına gətirib çıxartd ı. Elə o vaxt Həbib 

ibn Məsləmənin və Salman ibn Rəbiənin baĢçılıq etdiyi ərəb qoĢunları bütün tarixi 

Azərbaycan ərazisini, eləcə də, Cənubi Qafqazın qalan vilayətlərini tuta 

bilmiĢdilər. Adətən, yeni müqavilənin Ģərtləri daha ağır olurdu, ancaq 

azərbaycanlılar köhnə müqavilənin təsdiqinə müvəffəq oldular və onun Ģərtlərinə 

əməl edəcəklərini bildirdilər. ĠĢğal etdikləri ərazidə əsasən iri Ģəhərləri və mühüm 

qovĢaqları tutan ərəblər bu yerlərdə rabitəçi dəstələri yerləĢdirir, qalanları isə 

yürüĢü davam etdirird ilər. Ərəblərin fəal hərbi ekspansiya apardığı ilkin çağlarda 

daha çox fəaliyyət göstərən belə qarnizonlarda (rabatlarda) əsgərlər dördillik 

icbari xidmət keçməli id ilər. Fütuhat tam baĢa çatdıqdan, Azərbaycanın həm 

cənub, həm Ģimal hissələri bütövlükdə ərəb iĢğalı dairəsinə daxil olduqdan sonra, 

belə əsgəri hissələr iri Ģəhərlərlə yanaĢı, həmçin in sərhəd zonalarında, xüsusilə 

Xilafət in təhlükəli Ģimal hüdudlarında yerləĢdirild i. Belə ki, Dərbəndi tutan ərəblər 

ilk növbədə onun mühüm strateji mövqeyinə diqqət yetirdilər və burada 

xəzərlərdən qorunmaq üçün güclü qarnizon yerləĢdirdilər. Elə bu dövrdə Kasak 

(Qazax) kimi sonralar möhkəmləndirilmiĢ Ģəhərlərə çevrilən hərbi düĢərgələr, dağ 

keçid lərində isə "bab" (qapı, darvaza) ad lanan xüsusi məntəqələr yaradıldı. 

Ərəblərin möhkəmləndird iyi və hərbi hissələr yerləĢdirdiyi bu düĢərgə və 

məntəqələrin əksəriyyəti hələ Sasanilər dövründən qalma id i.  



155 
 

Qarnizonda yerləĢən dəstələr nəinki hərbi xidmət göstərir, eləcə də təsərrüfat 

iĢlərinə baxır, tabeliklərində olan ərazilərə nəzarət edir, müqavilədə nəzərdə tutulan 

vergilərin toplanmasına, mükəlləfiyyətlərin yerinə yetirilməsinə göz olurdular. 

Qarnizonların saxlanılması onsuz da Xilafətin ağır vergi boyunduruğuna düĢmüĢ yerli 

əhalinin üstündə idi.  

Xilafətin Ģimal hüdudlarının möhkəmləndirilməsi xəlifələr tərəfindən həyata 

keçirilən köçürmə siyasəti ilə müĢayiət edildi: özlərindən əvvəlki iĢğalçıların 

(iranlıların və b.) yolu ilə  gedən ərəblər böyük miqdarda ərəb əhalisini həmin 

vilayətlərdə məskunlaĢdırdılar. 

Azərbaycanın münbit torpaqları, gözəl təbiəti çox yerdə sərt iqlim Ģəraitində 

yaĢayan ərəbləri cəlb edir, öz yerlilərinin burada xəlifə qulluğunda olmasından istifadə 

edənlər axıĢıb Azərbaycana gəlirdilər. Mənbələrin (əl-Bəlazuri, Ġbn əl-Fəq ih və b.) 

məlumatına görə hələ "Əli ibn Əbu Talib (656-661) əl-ƏĢas ibn Qeysi Azərbaycana 

hakim təyin etdikdə... o, Ərdəbildə əta və divan siyahısına salınmıĢ ərəblərdən 

yerləĢdirdi... Ərəblər Azərbaycanda məskən saldıqda, onların Kufədən, Bəsrədən və 

ġamdan olan qohumları da buraya axıĢdılar. Hər biri bacardığı qədər torpaq zəbt etdi, bir 

hissəsi isə əcəmlərin torpağını satın aldı. Kəndlər həmin ərəblərin himayəsinə keçdi, 

belə ki, ərəblər onları müdafiə etməli id ilər, kəndlilər isə ərəblərin yardarına 

çevrildilər". 

VIII yüzilin 30-cu illərinin baĢlanğıcında Azərbaycan və Ərminiyəyə yenidən 

hakim təyin edilmiĢ Məsləmə ibn Əbdülməlik Dərbənd sərhəd vilayətində ərəblərin 

mövqeyini daha da möhkəmləndirmək məqsədilə, artıq qeyd etdiyimiz kimi, Dərbəndi 

dörd zonaya bölüb, burada Fələstin, ġam və əl-Cəzirəhin bir çox yerlərindən olan 

iyirmi dörd min ərəb döyüĢçüsünü yerləĢdirdi. Bundan bir neçə il sonra, 736-cı ildə, 

xəlifə HiĢam dövründə Dərbəndin hakimi təyin edilmiĢ Əsəd ibn Zafir əs-Suləmi, 

"Dərbəndnamə"nin məlumatına görə, xəlifənin ona qoĢduğu dörd yüz silahdaĢı və 

müxtəlif ərəb qəbilələrindən olan adamlarla birlikdə Ģəhərə göndərildi. 

Əsasən Ģimal ərəb tayfalarına iltifat göstərən Əməvi xəlifələri ilk ərəb 

kolonistlərinə Azərbaycanda torpaq ayırarkən, onları oturaq həyata keçirərkən iki məqsəd 

güdürdülər: əvvəla xəzinəni təqaüd xərcindən xilas edir, ikincisi, iĢğal olunmuĢ ərazilərdə 

ərəblərin hakimiyyətini möhkəmləndirirdilər. Əməvilər sülaləsinin süqutundan (750) az 

sonra sonuncu Əməvi xəlifələrinin arxalandıqları Ģimal ərəb tayfaları öz imtiyazlarından 

məhrum oldular. Cənub ərəb tayfalarına arxalanan Abbasilər Ģimal tayfalarını tədricən 

Azərbaycan və Arrandakı məskənlərindən sıxıĢdırmağa baĢladılar. A zərbaycanın 

cənubunda - Təbrizdə rəvvadilər, anic və Cilbayədə  həmdanilər,  Bərzədə avdilər, 

Nerizdə tailər,Səratda kindilər və s. məskunlaĢdılar. Beləliklə, əl-Yəqubinin sözləri 

ilə  desək, " Yəməndən olan [cənub] qəbilələri [Ģimallı] nizarilərin yerlərini 

tutdular". 

Ancaq Ģimalda, Arranda yeni sülalənin nümayəndələri orada məskunlaĢmıĢ 

Ģimal tayfaları tərəfindən düĢmənçiliklə qarĢılandılar. Beyləqanda, eləcə də Bərdə, 

Qəbələ, Dərbənd və bir çox baĢqa yerlərdə Abbasilərə güclü müqavimət göstərildi. Bu 



156 
 

müqavimətə yalnız Yəzid ibn Məzyəd əĢ -ġeybaninin Azərbaycan və Arranda hakimliyi 

dövründə qəti olaraq son qoyuldu. Orta çağ müəllifinin sözlərinə görə, o, "ölkədə qayda 

yaratdı və nizariləri (yəni Ģimal tayfalarını - N. V.) yəmənlilərlə (yəni cənub tayfaları ilə - N. 

V.) bərabərləĢdird i". 

Ərəblərin Azərbaycana köçürmə siyasəti IX yüzilin birinci rübünə qədər 

davam etdi. Ancaq Harun ər-RəĢidin dövründə baĢ qaldıran və əl-Məmun dövründə ən 

yüksək zirvəsinə çatan xürrəmilər hərəkatı, eləcə də bir çox ərazilərin Xilafət tərkibindən 

çıxması ərəb tayfalarının Qafqaza mühacirətinə təsir etdi və nəhayət, onu tamamilə 

dayandırdı. Bu tayfalar haqqında indi yalnız müasir Azərbaycanın bəzi yaĢayıĢ 

məntəqələrinin həmin tayfalar üçün ümumi olan "ərəb" sözünün qaldığı adları xəbər 

verir məsələn, Ərəbkeymuraz, Ərəbhacı, Ərəblər, ƏrəbuĢağı, ƏrəbĢahverdi, Ərəbbəsrə, 

Ərəbocaq və b.). 

 

 

 

 

 

 

§ 3. AZƏRBAYCANDA DĠNĠ PROSESLƏR VƏ ONLARIN 
YERLĠ ƏHALĠ ÜÇÜN NƏTĠCƏLƏRĠ 

 

Ərəb iĢğalın ın ilk dövründə yerli əhali ilə ərəb lər arasındakı münasibət 

çox mürəkkəb idi və əsasən iĢğal prosesində bağlanılmıĢ müqavilələrlə 

tənzimlənirdi. Bu müqavilələrin məzmunundan görünür ki, Ərəb istanın özündə v ə 

baĢqa fəth edilən yerlərdə olduğu kimi, A zərbaycanda da yalnız bütpərəstlər zorla, 

lazım gəlsə qılınc gücünə müsəlmanlaĢdırılırd ılar, yerdə qalan əhaliyə isə əvvəlki 

etiqad və adətlərə əməl etmək icazəsi verilird i. "Əhli Kitab" xalq lar (yəni, 

müqəddəs dini kitabları o lan yəhudilər və xristianlar), o cümlədən ilk çağlar 

atəĢpərəst olan azərbaycanlılar da əvvəlki etiqadlarında qalır, əvəzində isə can 

vergisi - cizyə verirdilər. Müsəlman icmas ının qəbul etdiyi qaydaya görə, cizyəni 

yalnız sağlam kiĢilər ödəyir, "uĢaqlar, qadınlar, xroniki xəstələr", eləcə də "heç bir 

vəsaiti olmayan, adamsız və heç bir gəliri olmayan zahidlər" verginin bu növündən 

azad olunurdular. 

Ərəblər hələ Məhəmməd dövründən etibarən "əhli Kitab" adlandırdıqları 

baĢqa dinə etiqad edənləri, ümumiyyətlə, dinsiz hesab etdikləri bütpərəstlərdən 

fərqləndirir, sonuncuları zorla da o lsa dini baxımdan da ram etməyə çalıĢır, vahid 

Allaha inam gətirib, ona öz qaydalarına əsasən etiqad edən xristian və yəhudilərə 

qarĢı iltifatlarını əsirgəmirdilər. 

Yeni dini nəyin bahasına olursa-olsun dinsizlər arasında yaymağı 

qarĢısına məqsəd qoymuĢ Məhəmməd peyğəmbər və onun ardıcılları islamı silah 

gücünə qəbul etmiĢ bəzi adamlara, xüsusilə bədəvilərə inanmır, yeni din i et iqadın 



157 
 

ürəklərdə hələ tam möhkəmlənmədiy i bu dövrdə həmin adamlarla ehtiyatlı o lmağı 

tövsiyə edirdilər. Quranda "Əl-hücurat" ("Hücrələr") surəsinin aĢağıdakı ayəsi 

buna sübutdur: "Bədəvi ərəb lər dedilər: Biz iman gətirdik. [Onlara] de: - Siz iman 

gətirmədiniz, ancaq [belə] deyin: biz təslim olduq, belə ki, iman hələ sizin 

ürəklərin izə daxil olmayıb və əgər Allaha və onun rəsuluna itaət etsəniz, o, sizin 

iĢlərinizdən heç bir Ģey əskiltməz. [Çünki] Allah bağıĢlayan və rəhm edəndir" (4 9, 

14). 

Məhz buna görə iman gətirənləri "muminuna", yəni "möminlər", Allaha 

inamla yeni din i qəbul edənləri - təslim olan ları ("əsləmə") isə "muslimuna" - 

müsəlmanlar, yəni "təslim o lmuĢlar, tabe olmuĢlar" adlandırd ılar.  

Ġlk müqavilələrin Ģərtlərinə görə, atəĢpərəstlərə verilən güzəĢt və amana 

baxmayaraq, islamın verdiyi maddi və mənəvi üstünlüklər, o cümlədən 

müsəlmanlardan can vergisi - cizyənin alınmaması, müsəlman icmasının atəĢpərəst 

Sasani cəmiyyətində olduğu kimi zümrələrə bölünməməs i və s. ZərdüĢtün 

azərbaycanlı ard ıcıllarını da yeni dini qəbul etməyə sövq etdi. Bu iĢdə, çox güman, 

islamı hələ peyğəmbər dövründə qəbul etmiĢ, əvvəllər atəĢpərəst olmuĢ iranlıların 

çağırıĢları da az rol oynamadı. Ət-Təbərin in məlumatına görə, hələ xəlifə I Ömər 

(634-644) dövründə iĢğal edilmiĢ Sasani vilayətlərinin dehqanları könüllü surətdə 

islamı qəbul etmiĢdilər. Müəllifin fikrincə, ərəb hərbi sərkərdəsi müsəlman Zuhra 

ilə Ġran sərkərdəsi atəĢpərəst Rüstəm arasında aparılan danıĢıqlarda Zuhranın 

mənəvi üstünlük qazanması bir çoxlarının islamı qəbul etməsinə səbəb olmuĢdu. 

Bütpərəstlərə qarĢı (o cümlədən xristianlığ ı qəbul etməmiĢ bütpərəst 

albanlara və Azərbaycanın bütpərəst türk əhalisinə) zor iĢlədən ərəblərin "əhli 

Kitab"ı xristian və yəhudilərlə yanaĢı, "əhli Kitab" hesab etmədikləri atəĢpərəstlərə 

də iĢğalın ilk dövründə iltifat göstərmələri daha çox siyasi baxımdan, yəni 

Qafqazın Bizansa qarĢı mübarizədə mühüm strateji əhəmiyyəti ilə də izah oluna 

bilər. Lakin çox keçmədən islam bütpərəstliklə yanaĢı, atəĢpərəstliyi də aradan 

götürdü. Tədqiqatçıların fikrincə, Allah qarĢısında bütün müsəlmanların 

bərabərliyini elan edən yeni ideologiya Sasani imperiyasının qeyri-iranlı əhalisi, o 

cümlədən azərbaycanlılar arasında daha tez yayıldı. Tarixçi əl-Bəlazurin in 

məlumatın ı ĢiĢird ilmiĢ fakt kimi qəbul etməsək, Cənubi Azərbaycan əhalisi art ıq 

xəlifə Əlinin dövründə (656-661) islamı qəbul etmiĢ, Quran oxuyurdu. 

Lakin köhnə dindən dönmə və yeni dinə gəlmə prosesi sürətli olmamıĢ, 

azərbaycanlıların atəĢpərəst, bütpərəst və ya xristian ulu babaları ərəblərin çox 

yerdə zor gücünə qazandıqları siyasi üstünlüyə baxmayaraq, əvvəlki etiqadlarından 

xoĢluqla, birdəfəlik üz döndərməmiĢdilər. ġimali və Cənubi A zərbaycanın xristian 

əhalisi ilə yanaĢı, ölkənin aran və dağ yerlərinin atəĢpərəs t və bütpərəst əhalisi də 

islamaqədərki etiqadlarında qalmıĢdılar. Əl-Ġstəxrinin məlumat ına görə, onun bu 

yerlərdə olduğu vaxt, yəni təqribən X əsrin 20-30-cu illərində də Qabh (Qafqaz) 

dağında bir çox müxtəlif dilli "kafirlər" yaĢayırdılar. XII əsrin 30-40-cı illərində 

Azərbaycanın bir sıra Ģəhər və kəndlərini gəzmiĢ əndəluslu Əbu Həmid əl-Qərnati 



158 
 

Dərbənd yaxınlığındakı dağ kəndlərində "islamı qəbul etməmiĢ, hətta cizyə də 

verməyən", dəfn mərasimlərinə görə atəĢpərəst olduqları görünən adamlara rast 

gəlmiĢdi. Ġslamı qəbul etmiĢ xalqlar, o cümlədən azərbaycanlılar arasında bəzi dağ 

kəndləri sakinlərinin nəinki öz etiqadlarını, hətta dillərini də qoruyub saxlaya bilmə 

səbəbini XIV əsrin ikinci yarısı, XV əsrin əvvəlində yaĢayan ərəb tarixçi-filosofu Ġbn 

Xəldunun fikri ilə izah etmək olar. Onun rəyincə, "ərəblər dağlıq yerlərə deyil, düzən 

yerlərə hücum etməyə meyillidirlər. Çünki dağlıq yerlərdə öz məqsədlərinə nail olmaq 

onlar üçün asan olmur".  

Tədqiqatçıların fikrincə, islamın erkən çağında onu ilk növbədə ərəblərin 

simasında özlərinə arxa tapmaq istəyən yerli əyanlar qəbul edirdilər. Ġslamı qəbul 

etməklə onlar öz mülklərini və torpaqlarını da qorumuĢ olurdular. Mənbələrin və 

arxeoloji materialların öyrənilməsi sübut edir ki, islam Azərbaycanın Ģimalında, 

cənubunda olduğundan daha gec mənimsənilmiĢdi. ġəhərlilər islamı kəndlilərə n isbətən 

daha həvəslə qəbul edirdilər. Akademik Z.Bünyadovun yazdığına görə, ərəb iĢğalı 

dövründə kəndlilərə nisbətən daha ağır cizyə ilə yüklənmiĢ Ģəhərlilərin, xüsusilə tacir 

və sənətkarların islamı ilk növbədə qəbul etmələri onların öz varidatlarını qorumaq 

cəhdindən, ərəb üsul-idarəsinin isə tacir və sənətkarlara daha böyük güzəĢtlər 

verməsindən irəli gəlir. X əsr mənbələri (əl-Məsudi) müsəlman Ģəhərlilər və xristian 

kəndlilər haqqında məlumat verirlər. Görünür, buna görə də xəlifə I Ömərin fərmanına 

görə, islamı qəbul etmiĢ kəndli, hətta xəzinədən mükafat da alırdı. Bundan baĢqa, islamı 

qəbul etmək həmin adamları nəzəri olaraq müsəlman ərəblərlə bərabərləĢdirirdi. Yeni 

dinə keçənlərin böyük bir hissəsi müsəlman ordusuna yazılır, bununla da ərəblərlə 

bağlanılmıĢ müqavilələrin Ģərtinə görə cizyədən azad edilir, müharibə qənimətlərindən 

ərəblərlə bərabər istifadə edirdi. Ġslamı qəbul etmiĢ qeyri-ərəblər yerli əhalinin 

"məvla" (cəmdə - "məvali") adlandırılan qrupunu təĢkil edirdilər. Hələ islamaqədərki 

Ərəbistanda geniĢ yayılmıĢ bu istilah əslində "kimdənsə asılı" mənasında iĢlədilirdi, özü 

də yalnız qan qohumluğu ilə bağlı olanlar deyil, baĢqa qəbilədən hamiliyə götürülənlər 

də nəzərdə tutulurdu. Ərəb iĢğalı dövründə isə bu termin yalnız "kiminsə qeyri-ərəb 

adamı" mənasını verir, həmin adam ya müəyyən bir Ģəxsin (mütləq ərəbin) və ya 

qəbilənin (mütləq ərəb qəbiləsinin) adamı - məvlası olurdu. Məvalilər onlara hamilik 

edən adamın və ya qəbilənin yanına köçür, hərbi yürüĢlərdə onları müĢayiət edirdilər. 

Azərbaycan iĢğal edildikdən sonra Arran əhalisinin bir hissəsi, Cənubi 

Azərbaycan əhalisinin böyük hissəsi islamı qəbul etməyə baĢladı. Məvalilərin sayı 

gündən-günə artırdı. Lakin islamın Azərbaycanın xüsusilə Ģimal hissəsində sidq-ürəklə 

mənimsənilməsi və baĢdan-baĢa qərarlaĢması uzun çəkən bir proses oldu. Bu prosesin 

birinci mərhələsində islamı yayan əsas qüvvə baĢlıca olaraq ərəb lərin özləri idisə, 

islamın mədəni gücünün artdığı IX əsrin sonu -X əsrin əvvəllərində bu iĢi islamı 

qəbul etmiĢ yerli əhali özü görürdü. Yuxarıda gördüyümüz kimi, iĢğal prosesində 

bağlanılmıĢ müqavilələrə görə, ərəblərin siyasi hakimiyyətini qəbul etmiĢ "əhli Kitab" 

yerli əhali könüllü olaraq istədiyi dini seçə bilərdi; lakin ilk ərəb təcavüzündən bir neçə il 

keçmiĢ, xəlifə Əlinin dövründə Azərbaycanın iĢğal edilmiĢ torpaqlarında yerləĢdirilmiĢ 



159 
 

ərəblər yerli əhalini islama dəvət etmək tapĢırığını aldılar. Məhz həmin dövrdə Cənubi 

Azərbaycanın baĢ Ģəhəri elan edilmiĢ Ərdəbildə o zaman Azərbaycanın hakimi təyin 

edilmiĢ əl-ƏĢas ibn Qeys məscid tikdirdi. Ġlk vaxtlar belə məscidlər ancaq ərəb 

qəbilələrinin yerləĢdirild ikləri Ģəhərlərdə fəaliyyət göstərirdisə, sonralar Azərbay-

canın hər bir yaĢayıĢ məntəqəsində kiçik və böyük məscidlər tikildi. Artıq X əsrdə 

Azərbaycanın demək olar, bütün Ģəhərlərində came (ellik) məscidləri vardı. Hətta X əsrin 

məĢhur coğrafiyaĢünas-səyyahı əl-Müqəddəsi Ģəhəri kənddən fərqləndirən əsas 

cəhəti məhz hər hansı yaĢayıĢ yerində came məscidin olmasında görürdü. 

"Dərbəndnamə"nin məlumatına görə, 733/734-cü ildə əməvi sərkərdəsi Məsləmə ibn 

Əbdülməlik Dərbənddə olan came məscidindən baĢqa daha yeddi məhəllə məscidi 

(Xəzər, Fələstin, DəməĢq, Qeysəri, əl-Cəzirə və Mosul) tikdirməyi əmr etdi. Ayrı-ayrı 

millətlərin, daha doğrusu, tayfaların yaĢadığı məhəllələrdə tikilən bu məscidlərə 

ərəblərlə yanaĢı, islamı qəbul etmiĢ qeyri-ərəblər -məvalilər də gəlird ilər. 

Mənbələrin məlumatına görə, məhz Dərbənd islamı "kafirlərin" yaĢadıqları ətraf 

dağlıq ölkələrə yayırdı. 869-cu ildə Dərbənddə məskunlaĢmıĢ ərəb nəslindən olan 

HaĢim əs-Su ləmi bu Ģəhər-dövləti müstəqil elan ed ib, Dərbənd əmirliy inin əsasını 

qoyduqdan sonra vaxtaĢırı qonĢu qeyri-müsəlman dağlılar üzərinə dini bayraq altında 

iĢğalçılıq yürüĢləri təĢkil edirdi. Dağ yerlərində islamlaĢma uzun proses Ģəklini alsa da, bu 

yürüĢlər bəzi dağlıların zorla, bəzilərinin isə könüllülük prinsipi əsasında gec-tez 

müsəlmanlaĢmasına gətirib çıxartdı.  

Öz əvvəlki dini etiqadını saxlayan "zimmi" adlandırılan yerli əhali "dövlətlinin 

dövlətinə görə, varlının varına görə, kasıbın kasıblığına görə" can vergisi verirdi. Lakin 

artıq Əməvilər Xilafəti dövründə çox vaxt öz Ģəxsi mənfəətlərini güdən xəlifə 

caniĢinləri Quranın (9, 29) cizyənin yalnız zimmilərdən tutulması haqqında buyuruğunu 

pozaraq, yeni müsəlmanlardan - məvalilərdən də vergi almağa baĢladılar. Beləliklə, baĢqa 

dinə mənsub olanlardan tutulan can vergisi-cizyə həm müsəlmanlardan, həm də qeyri-

müsəlmanlardan alınan adi vergiyə çevrildi. Belə siyasət xalq kütlələrinin narazılığına və 

bunun nəticəsi olaraq xəlifə II Ömərin (717-720) caniĢinlərə yeni müsəlmanlardan 

cizyə toplanmasını dayandırmaları göstəriĢini verməsinə səbəb oldu. Ancaq II Ömərin 

ölümündən sonra can vergisinin alınması yenidən bərpa edildi, onu ödəməyənlərə 

qarĢı müxtəlif cəza tədbirləri görüldü. 

Ġslam bütpərəstliyin və çoxallahlılığın bütün formalarına qarĢı müharibə elan 

etdi, səcdə məqsədilə canlı varlığın Ģəklini çəkməyi yasaq etdi. Məhz bu addım islamın 

yayılması ilə Azərbaycanda təsviri incəsənətin tətbiq dairəsinin məhdudlaĢmasına gətirib 

çıxartdı. 

Beləliklə, ilk ərəb iĢğalından keçən təqribən üç əsr ərzində bütün 

Azərbaycan əhalisinin əksəriyyəti islamlaĢdı, azərbaycanlılarla yanaĢı, ərəb iĢğal 

dairəsinə düĢmüĢ qonĢu xristian xalqları isə öz əvvəlki dinlərini saxladılar; bunun əsas 

səbəbi Azərbaycan ərazisində - həm Ģimalda və həm də cənubda, dini etiqadca büt-

pərəst və atəĢpərəst olan qeyri-xristian albanların, türkdilli və irandilli tayfa və xalqların 

üstünlük təĢkil etməsi idi. Məhz onlar, öz xoĢları ilə islamı qəbul etmiĢ dönmə 



160 
 

xristianlarla birlikdə Qafqazın ilk müsəlmanları oldular. ĠslamlaĢdırmanın ilk 

mərhələsində xoĢ-güc qəbul edilmiĢ din yalnız müəyyən vaxt keçdikdən sonra, xüsusilə 

islamın mədəni gücünün təsirilə sidq-ürəklə qavranılmıĢ və mənimsənilmiĢ inama 

çevrild i. 

Albaniya əhalisinin xey li hissəsi hakim sülalənin nümayəndələri 

Mihranilərlə birlikdə dövlət dini elan edilmiĢ xristianlığa etiqad edirdilər. QonĢu 

xristian ölkələrində olduğu kimi, burada da yunan diofizi dini etiqadından kənara 

çıxan müxtəlif bidətçi cərəyanlar fəaliyyət göstərirdi; bu cərəyanların qriqorian 

təriqətinə düĢmən olan üzvləri bu dövrdə amansızlıqla təqib olunurdular.  Alban 

kilsəsinin təqib olunmasında, onun sərbəstlik və müstəqillik hüququnun 

pozulmasında erməni qriqorian kilsəsi xüsusi rol oynayırdı. Alban kilsəsini öz 

nüfuzuna tabe etmək istəyən erməni katolikosları məqsədlərinə çatmaq üçün, 

Sasanilər dövründə olduğu kimi, ərəb hökmranlığı dövründə də Xilafətin hərbi 

qüvvələrinin köməyinə əl atırdılar. Cənubi Qafqazda özlərinə arxa axta ran 

Əməvilər ermənilər və albanlar arasındakı təfriqəçilikdən bacarıqla istifadə edərək, 

alban kilsəsinin erməni kilsəsinə tabe olunması üçün Ģərait yaratdılar.  

Sonralar diofiziliyə qarĢı hər yerdə mübarizə aparan erməni kilsəs i alban 

ruhanilərini öz mövqelərindən sıxıĢdırıb çıxartdı və ö lkən in ərəblər üçün əlçatmaz 

dağ yerlərində yaĢayan alban əhalisini qriqorianlaĢdırmağa baĢladı. Bu proses 

nəticəsində, ərəb müəlliflərinə görə, hələ X əsrdə də Bərdə və onun ətraflarında 

iĢlədilən alban-arrani d ili, eləcə də alban ədəbiyyatı abidələri tədricən yoxa çıxd ı.  

Ancaq qriqorianlaĢdırma prosesi və bunun nəticəsi olan erməniləĢdirmə 

albanların kəskin müqaviməti ilə üzləĢdi. XIII əsrdə Gəncədə yaĢamıĢ, mənĢəcə 

alban olan tarixçi Kirakos yazırd ı ki, yalnız alban "rəislərinin", yəni zadəganların 

çoxu erməni dilini bilir və bu dildə danıĢırdılar. Deməli, hətta XIII əsrdə belə, 

Albaniya əhalisinin hamısı erməni dilini b ilmir və öz ana dilində danıĢırdı.  

Ġ.P.PetruĢevskinin haqlı qeydinə görə, erməni kilsəsi Albaniyada "ölkəni 

erməniləĢdirmək alət i olmuĢdu. Onun bu rolu VIII əsrin baĢlanğıcın dan etibarən, 

yəni erməni monofizi [kilsəsinin] katolikosu Yeqiya (Ġliya) xəlifənin köməyi ilə  

xalkidonçuluq (diofizilik) mövqeyində duran alban katolikosu Nersesi devirdikdən 

və ermənipərəstlər - monofizilər tərəfindən Albaniyada xalkidonçuluq (pravoslav 

yunanpərəst və gürcüpərəst) hərəkatı yatırıld ıqdan sonra xüsusüə nəzərə çarpırdı, 

bu hərəkat ruhanilər və knyazların bir hissəsi tərəfindən alban kilsəsinin erməni 

kilsəsindən müstəqilliyini qorumaq cəhdini əks etdirirdi".  

Bu vaxtdan etibarən, xristian qaydası ilə ruhanilərin baĢına əl qoyub, 

onları keĢiĢliyə keçirmək hüququ alban katolikoslarından erməni katoli koslarına 

keçir; Moisey Kalankatlının yazdığ ına görə, Albaniyada bundan sonra 

xalkidonçuluğa rəğbət bəsləyən hər kəs "qılıncla və əsarətdə məhv edilməli" idi. 

Bəzi tədqiqatlarda iĢlədilən "erməni A lbaniyası", "erməni albanları" ifadələri elə 

buradan törənmiĢdir.  

Beləliklə, keçmiĢ alban vilayətləri, o cümlədən Arsax (indiki Qarabağın 



161 
 

dağlıq hissəsi) Ġ.P.PetruĢevskinin gəldiyi nəticəyə görə, "heç bir zaman erməni 

mədəniyyəti mərkəzlərinə mənsub olmamıĢdır". MəĢhur erməni tədqiqatçısı 

N.Adontsun fikrincə. "Arsax həmiĢə erməni nüfuz dairəsindən kənarda olmuĢdur". 

Ġ.P.PetruĢevskinin yazdığına görə, "erməni kilsəsi Arran xalqların ın erməniləĢmiĢ 

nəsilləri arasında heç olmazsa Sünikdə Orbelyanların nahararlığ ı dövründə və 

sonralar göstərdiyi mədəni təsiri göstərə bilmədi".  

Beləliklə, erməni kilsəsi, ərəb iĢğalçıların ın köməyilə, VIII əsrin  

baĢlanğıcından etibarən ərəb vilayəti Arrana çevrilən keçmiĢ Albaniyanın xristian 

əhalisini qriqorianlaĢdırmağa baĢladı. Çox uzun sürən bu proses Eçmiadzin in 

dəfələrlə müraciətindən sonra alban katolikosluğunun çar Rusiyası tərəfindən 

1836-cı ildə ləğv edilməsi ilə baĢa çatdı. Bu gün tarixi Azərbaycan ərazisin in 

(tarixi Sünik, Arsax, Xaçın, eləcə də müasir Sisyan, Basarkeçər və s. yerlərin) bəzi 

kəndlərinin köklü (sonradan köçüb gəlmə yox) erməni əhalisi "erməni kilsəsinin 

etiqadına qoĢulmuĢ və ermənilərə qarıĢ mıĢ" (A.Ġoannesyan) albanların 

nəsillərindəndir. Bu yaxın laradək onların qonĢuluğunda yaĢayan, indi isə erməni 

təcavüzü nəticəsində qaçqına çevrilən azərbaycanlıların bir qis mi isə müxtəlif 

səbəblərdən islamı qəbul etmiĢ, hə min ermənilərdən yalnız d illəri ilə fərqlənən 

qədim alban soylarındandır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



162 
 

VIII FƏSĠL 

 

VII-X ƏSRLƏRDƏ AZƏRBAYCANDA SOSĠAL-

ĠQTĠSADĠ MÜNASĠBƏTLƏR 
 

§1. ƏKĠNÇĠLĠK VƏ MALDARLIQ 
 

Əkinçilik. VII əsrin II yarısı - X əsrdə Azərbaycanın iqt isadi həyatında 

əkinçilik və maldarlıq aparıcı yer tutmaqda idi. Azərbaycanda əkinçiliyin daha da 

inkiĢaf etməsində, onun məhsuldarlığının  artmasında müxtəlif quruluĢlu Ģum 

alətləri böyük rol oynamıĢdır. Torpağın daha dərin və keyfiyyətli Ģumlanması 

təkmilləĢdirilmiĢ kotanların tətbiqi sayəsində mümkün olmuĢdu. Orta əsrlərdə 

tətbiq olunan bəzi kotanların quruluĢu arxeoloji və etnoqrafik materialların yardımı 

ilə bərpa edilir. Mütəxəssislər bu materiallar əsasında torpağın becərilməsi zamanı 

ağac kotanın iĢ prosesini aydınlaĢdıra bilmiĢlər. Adətən kotan iki, bəzən isə dörd 

öküzün qüvvəsi ilə hərəkətə gətirilird i. Torpaqdan asılı o laraq kotan vasitəsilə 0,25 

hektaradək sahəni Ģumlamaq olurdu. VII-X əsrlərdə adi kotan torpağın becərilməsi 

zamanı baĢlıca alət idi və tarixi A zərbaycanın bütün ərazisində geniĢ surətdə 

istifadə edilird i. Lakin torpağı daha dərin, daha yaxĢı Ģumlamağa imkan verən ağır 

və yaxud qara kotanın meydana gəlməsi əkinçilik təsərrüfatında baĢ vermiĢ böyük 

hadisə oldu. Dağlıq yerlərdə iq lim Ģəraiti, relyef xüsusiyyətləri, yumĢaq tor-

paqların olması ilə əlaqədar dərin Ģuma ehtiyac yox id i. Buna görə də qara kotan 

daha çox dağətəyi və aran bölgələrində tətbiq edilird i. Belə kotanların  köməyi ilə  

əkinçilər həmin bölgələrdə çox böyük sahələri daha yaxĢ ı Ģumlamaq imkanı əldə 

edirdilər. Ağır kotan xam torpaqların  istifadə ed ilməsi zamanı xüsusi əhəmiyyət 

kəsb edirdi. 

Cənubi Qafqazda, o cümlədən Azərbaycanda VIII-IX əsrlərdən məlum 

olan qara kotan əkinçilik alət lərinin inkiĢafı baxımından ən təkmilləĢ miĢ Ģum aləti 

hesab edilir. 

Orta əsr Azərbaycan Ģəhəri olan Beyləqanda (Örənqala Ģəhərgahında) aparılan 

arxeoloji qazıntılar zamanı IX-X əsrlərə aid təbəqələrdə ağır kotanın kifayət dərəcədə 

geniĢ gavahını, ağır kotanda kəsici vəzifəsini yerinə yetirən bəsit kotan önünün böyük 

hissəsi aĢkar edilmiĢdi. 

VII-X əsrlərdə əvvəlki dövrlərdən fərqli olaraq əkinçiliyin müxtəlif 

sistemləri geniĢ surətdə yayılmıĢdı. Bu dövrdə Azərbaycanda torpağın dincə qoyulması 

sistemi geniĢ tətbiq edilirdi. Yazlıq və payızlıq səpini keçirilən ikitarlalı və üçtarlalı 

əkin sahələri mövcud idi. MeĢə bölgələrində əkin üçün ayrılmıĢ sahələr ağaclardan 

təmizlənirdi. Aran yerlərində və qismən də dağlarda süni suvarma tətbiq olunurdu. 

Dövrümüzədək qalmıĢ mürəkkəb sistemlər, suvarmanın müxtəlif üsul və vasitələri, 

qədim kanallar və digər suvarma qurğuları (quyular, kəhrizlər, su anbarları və s.), 

habelə zəngin terminologiya, əfsanə və rəvayətlər Azərbaycanda suvarma sisteminin 



163 
 

yüksək səviyyəsindən xəbər verir. 

Azərbaycanın təbiəti, torpaq-iqlim Ģəraiti və becərilən bitkilərin 

çoxnövlülüyü öz növbəsində suvarma sistem və üsullarının müxtəlifliyinə də səbəb 

olmuĢdur. Süni suvarmaya əsaslanan əkinçilik təsərrüfatı əsasən iri və kiçik çaylardan 

götürülən kanal və ana arxlar vasitəsilə suvarılmıĢdır. Bu məqsədlə də çaylardan kanal 

və ana arxlar ayrılır. Həmin ana arxlardan ayrı-ayrı kəndlərin əkin sahələrini suvarmaq 

üçün iri və ya kiçik qol arxlar çəkilirdi. Ana arxların çəkilməsi, bəndlər tikilməsi, dəhnə 

basılması çox zəhmət tələb edən ağır proses idi. Ona görə də bu iĢdə sudan istifadə edə-

cək bütün el-oba iĢtirak edirdi. Erkən orta əsrlərdə bu iĢdə əsir düĢmüĢ adamların 

əməyindən də geniĢ istifadə olunurdu. 

Kəhriz suvarma sistemi də Azərbaycan əkinçiliyində mühüm rol oynamıĢdı. 

Suvarma mənbə və vasitəsi kimi bulaqlardan, göl və nohurlardan, quyulardan, su 

anbarlarından və istillərdən istifadə olunmuĢdur. 

Azərbaycanda taxıl bitkiləri arasında buğda, darı, çəltik və arpa daha geniĢ 

yayılmıĢdı. VII əsrə aid bir mənbədə Albaniya ərazisində çoxlu arpanın becərild iyi 

xəbər verilir. 

Moisey Kalankatlı Kür çayı boyunca çoxlu taxıl bitkilərinin becərildiyini qeyd 

edir. Bu məlumat arxeoloji dəlillərlə də təsdiq edilir: Ġsmayıllı rayonunun Yekəxana 

kəndi yaxınlığında arxeoloqların aĢkar etdikləri taxıl qalıqlar ının tədqiqi onların 

əsasən çoxcərgəli mədəni arpanın müxtəlif növlərindən birinə aid olduğunu 

göstərir. Bunlarla yanaĢı ikicərgəli yabanı arpa toxumları da aĢkar edilmiĢdir. Elə 

orada tapılmıĢ buğda toxumları isə yumĢaq növə aiddir. Mingəçevir arxeolo ji 

qazıntıları zamanı da xeyli arpa, buğda və darı qalıqları tapılmıĢdır. Bey ləqanda IX 

- X əsrlərə aid buğda, arpa və digər taxıl qalıqları aĢkar edilmiĢdir. Həmin 

qalıqların tədqiqi göstərmiĢdir ki, bu dövrdə Mil düzündə yumĢaq və bərk buğda 

növləri becərilirdi. Əski dövrlərdən fərqli olaraq orta əsrlərdə darı daha geniĢ 

yayılmıĢdı. 

Bu dövrdə əsas və yardımçı b için alət lərinin daha mükəmməl və daha 

rahat müxtəlif növləri artmıĢdı. Qiymətli tapıntılar - oraq lar, əlcəklər, dəryazlar 

bunu təsdiq edir. DiĢli oraqlar və lülə sümükdən hazırlanmıĢ barmaqlıq xüsusilə 

geniĢ miqyasda istifadə olunan alətlərdən idi.  

Əvvəllər ləng yayılan, VIII-IX əsrlərdən baĢlayaraq coĢqun inkiĢaf yoluna 

qədəm qoyan çəltikçilik Azərbaycan əhalisinin iqt isadi həyatında daha mühüm rol 

kəsb etdi. Beyləqanda, X əsrə aid olan mədəni təbəqədə düyü qalıqları aĢkar 

edilmiĢdir. IX-X əsrlərdə çəlt ikçilik ġabran, ġirvan, ġəki, Muğan-TalıĢ 

bölgələrində geniĢ yayılmıĢdı. Texniki bitkilərdən kətan və pambıq daha çox 

becərilird i. Muğan, Mil və baĢqa düzlərdə süni suvarmanın tətbiqi VIII-X əsrlərdə 

kənd təsərrüfatının baĢlıca sahələrindən birinə çevrilən pambıqçılığın inkiĢafı üçün 

xüsusilə əlveriĢli Ģərait yaratmıĢdı. Həmin dövrün qaynağında Azərbaycanda 

becərilən "sonsuz miqdarda", "yaxĢı keyfiyyətli" pambıqdan danıĢılır. Sonrakı 

dövrün mənbələrində pambığın istehsal olunduğu yerlər - Bərdə, Naxçıvan, 



164 
 

Beyləqan, Marağa və baĢqa Ģəhərlərin ətrafları da göstərilir.  

Mingəçevirdəki III-VIII əsrlərə aid 3 saylı yaĢayıĢ yerindən aĢkar olunmuĢ 

pambıq toxumların ın mütəxəssislər tərəfindən öyrənilməsi nəticəsində məlum 

olmuĢdur ki, həmin dövrdə Azərbaycanda əkilən pambıq müasir pambıq növlərinə 

çox yaxındır. Gəncə, Naxçıvan, Bərdə, Təbriz, Xoy və baĢqa Ģəhərlərdə bu pam-

bıqdan müxtəlif parçalar toxunurdu.  

Bu dövrdə becərilən texniki bitkilər arasında hələ qədim zamanlardan 

Azərbaycanda əkilən qızıl boya (qırmız) özünəməxsus yer tuturdu. Ġbn Havqəlin 

yazdığına görə " Varsan, Bərdə, Bab əl-Əbvab nahiyələrində və Xəzər dənizinin 

ortasında (baĢqa mənbələrə görə Kür çayı mənsəbinin qarĢısında - red.) yerləĢən adada 

qırmız var. O Xəzər dənizi vasitəsilə Curcana, oradan isə quru yolu ilə Hind ölkəsinə 

göndərilir. Qırmız Bab əl-Əbvabın hüdudlarından Tiflisədək bütün Arranda və Arras 

çayı yaxınlığından Curzan nahiyələrinədək hər yerdə vardır". 

Ölkənin Ģimal vilayətlərində (əsasən Bakı və Dərbənd ətraflarında) yaxĢı 

keyfiyyətli, xarici ölkələrə də aparılan zəfəran becərilirdi. 

Bu dövrdə bir sıra Azərbaycan Ģəhərlərində toxuculuğun inkiĢafı ilə əlaqədar 

təsərrüfatın digər sahələri ilə yanaĢı, ipəkçilik də artdı və bəzi vilayətlərdə hətta aparıcı 

yer tutdu. Mənbələrdə Arranın bir çox yerlərində, o cümlədən ġirvan və ġabranda ipəyin 

bol olması haqqında məlumatlar vardır. Həmin məlumatlara görə, xeyli ipəyin istehsal 

edilərək ixrac olunduğu Bərdədə çoxlu ellik tut ağacları bitirdi. Erkən orta əsrlər 

dövründə ipəkçiliyin inkiĢafı haqqında yerli və ərəb mənbələrində təqdim edilən material 

arxeoloji tapıntılarla da təsdiq edilir. Mingəçevirdə VII əsrə aid edilən ipək parça 

qalıqları aĢkar o lunmuĢdur. 

Mingəçevir, Qəbələ, Örənqala və Gəncədə aparılan arxeoloji qazıntılarda 

müxtəlif toxumların tapılması Azərbaycanda bostançılığın inkiĢaf edib yayıldığını, onun 

bu dövrdə artıq təsərrüfatın müstəqil sahəsinə çevrildiyini təsdiq edir. Bu yerlərdə 

yetiĢən bol tərəvəz, göyərti, paxlalı bitkilər haqqında məlumat verən X əsrin ərəb 

coğrafiyaçı-səyyahları "azdaqri-ərdhəri" adı ilə məĢhur olan Marağa qovununu xüsusi 

qeyd etmiĢdilər. 

Bu dövrdə bağçılıq da xeyli inkiĢaf etmiĢdi. Bu barədə bir çox mənbələrdə 

dəyərli məlumat vardır. Ərəb səyyahı Əbu Düləfin yazdığına görə, Araz çayının 

sahillərində bitən narın heç bir ölkədə tayıbərabəri yoxdur. Ġbn Havqəl Bərdədə yetiĢən 

Ģabalıd, zoğal və əncirdən bəhs edir, hətta ərəb dilində yazdığı bu əsərində "Ģabalıd" və 

"zoğal"ı öz yerli adları ilə verir. Bu dövrün müəlliflərinin əsərlərində dəfələrlə xurma, 

püstə, badam, naringi, alma, armud, albalı, qovun, tut, gavalı, heyva, qoz və fındığın 

adları çəkilir, bu meyvələrin yaĢ və qurusunun yaxın ġərqin bir çox ölkələrinə ixrac 

edilməsindən danıĢılır. Subtropik bitkilərdən isə Azərbaycanda bu dövrdə daha çox 

yayılanı zeytun idi.  

Tədqiq olunan dövrün arxeoloji materialı bağçılığın da xeyli inkiĢaf 

etdiyini təsdiq edir. Qazıntılar zamanı Mingəçevirdə nar, Ģaftalı qalıqları , Gəncədə 

qoz və fındıq qabıqları, armud və alma tumları, gavalı, badam, albalı, qaysı və 



165 
 

baĢqa meyvələrin tumları aĢkara çıxarılmıĢdır.  

Bağçılıqla yanaĢı, Azərbaycanda bu dövrdə üzümçülük də inkiĢaf etmiĢdi. 

Yayılmaqda olan islam d ini Ģərabçılığın tərəqqisinə yerlərdə ləngidici təs ir göstərsə 

də, azərbaycanlıların  təsərrüfat fəaliyyətlərinin mühüm sahəsi olan üzümçülüyün 

inkiĢafını saxlaya bilmədi.  

X yüzildə buraya gələn səyyahlar Azərbaycanın, demək o lar, bütün 

Ģəhərlərində üzümün bol olduğunu göstərir, onun yaĢ və qurusunun Yaxın ġərq 

ölkələrinə aparıldığ ını qeyd edirlər. 

Arxeoloji dəlillər də üzü mün bolluğu barədəki mənbə məlu mat larını 

təsdiq edir. Bir çox abidələrin arxeolo ji tədqiqatı zamanı aĢkar ed ilmiĢ üzüm 

tumları, Ģərabın hazırlanması və saxlanmas ı üçün zəruri olan gil qablar, tuluq lar, 

Ģərab çöküntüsü və s. həmin dövrdə üzümçülük və Ģərabçılığ ın xey li inkiĢaf 

etdiyini bir daha sübut edir. 

Maldarlıq. VII-X əsrlərdə Azərbaycanda maldarlığ ın oturaq və köçmə 

formaları yayılmıĢdı. Lakin bununla yanaĢ ı, bu dövrdə yarımköçəri maldarlıq da 

meydana gəlmiĢ və tədricən inkiĢaf etməyə baĢlamıĢdı. Qeyd etmək lazımdır ki, 

Azərbaycanda yarımköçəri maldarlığ ın yayılmasında müxtəlif vaxt larda ölkəyə 

gəlmiĢ köçəri tayfaların mühüm ro lu olmuĢdur. Düzənlik bölgələrdə əlveriĢli 

Ģəraitin olması da Azərbaycanda yarımköçəri maldarlığ ın formalaĢ masında mühüm 

rol oynamıĢdır. Bəzi tədqiqatçıların fikrincə, erkən orta əsrlər dövründə meydana 

gəlmiĢ yarımköçəri maldarlıq XI-XII əsrlərdə bitkin Ģəklə düĢmüĢdür. 

Yarımköçəri maldarlar təsərrüfatın yalnız bir sahəsi - maldarlıqla, daha 

çox qoyunçuluqla məĢğul olurdular. Lakin təsərrüfatın bu forması Azərbaycanda 

geniĢ intiĢar tapa bilməmiĢ, yalnız ġirvan və Qarabağ, Muğan və Mil düzləri 

əhalisinin müəyyən qismində qeydə alınmıĢdı. Bununla yanaĢı, Böyük və Kiçik 

Qafqazın dağ və dağətəyi yerlərin in əhalisi q ıĢda öz sürülərini Muğan, Mil, ġirvan 

düzlərində otarır, yayda isə həmin sürüləri dağlara, zəngin alp çəmənliklərinə 

qovurdular. Bəzi orta çağ mənbələrin in məlumatlarına əsaslanaraq erkən orta əsrlər 

dövründə Azərbaycanda olan yaylaqlara qonĢu vilayətlərdən böyük sürülər gətirildiyini 

mülahizə etmək olar. 

VII-X əsrlərdə əkinçiliyin intensiv təkamülü maldarlığın inkiĢafına xüsusi 

təsir göstərir. Arxeoloji materiallar Azərbaycanda o zaman çoxsaylı xırdabuynuzlu mal-

qara sürülərinin olduğunu təsdiq etməyə imkan yaradır. Azərbaycanda qoyunçuluğun 

yüksək inkiĢaf səviyyəsi Ġbn Havqəlin məlumatı ilə bir daha təsdiqlənir; onun yazdığına 

görə, Ərdəbil yaxınlığındakı Kulsurə bazarında eyni vaxtda 100 min qoyun satılırdı. 

Bu dövrdə atçılığın inkiĢafı yazılı mənbələrdəki məlumatla təsdiq edilir. 

Həmin məlumata görə, 764-cü ildə xəzərlər ölkədən çoxsaylı at ilxıları aparmıĢdılar. IX-

X yüzil ərəb müəllifləri Azərbaycanın qıvraq davamlı at cinsləri ilə məĢhur olduğu 

haqqında məlumat vermiĢlər. Bu atlara Ġraq və ġamda daha yüksək qiymət verilirdi. Yerli 

cinslər arasında Qarabağ atları daha geniĢ Ģöhrət qazanmıĢdı. Ərəblər Azərbaycanı iĢğal 

etdikdən sonra burada ərəb atlarının bəslənilib-yetiĢdirilməsi baĢlandı. Cins ərəb atlarının 



166 
 

yerli at cinsləri ilə cütləĢdirilməsi nəticəsində daha yüksək keyfiyyətlərə malik yeni at 

cinsi meydana gəldi.  

Ticarətin inkiĢafı əsas nəqliyyat vasitəsi kimi dəvəçiliyin yüksəliĢinə də xeyli 

təsir etdi. Dəvə ağır Ģeylərin daĢınması üçün əvəzolunmaz yük heyvanı idi. Arxeoloji və 

yazılı mənbələr Azərbaycanın yarımköçəri maldarlıq formasının hakim olduğu düzən 

yerlərində təkhörgüclü və ikihörgüclü dəvə cinslərinin geniĢ yayıldığını təsdiq edir. 

Azərbaycanın dağlıq bölgələrində inkiĢaf edən heyvandarlıq təsərrüfatı ailəvi 

tələbatı ödəməklə yanaĢı, satıĢ bazarını da malla təmin edirdi. Kəndlinin Ģəxsi 

təsərrüfatında qoyun, keçi, inək, öküz, at, ev quĢları vardı. Bahqçılıq, ovçuluq, arıçılıq 

kənd təsərrüfatının yardımçı sahələri idi. X əsrdə Azərbaycanda olmuĢ ərəb coğrafiyaçı-

səyyahları (əl-Ġstəxri, Ġbn Havqəl və b.) Kür və Araz çaylarından tutulan balıqların çox 

dadlı olduğunu qeyd edir, "Ģahmahı" adlanan, o zamanlar hətta qurudulmuĢ halda xarici 

ölkələrə daĢınan balıq növünü yüksək qiymətləndirirdilər. 

VII-X əsrlərdə istehsal məhsullarının ümumi inkiĢafı nəticəsində maldarlıq 

məhsulları istehsah da artdı. Bu dövrdə müxtəlif süd məhsullarının istehsalı və 

saxlanılması üçün istifadə edilən qabların keyfiyyəti yaxĢılaĢır. Gil süd badyaları ilə 

yanaĢı, mis sərniclər istifadə olunmağa baĢlanır. Yağın hazırlanması üçün gil, tuluq və 

ağac nehrələrdən istifadə olunurdu. O dövrə aid nehrələr əvvəlkilərdən yalnız böyük 

ölçüsü ilə deyil, eləcə də quruluĢu ilə seçilird i. 

Bu dövrdə xırda buynuzlu mal-qaranın sayının artması daha çox yun, dəri, süd 

və süd məhsulları əldə etməyə imkan yaratmıĢdı. 

Beləliklə, mövcud material, tədqiq edilən dövrdə Azərbaycanda nəinki 

Qafqaz ölkələrinə, eləcə də bütün Ön Asiyaya xas olan yüksək mədəniyyətli əkinçilik 

və maldarlıq təsərrüfatlarının olduğunu təsdiq edir.  

 

 

 

 

 

§ 2. ƏRƏB  HAKĠMĠYYƏTĠ  DÖVRÜNDƏ  ġƏHƏRLƏR VƏ ġƏHƏR  

HƏYATI 
 

Ərəb müdaxiləsindən sonra Xilafət qoĢunlarının itaətə gəlməyən Ģimal 

vilayətlərinə etdikləri vaxtaĢırı yürüĢləri, eləcə də xəzərlərin və baĢqalarının bu yerlərə 

ardı-arası kəsilməyən hücumları ilə əlaqədar Azərbaycan ərazisində baĢ verən hərbi 

əməliyyatlar bu ölkənin Ģəhərlərinə və Ģəhər həyatına təsir göstərməyə bilməzdi. Yaxın 

ġərqin ərəblər tərəfindən "tez bir zamanda və çox vaxt sülh yolu ilə, iqtisadiyyata ciddi 

zərər yetirmədən" iĢğal edilən bir çox Ģəhərlərinə nisbətən Azərbaycanın xüsusilə 

xaricdən daha çox müdaxiləyə məruz qalan Ģimal hissəsi uzun sürən hərbi əməliy -

yatlar zamanı ciddi çətinliklərlə üzləĢmiĢ, bəzi hallarda isə dağıdılmıĢdı. Bütün bunlar 

Ģəhər təsərrüfatının böyük zərər çəkməsinə, hətta bir sıra Ģəhərlərin müvəqqəti 



167 
 

tənəzzülünə gətirib çıxarsa da müharibələrarası dinclik dövründə köhnə Ģəhərlərin 

bəziləri yeni inkiĢaf yoluna qədəm qoymuĢ, bir neçəsi isə təzəliklə salınmıĢdı. 

Azərbaycana daha mütərəqqi ictimai münasibətlər gətirə bilməyən, buna 

görə də öz gəliĢləri ilə cəmiyyətin ictimai-iqtisadi əsaslarını dəyiĢməyən köçəri ərəblər 

məhsuldar qüvvələri məhv etməməyə, mövcud təssərrüfat sistemini, o cümlədən Ģəhər 

təsərrüfatını qoruyub saxlamağa çalıĢır, bununla yanaĢı, iĢğalın ilk dövründə siyasi 

iddialardan az üstün tutmadıqları maddi mənfəətlərini də yaddan çıxarmırdılar. Bu hal 

Azərbaycanın müxtəlif Ģəhərlərinin əhalisi ilə bağlanılan müqavilələrin məzmunu ilə 

də təsdiq olunur. Belə ki, Naxçıvan əhalisi ilə bağlanılmıĢ sülh müqaviləsinə görə bu 

Ģəhəri tutmuĢ ərəb sərkərdəsi Həbib ibn Məsləmə sakinlərin həyatına zamin olur, 

onların əmlakının, eləcə də kilsələrin, məbədlərin və Ģəhər divarlarının 

toxunulmazlığına təminat verirdi; əvəzində yalnız müəyyən edilmiĢ məbləğdə verginin 

vaxtlı-vaxtında ödənilməsi tələb o lunurdu. 

ġəhərlərin təslim ed ilməsinin belə Ģərtləri yerli əhali üçün o qədər də ağır 

deyildi; bir də ki, təyin edilmiĢ vergilərin qədəri də əvvəlki dövrə nisbətən az id i. 

Ərəblər bu və ya digər Ģəhəri ələ keçirdikdə Ģəhərin tabeliyində olan bütün 

kənd və yaĢayıĢ məntəqələrinə də sahib olurdular. Ona görə də Ģəhərin əhalisi ilə 

bağlanılan müqavilə ərəblərin "rustaq" adlandırdığı bütün nahiyəyə aid edilirdi. Qeyd 

etmək lazımdır ki, hər hansı Ģəhəri mühasirəyə alan ərəblər dərhal hücuma keçmir, 

Ģəhərlilərin döyüĢsüz təslim olmalarını tələb edir, onların qarĢısında Ģərt qoyurdular, ya 

siyasi asılılığı boyunlarına götürmək və vergi verməklə - sülh, ya da müharibə. 

ġəhərlilərin mənfi cavabları həmin Ģəhərlərin "zor gücünə" (anvatan) iĢğalına, talan 

edilməsinə və döyüĢsüz təslim o lanlara nisbətən daha ağır vergilərlə yüklənməsinə 

səbəb olurdu. 

Ərəb yürüĢləri ərəfəsində Azərbaycanda onlarla böyüklü-kiçikli Ģəhər vardı. 

Bu Ģəhərlərin bir çoxu iĢğaldan sonra da öz inzibati, siyasi, eləcə də iqtisadi əhəmiyyətini 

saxlamıĢdı. Lakin iĢğal dövrü Azərbaycan Ģəhərlərinin dəqiq sayını 

müəyyənləĢdirmək çox çətindir. Belə ki, orta çağ ərəb müəllifləri " mədinə" - Ģəhər 

termin i ilə "karyə" kənd sözlərindəki fərqə çox varmır, bəzən "karyə" terminini həm 

Ģəhər, həm də kənd mənasında iĢlədirdilər. Xilafət dövrü tarixi tədqiqatçılarının 

(O.Q.BolĢakov və b.) fikrincə, "iĢğalla əlaqədar adları çəkilən Ģəhərlərin baĢqa 

yaĢayıĢ yerlərindən ayırd edilməsi üçün əsas amil onların siyasi əhəmiyyətidir; 

ərəblərlə müqavilə bağlayanlar, görünür, iri inzibati mərkəzlər, yəni Ģəhərlərdir". 

Yalnız sonrakı IX-X əsrlərdə ərəb müəllifləri "karyə" sözünü ancaq "kənd" mənasında 

iĢlətdilər. X əsrin ərəb coğrafiyaĢünas alimi əl-Müqəddəsi müsəlman Ģəhərini kənddən 

fərqləndirən əsas cəhəti müəyyənləĢdirməyə çalıĢır və bu fərqi  Ģəhərdə came 

məscidin in olmasında görürdü. Tədqiqatçılar bunu came məscidin in Ģəhərin siyasi-

inzibati həyatında oynadığı mühüm rolda, ordakı minbərdən vacib siyasi 

əhəmiyyətli xütbələrin oxun masında görürlər. Əl-Müqəddəsinin mülahizəsinə görə 

Xilafət, o cümlədən Azərbaycan Ģəhərləri inzibati əhəmiyyətinə görə üç növə 

bölünürdü: "misr" - paytaxt, "qəsəbə" - vilayət mərkəzi, "mədinə" - vilayət Ģəhəri. 



168 
 

Bu Ģəhərlərin qarĢılıqlı münasibətlərini o, təĢbehlərlə belə ifadə edirdi: " misr - 

hökmdar, qəsəbə - hacib (hərb i rəis), mədinə isə döyüĢçü kimid ir".  

Yazılı qaynaqların məlumatı və arxeoloji qazıntılar ərəb hakimiyyəti 

dövründə Azərbaycan və Arranda Ģəhərlərin b ir neçə kateqoriyasını 

müəyyənləĢdirməyə imkan verir. Bu dövrdə ictimai əmək bölgüsü daha geniĢ 

zəmində həyata keçirilir, sənətlər kənd təsərrüfatından ayrılaraq Ģəhərlərdə 

mərkəzləĢir. ġəhərin kənddən ayrılması prosesi dərinləĢir, Ģəhər əhalisi a rtıq kənd 

təsərrüfatı ilə deyil, yalnız sənətkarlıq və t icarətlə məĢğul olur.  

Lakin ərəb iĢğalı ərəfəsində Azərbaycanın bütün Ģəhərləri mühüm ticarət - 

sənaye mərkəzləri deyildi. Yaln ız beynəlxalq tranzit  ticarət inin ana yolları üzərində 

olan Bərdə, Beyləqan (Paytakaran), Dərbənd (Bab əl-Əbvab) kimi iri Ģəhərlər belə 

mərkəzlərdən idilər. Bu Ģəhərlərdə ruhani və dünyəvi əyanlar, tacirlər, sələmçilər, 

əkinçiliklə əlaqəni üzmüĢ sənətkarlar yaĢayırdılar.  

Böyüklüyünə görə orta ölçüdə olan ikinci kateqoriyaya aid  Ģəhərlər 

sənətkarlıq və ticarət mərkəzləri idilər və Ģəhərin özünü, eləcə də ət raf nahiyəni 

zəruri məhsullarla təmin edird ilər. Karvan yolları üstündəki ticarət mərkəzlərindən 

fərqli olaraq, əldən-ayaqdan uzaq yerdə, əsas ticarət yollarından kənarda yerləĢən 

bu Ģəhərlər eyni zamanda böyük hərbi dəstələrin saxlan ıld ığı qalalar idi. ġəki, 

Qəbələ, Naxçıvan, Amaras, Ərdəbil, Girdiman belə Ģəhərlərdən olmuĢdur. Həmin 

Ģəhərlərin bəzilərində (məsələn, Girdimanda) yerli hakimlərin iqamətgahı, onların 

qoĢunları, daha sonralar isə onların xəzinəsi yerləĢird i (məsələn, Naxçıvan 

yaxınlığındakı Əlincə qalasında). 

ġəhərlərin üçüncü kateqoriyasını kəndtipli Ģəhərlər, yəni feodal 

mülklərin in inzibati mərkəzləri təĢkil etsələr də, əkinçiliyə daha çox meyil edən, 

lakin ictimai-iqt isadi mənada Ģəhər olmayan yaĢayıĢ məntəqələrini də bu 

kateqoriyaya aid etmək mümkündür. Belə yerlərdə ictimai və əmlak cəhətdən 

təbəqələĢmə hələ kəskin nəzərə çarpmırdı. Onların natural təsərrüfat həyatı keçirən 

əhalisinin baĢqa bazarlarla, demək olar ki, heç bir əlaqəsi yox idi.  

Bəzi Azərbaycan Ģəhərlərinin əzəmətini və strateji əhəmiyyətini həmin 

Ģəhərləri əhatə edən qalın divar və bürclərin qalıqları sübut edir. Demək olar bütün qala 

divarları və bürclər yonulmuĢ iri daĢlardan hörülmüĢ, onların özülü isə biĢmiĢ 

kərpicdən qoyulmuĢdu. O dövrdə Ģəhər salarkən xaricdən ola biləcək hücumlardan 

yaxĢı müdafiə olunmaq üçün Ģəhərin qala divarları və bürclərinin yuxarı hissəsində 

mütləq mazğallar qoyur və ya baca açırdılar. 

Aydındır ki, orta əsrlərdə baĢqa yerlərdə olduğu kimi, Azərbaycanda da 

ölkənin siyasi və iqtisadi həyatında mühüm rol oynayan Ģəhərlər birdən-birə yarana 

bilməzdi. Bu Ģəhərlərin meydana gəlməsinin ilkin iqtisadi Ģərtləri hələ erkən orta 

əsrlərdə yaradılmıĢdı; lakin həmin dövrün yaĢayıĢ məntəqələrinin heç də hamısı iri 

feodal Ģəhəri səviyyəsinə yüksələ bilmirdi. Orta əsrlərin erkən mərhələsində Ģəhər 

təsərrüfatının ümumi inkiĢafı bu yaĢayıĢ məntəqələrinin tədricən orta çağ feodal 

Ģəhərinə çevrilməsi üçün zəmin yaratdı. Azərbaycanın ərəblər tərəfindən iĢğalı 



169 
 

haqqında məlumat verən mənbələr iĢğal dövrü üçün Ərdəbil, Muğan, Naxçıvan, 

Bərdə, Beyləqan, Qəbələ, ġəki, ġəmkir, Dərbənd, ġabran, ġamaxı, Qazaka və baĢqa bu 

kimi Ģəhərlərin adlarını sadalayır. IX-X yüzillərin müəllifləri isə bu siyahını onlarla 

Ģəhər və yaĢayıĢ məntəqəsinin adları ilə zənginləĢdirmiĢlər. Lakin ərəb mənbələrində 

adları çəkilən bu yaĢayıĢ məntəqələrinin heç də hamısı dövrümüzədək qalmamıĢ, 

çoxunun hətta adı da unudulmuĢdur. Əgər Bərdə, Beyləqan, Qəbələ, ġamaxı, Naxçıvan, 

Bakı, Dərbənd. Təbriz, Ərdəbil, ġəmkir, Gəncə, ġabran və b. Ģəhərlərin tarixi yer-

lərinin müəyyənləĢdirüməsi Ģübhə doğurmursa, mənbələrdə adları çəkilən bir çox Ģəhər 

və yaĢayıĢ məntəqələri hələ də arxeoloji baxımdan açılmamıĢdır.  

Ərəb iĢğalından xeyli sonra, VIII əsrdə də, Arran və Azərbaycan ərazisində 

davam edən ardı-arası kəsilməyən müharibələr Ģəhər və yaĢayıĢ məntəqələrinə xeyli 

zərər vurdu. Elə ona görə də çətin ki, bu dövrü iqtisadiyyatın çiçəklənməsi üçün 

əlveriĢli hesab etmək mümkün olsun. Arxeoloji tədqiqatların nəticələri ilə təsdiq olunan 

yazılı mənbələr ərəb iĢğalı, xəzər yürüĢləri, yerli əhalinin  Xilafətə qarĢı çıxıĢları və s. 

ilə əlaqədar iki əsrdən çox davam edən nisbi iqtisadi durğunluq dövründən sonra, yəni 

təqribən IX yüzilin II yarısından, Azərbaycanda Ģəhərlərin, sənətkarlığın və ticarətin 

inkiĢaf etməyə baĢladığını göstərir. Bu dövrdən baĢlayaraq Ģəhərlər yenidən sənətkarlıq 

və ticarət mərkəzinə çevrilir, orada istehsal olunan məhsullara tələbat artır və Moisey 

Kalankatlının məlumatına görə, hətta təbii sərvətin istismarı da güclənir. 

Arxeoloji qazıntılar bir sıra Azərbaycan Ģəhərlərində (Gəncə, Qəbələ, 

Mingəçevir, Beyləqan-Örənqala, Dərbənd, Çoqa, Bakı, ġabran, ġamaxı) orta əsrlərə 

xas olan bütün əsas sənət növlərini (qab-qacaq emalı, qızıl və gümüĢ məmulatının 

hazırlanması, toxuculuq və s.) olduğunu göstərən mədəni təbəqələr aĢkar etmiĢdir. 

Sənətkarlar Ģəhər əhalisinin əsas kütləsini təĢkil edirdilər. Onların sayı kənd əhalisinin 

Ģəhərlərə axını hesabına daim artırdı. Sənətkarlar Ģəhərin sıx məhəllələrində 

ixtisaslarına görə yerləĢərdilər. Bazar mərkəzləri belə məhəllələri adətən hər tərəfdən 

əhatə edərdi. Bəzən sənətkar dükanları Ģəhərin kənarında, möhkəmləndirilmiĢ qala 

divarlarının yanında cərgə ilə düzülürdü. 

Qəbələ Ģəhəri ərazisində aparılan qazıntılar zamanı içərisində yerli istehsal 

məhsulu olan qızıl və gümüĢ Ģeylər, pullar, dulusçuluq məmulatı və s. tapılmıĢ bir neçə 

qəbir aĢkar olunmuĢdur. Mingəçevirdə açılmıĢ yeraltı sərdabədə toxucu dəzgahı 

hissələri, çəkməçilik ləvazimatı, cəhrədəki iy halqaları, ipək və yun parça qırıqları, xalça 

tikələri aĢkar olunmuĢ, yaĢayıĢ evlərindəki qazıntı nəticəsində torlar üçün daĢ və gildən 

qayrılmıĢ çoxlu lot tapılmıĢdır. Beyləqanda dulusçu kürələri, dulusçuluq alətləri, habelə 

istehsal zamanı zədələnmiĢ saxsı məmulatı aĢkara çıxarılmıĢdır. 

Məhz bu dövrdə Azərbaycanda metaliĢləmə sənəti özünün çiçəklənmə 

mərhələsinə qədəm qoyur, Sənətkarlar xeyli miqdarda dəmir əmək alətləri (oraq, 

dəryaz, balta, kotan, müxtəlif bıçaqlar və s.) hazırlayırdılar. Orta əsr Ģəhərlərində 

aparılan arxeoloji qazıntılar zamanı Gədəbəy, DaĢkəsən, Qarabağ, Naxçıvan və b. 

yerlərdə hasil olunmuĢ dəmir filizindən hazırlanan müxtəlif formalı alətlər aĢkar 

edilmiĢdir. 



170 
 

Ġpəkçiliyin və xalçaçılığın Arran və Azərbaycanda inkiĢafı haqqında yerli və 

ərəb-fars müəlliflərinin əsərlərindəki məlumata görə yun, ipək və pambıq parçalar 

emal edən yerli sənətkarlar həmin parçaları və onlardan tikilmiĢ hazır paltarları bazara 

çıxarırdılar. Gəncədə, ġəmkirdə, Mərənddə istehsal olunmuĢ yun paltarlar xüsusi Ģöhrət 

qazanmıĢdı. Bərzənddə, ərəb qaynaqlarında "qətifə" adı ilə qeyd edilən hamam 

dəsmalları, tirmə parçalar, örtüklər, çullar, Varsan və Naxçıvanda "zilu" adlanan xalılar, 

namaz xalçaları, Muğanda sumağ və palazlar, xalça çuvallar, Səlmasda ipək qaytanlar və 

s. hazırlanırdı. ġirvandan dünyanın hər yerinə qızılın əyarını müəyyənləĢdirmək üçün 

istifadə edilən daĢ (məhək) aparılırdı. Həmin daĢın istehsalı Arranda çıxarılan qiymətli 

metallardan məmulat hazırlayan yerli emalatxanalarla sıx bağlı idi. Elə ona görə də yerli 

salnaməçi "qızıl, gümüĢ, dəmir filizi və mis hasilatından baĢı çıxan cürbəcür 

sənətkarlar" haqqında söhbət açır. 

Mənbələr ġirvanda xeyli neft və duz çıxarılması, bu məhsulların quru və dəniz 

yolları ilə digər ölkələrə daĢınması haqqında da məlumat verir. Əl-Məsudinin yazdığına 

görə, Bakuyədə (Bakıda) "ağ və baĢqa növ neft mədənləri vardır. Dünyada buradan 

savayı, Allah bilir, ağ nefti olan baĢqa yer yoxdur. Bura ġirvan məmləkətinin sahil 

Ģəhəridir. Həmin neftverən yerdə vulkan vardır. Bu, alovunun dilləri həmiĢə göyə 

ucalan mənbədir". 

Bu dövrdə müstəqil həyat keçirən Azərbaycan və Arran Ģəhərləri Xilafətin 

yüksək rütbəli məmurlarının iqamətgahları yerləĢən inzibati mərkəzlər kimi də 

fəaliyyət göstərirdi. MərkəzləĢdirilmiĢ dövlət olan Xilafətin hüdudlarında 

birləĢdirilmiĢ bu Ģəhərlər yüksəldikcə onların olan-qalan daxili muxtariyyətləri də 

əldən gedirdi. Bu birlik ticarətin inkiĢafı üçün daha əlveriĢli Ģərait yaratdı, tacirlər üçün 

Xəzər dənizindən keçən ticarət yollarını açdı.  

Avropa, Asiya və Afrikanın müxtəlif yerlərində aĢkar olunmuĢ çoxsaylı pul 

dəfinələri Xilafət hökmranlığı dövründə ticarətin geniĢ miqyas aldığını, Azərbaycanın o 

dövrün bütün məĢhur ölkələri ilə ticarət əlaqələri saxladığını göstərir. Lakin ərəblərin 

hələ də davam etdirdikləri iĢğalçılıq müharibələri orta əsr Azərbaycanının iqtisadi 

həyatının inkiĢaf istiqamətlərinə təsir etdi; Xilafətin Bizansla aramsız apardığı 

müharibələr ġərq ölkələrinin Kiçik Asiya ilə ticarət əlaqələrinə son qoydu. Lakin 

Bizansın dünya ticarətində öz aparıcı rolunu itirməsindən sonra Xilafətin qonĢu 

ölkələrlə ticarət münasibətlərində Azərbaycan və Arran Ģəhərlərinin aparıcı mövqeyi 

gücləndi.  Art ıq Xilafət in  t icarət  əməliyyatları  yeni  məcraya yönəldildi, indi baĢqa 

Ģəhərlər həmin əməliyyatların əsas mərkəzləri oldu. Yeni inzibati mərkəzlər yarandı, 

bəzi ticarət yollarının istiqamətləri dəyiĢdi. Məhz bu dövrdə qədim Albaniyanın Qəbələ, 

ġəki, A maras Ģəhərləri ticarət mərkəzləri kimi öz əvvəlki əhəmiyyətlərini itirdilər. 

Beynəlxalq ticarətdə onları Xilafətin poçt idarəsinin (divan əl-bərid) ixtiyarındakı əsas 

poçt yolları üzərində yerləĢən Bərdə, Dərbənd, Ərdəbil, Marağa, Gəncə, ġamaxı və baĢqa 

bu kimi Ģəhərlər əvəz etdi. Nəinki ticarət, habelə strateji əhəmiyyətə malik olan bu 

yollarda sikkə (hərfən: "yol") adlanan xüsusi poçt-gömrük məntəqələri yerləĢdirildi. 

Ərəb coğrafiyaçılarının məlumatlarından görünür ki, artıq IX əsrin ortalarında 



171 
 

Azərbaycan ərazisindən keçən mühüm yol qovĢaqlarında əllidən artıq poçt-gömrük 

məntəqəsi vardı. Yolçu lar atlarını bu məntəqələrdə dəyiĢir, poçt torbalarını bu və ya 

digər yerə aparan qasidlər burada təyin edilir, gömrükxanalar burada olurdu. Lakin 

Xilafətin mərkəzindən, məsələn, Bağdaddan keçən yollarda bu məntəqələr arasındakı 

məsafə 1,5-1,7 fərsəx (9-12 km) idisə, mərkəzdən uzaqda olan Arranda bu məsafə 7-

11,5 fərsəxə (42-70 km) çatırdı. Belə ki, Bərdə-Tiflis yolunda 10, Bərdə-Dərbənd 

yolunda 15, Bərdə-Dəbil yolunda 7 poçt-gömrük məntəqəsi fəaliyyət göstərirdi. 

Nabələd yolçuların azmaması üçün yollarda növbəti Ģəhərədək olan məsafənin qeyd 

edildiyi xüsusi "mil daĢları" - yolgöstəriciləri də qoyulurdu. O dövrdə inzibati baxımdan 

Xilafətin Arran vilayəti tərkibində olan Tiflis yaxınlığında tapılmıĢ həmin daĢlardan 

birinin üzərində belə bir yazı həkk edilmiĢdi: "Allahın adı ilə! Tiflisdən üç mil aralı". 

Ərəb caniĢininin iqamətgahı Bərdəyə köçürüldükdən sonra Arran ərazisindən 

keçən ticarət və karvan yollarının baĢlıca qovĢaq məntəqəsinə çevrilmiĢ bu Ģəhər, 

mühüm ticarət mərkəzləri olan Bab əl-Əbvab (Dərbənd), Tiflis, Dəbil, Ərdəbil 

Ģəhərləri və onlar vasitəsilə baĢqa Ģimal və Ģərq ölkələri ilə birləĢirdi. 

Zəngin bazarları və yerli sənətkarların istehsal etdikləri müxtəlif çeĢidli 

məhsulları olan Azərbaycan və Arran Ģəhərləri ticarət əməliyyatlarında iĢtirak edərək, 

Xilafətin Avropa və Asiya ölkələri ilə ticarət əlaqələrinin artmasına səbəb olurdular. 

Azərbaycan ərazisində aparılan arxeoloji qazıntılar Orta Asiya, Rusiya, Bizans, Ġran, Çin, 

Suriya, Fələstin, Misir və b. ölkələrin maddi-mədəniyyət nümunələrin i aĢkar etmiĢdir; 

görünür, həmin ölkələrdən Azərbaycana ĢüĢə, zərgərlik və toxuculuq məmulatı, 

gümüĢ qablar, bəzək Ģeyləri və s. gətirilird i.  

Bu dövr ticarətinin inkiĢafında Xəzər dənizi mühüm rol oynayırdı. 

Bizanslıların Qara dənizdən keçən ticarət xətlərini qapamıĢ ərəblər yeni ticarət yollarını 

Xəzərə istiqamətləndirdilər. Bu isə Abaskun və Astrabaddan tutmuĢ Dərbəndədək 

Xəzərsahili Ģəhərlərin sürətli inkiĢafına səbəb oldu. Xəzər dənizi hövzəsinin cənub 

hissəsində gedən ticarət inkiĢaf etmiĢ sənətkarlıq istehsalına malik olan bir çox Asiya 

ölkələri ilə geniĢ əlaqələr saxlayan Bağdad, Buxara və Səmərqəndin iri bazarlarının 

yaxınlığı sayəsində daha da artırdı. Ərəblər əvvəllər Bizansın əlində olan Xəzər-Volqa 

ticarət yoluna nəzarət etməyə baĢladılar. Bizans imperiyasının arxalandığı xəzərlər isə 

ərəblər tərəfindən məğlub edildiklərinə görə yeni ana ticarət yolu üçün təhlükə təĢkil 

etmirdilər. Xəzər dənizinin ərəblərin əlində olan bütün liman Ģəhərlərinə Ġbn Havqəlin 

məlumatına görə "tez-tez bir limandan baĢqasına gedən tacir gəmiləri gəlirdi". 

Tranzit ölkəsi olan Azərbaycan digər ölkələrlə ticarətdə fəal iĢtirak edirdi. 

Azərbaycandan olan tacirlər, eləcə də yolları buradan keçən ərəb və b. ölkələrin tacirləri 

Volqa çayı ilə yuxarı qalxaraq Ģimala, bulqarların ölkəsinə gedib çıxırdılar. Tacirlər 

orada əllərində olan malın dəyərinin onda biri miqdarında gömrük haqqı ödəyir, 

xeyirli alıĢ-veriĢ edirdilər; çünki islam dinini qəbul etmiĢ bulqarlar onlarla həmdin olan 

bu tacirlərin sövdələrinə maneçilik törətmirdilər. Azərbaycanın, Arranın və eləcə də 

bütün Xilafətin bazarlarına bulqar və burtaslardan samur, dələ, tülkü xəzləri, dəri 

papaqlar, oxlar, qılınclar, zirehli geyimlər, balıq yapıĢqanı, qullar, bal, mum və s. 



172 
 

gətirilirdi. Arrandan o zaman məĢhur olan toxuma malları aparılırdı. Bu mallar toxucu 

müəssisələrinin məhsulları üçün bölüĢdürücü məntəqə olan Dərbənd vasitəsilə müxtəlif 

ölkələrə daĢınırdı. Bundan baĢqa Arran Xilafətin bütün bazarlarında çox tələb olunan 

keyfiyyətli boyaqlar və zəfəran ixrac edən ölkə idi.  

Nəinki Arranın, habelə bütün Qafqazın ən mühüm Ģəhəri olan Bərdə, akademik 

V. V. Bartolda görə, Qafqazdakı bütün ticarət yollarının və ərəblərin burada keçirdikləri 

ticarət əməliyyatlarının əsas mərkəzi və qovĢağı, Ģimalla tranzit ticarətinin mərkəzi 

idi. 

Ərəblərin Arranı iĢğalınadək Bərdədə Sasani mərzbanlarının iqamətgahı və 

alban katolikoslarının patriarxlıq taxtı yerləĢirdi. Xəlifə Os man (644-654) dövründə Ģəhər 

ərəblərin iĢğalına məruz qaldı. 654-cü ildə ərəb sərkərdəsi Həbib ibn Məsləmənin 

Qafqaza ikinci yürüĢündən sonra Xilafətin ġimal vilayətlərinin caniĢini öz 

iqamətgahını Dvindən Bərdəyə köçürdü. Bərdə ərəb lərin Qafqazdakı cani-

Ģinliyin in mərkəzinə çevrildi. Lakin hələ Ġ ran-Bizans müharibələri dövründə 

xəzərlər tərəfindən dağıdıldığ ı üçün Əməvi xəlifələrinin təyin etdiyi caniĢinlər 

Ģəhərin yenidən qurulması haqqında əmr verirlər. Mənbələr Bərdənin bərpasını 

Xatim ibn Numan əl-Bəxili və ya onun oğlu Əbdüləziz ibn Xatimin ad ları ilə  

bağlayırlar. 

Abbasilərin hakimiyyət baĢına gəlməsi (750) ilə Bərdənin inzibati və 

siyasi mərkəz kimi əhəmiyyəti daha da artır.  

Xilafət in zəifləməsi, A zərbaycanda separatist meyillərin güclənməsi ilə  

Bərdə Ģəhəri Xilafətin Cənubi Qafqazdakı inzibati mərkəzi statusunu itirir. Lakin 

bununla belə, Bərdə iqtisadi əhəmiyyətini saxlaya bilir; çox keçmədən Sacilərin, 

942-ci ildən isə Salarilərin əsas Ģəhərlərindən biri olu r.  

X əsrin 20-ci illərində Bərdədə olmuĢ ərəb coğrafiyaĢünas -səyyahı əl-

Ġstəxri b ir fərsəx (təqr. 6 km) eni, bir o qədər də uzunluğu olan bu böyük Ģəhər 

haqqında məlumat verirkən, "Ġraq la Xorasan arasında, Rey və Ġsfahandan sonra 

Bərdədən daha münbit torpaqlı, əlveriĢli mövqe tutan b aĢqa Ģəhər olmadığ ını 

bildirir. Əl-Ġstəxri dövründə "Fars və Xuzistanı ipəklə təchiz edən" Bərdədə 

sənətkarlıq və ticarətin inkiĢafı yalnız o dövr mənbələri ilə deyil, son illərdə 

Ģəhərdə aparılmıĢ arxeolo ji qazıntıların nəticələrilə də təsdiq edilir.  

944-cü il Bərdə tarixinə ağır və müsibətli illərdən biri kimi daxil oldu. 

Gəmilərlə Xəzərdən Kür vasitəsilə Bərdəyə gələn rus lar
1
 Ģəhərin müdafiəsin i təĢkil 

etmiĢ Salari Mərzban ibn Məhəmmədin deyləmlilər və yerli könüllülərdən ibarət  
 
1
Bərdəyə olan hücum rus tayfalarının Azərbaycana ilk hücumu deyildi. Mütəxəssislər bu 

rusları bəzən normanlarla-skandinavlılarla, bəzən cənub-rus düzlərindən olan dəniz quldurlan 

("brodniki") ilə bağlayır, bəzən isə türkdilli tayfa hesab edir, hətta onların islamı qəbul etmiĢ olduqlarını 
iddia edirlər. Lakin müxtəlif mənbə və ədəbiyyatın təhlili göstərir ki, 944-cü ildə Bərdəyə hücum edən 
və mənbələrin "rus" adlandırdıqları bu iĢğalçılar rus knyazı Ġqorun (912-945) topladığı drujinasının və 

muzdlu qoĢununun döyüĢçüləri olublar. Toplu halında "rus" adlandırılan bu muzdlu qoĢunun tərkibində 
ruslarla yanaĢı, milliyyətcə baĢqa tayfalara, o cümlədən türklərə mənsub döyüĢçülər də ola bilərdi. 

 



173 
 

birləĢmiĢ qoĢununun müqavimətini qıraraq, Ģəhəri tutmuĢ, onu talan etmiĢ, müqavimət 

göstərənləri qılıncdan keçirmiĢ, arvad-uĢağı əsir almıĢdılar. Bərdə Ģəhərinin 

müqəddəratında həlledici rol oynamıĢ bu faciə haqqında XI əsrin əvvəllərində yaĢamıĢ 

Ġbn Misqəveyh, XIII əsr tarixçisi Ġbn əl-Əsir, eləcə də yerli alban müəllifi və b. məlumat 

vermiĢlər. Bu yürüĢ və onun nəticəsi olan qırğın, dağıntı və talan Bərdə Ģəhərinin 

tənəzzülünü sürətləndirdi, o vaxtacan tərifi dillərdən düĢməyən Bərdə tədricən 

əhəmiyyətini itird i. 

Rusların yürüĢündən bir neçə il sonra, 40-cı illərin axırlarında Bərdədə olmuĢ 

ərəb coğrafiyaĢünas-səyyahı Ġbn Havqəl ondan əvvəl bu Ģəhərdə olmuĢ əl-Ġstəxrinin 

məlumatını təsdiq etsə də Bərdənin hələ də ağır günlər keçirdiyini bildirir: "Ruslarla 

müharibə zamanından baĢlayaraq hakim dairələrin təzyiqi, ölkəni ağılsız adamların idarə 

etməsi nəticəsində vaxtaĢırı baĢ verən və bu günədək davam edən basqınların törətdiyi 

dağıntılara baxmayaraq Bərdənin bazar, karvansara və hamamları çoxdur". Həmin əsrin 

sonlarında Bərdədə olmuĢ baĢqa bir ərəb səyyahı əl-Müqəddəsi isə on il ərzində, 

mənbələrin məlumatından göründüyü kimi, yalnız xarici iĢğalçıların deyil, ara 

müharibələrinin də əziyyətini çəkən, bununla belə hələ də əzəmətini itirməyən Bərdəni 

"həmin iqlimin Bağdadı" adlandırır. Lakin dağıntıların izləri artıq özünü göstərirdi: əl-

Müqəddəsi bu Ģəhərə gələrkən "onun kənarları artıq dağılmıĢ, əhalisi azalmıĢdı. 

Bərdənin qalası isə nizamsız halda idi". 

Ərəb müəlliflərinin (əl-Ġstəxri, Ġbn Havqəl, Yaqut əl-Həməvi və b.) Bərdədə 

istehsal və buradan ixrac edilən mallar, eləcə də bu nahiyənin kənd təsərrüfatı məhsulları 

haqqında məlumatları da maraqlıdır; onların yazdıqlarına görə, Bərdədən "bir fərsəxdən 

də az aralı olan bir yer var, adına əl-Əndərab deyirlər, Kurrah, Lasub və Naftan arasında 

bir günlük yoldan çox məsafədə olan bu yer bağ və bostanlarla örtülmüĢdür, hər yer 

meyvəlikdir. Orada əla fındıq (bunduk) yetiĢir, özü də Səmərqənd fındığından daha 

keyfiyyətlidir. Orada yetiĢən Ģabalıd (Ģahballut) ġam Ģabalıdından daha yaxĢıdır. Onların 

bir meyvəsi var, adına zoğal deyirlər, özü üvəzin meyvəsinə (əl-ğubeyra) oxĢayır, 

yetiĢdikdə dadı Ģirin, yetiĢmədikdə isə acı olur. Bərdəyə ənciri Lasubdan gətirirlər, bu, 

əncirin ən yaxĢı növüdür. Buradan çoxlu ipək aparırlar. Ġpəkqurdunu heç kəsə mənsub 

olmayan tut ağaclarında yetiĢdirirlər. Fars və Xuzistan bu ipəklə geniĢ təchiz olunur. 

Bərdənin üç fərsəxliyində Kür çayı axır. Ondan tumları əĢ-Ģurmahı (Ģahmahı-Ģamayı) 

[balığını] duzlayıb, baĢqa yerlərə aparırlar... Kür çayından tutulan baĢqa balığı da ixrac 

edirlər, ona əd-dəvakin (əz-zərəqan - qızıl balıq?) və əl-uĢub (əl-iĢubət) deyirlər. 

Hər iki balıq bu yerlərdə olan ən yaxĢı balıq növlərindəndir. Bərdənin Bab əl-Əkrad 

(Kürdlər qapısı) adlı darvazası yanında bazar günü açılan əl-Kurkiy adlı bazar var. O, bir 

fərsəx uzunluğunda, bir fərsəx enindədir. Hər həftənin bazar günləri hər yerdən, hətta 

Ġraqdan belə adamlar buraya axıĢır. Bu, hətta Ərdəbil yanındakı Kursurə bazarından da 

böyükdür. Əl-Kurkiy adı bazar gününün öz adına üstün gəlib, çoxları həftənin günlərini 

sayanda deyirlər: cümə, Ģənbə, əl-Kurkiy (bazar), bazar ertəsi, çərĢənbə axĢamı və 

beləliklə, həftənin günlərini sayırlar. Bərdənin beytülmalı (xəzinəsi), ġamda olduğu 

kimi, came məscidindədir. Bərdə beytülmalının qurğuĢundan damı, dəmir qapısı, 



174 
 

doqquz sütunu vardır. Hökmdarın evi Ģəhər içində, came məscidinin yanında, bazarlar isə 

Ģəhər kənarında - rabatdadır...". 

Xilafətin Ģimal ölkələri ilə ticarət mübadiləsində əhəmiyyətli mövqe tutan 

"Qapılar qapısı" Bab əl-Əbvab - Dərbənd Arranın ikinci böyük Ģəhəri idi. Ərəb 

xəlifələri Dərbəndin strateji və ticarət-ötürücü məntəqə kimi xüsusi əhəmiyyətini nəzərə 

alaraq, onun azad Ģəhər statusunu saxladılar, Ģəhəri əmirlər və ya rəislər Ģurası idarə 

etməyə baĢladı. Hələ 736-cı ildə xəlifə HiĢamın dövründə Əsəd ibn Zafir baĢda 

olmaqla, Dərbəndə göndərilmiĢ 400 dövlət məmuru bu idarəçiliyin əsasını qoydu. 

ġəhərin idarəsinə rəhbərlik edən rəislər rəisi nizamnamə çərçivəsində onun mühafızəsini 

təĢkil etməli, qanun-qayda və təmizliyi gözləməli idi. Dərbənd qalasında, eləcə də 

digər sərhəd qalalarında yerləĢdirilmiĢ hərbi hissələr xidmət müqabilində xəzinədən 

maaĢ almır, yerli ehtiyatlar hesabına saxlanılırdılar. Xəlifənin sərəncamı ilə sərhədyanı 

bölgənin "kafir" düĢmənlə üz-üzə qalan döyüĢçü - qazi əhalisinə vəqf payı kimi bütöv 

vilayətlərlə yanaĢı, AbĢeronun neft və duz yataqlarından əldə olunan gəlirlər verilirdi. 

Xəlifə Harun ər-RəĢid dövründə Ģəhərlilərin rifahını yaxĢılaĢdırmaq üçün Dərbəndə 

Rubas çayından bir neçə kanal çəkildi, burada bağ və bostanlar salındı, dəyirmanlar 

tikild i. 

Xilafət in Ģimal hüdudlarında sərhəd qalası olan Dərbənd Xəzər dənizinin  

ən mühüm limanı idi. ġəhər dənizin içərilərinə doğru uzanan daĢ hasarla əhatə 

edilmiĢdi. Bu  Ģəhərdə olmuĢ əl-Ġstəxri və Ġbn Havqəlin məlumatına görə "Bab əl-

Əbvab sahil Ģəhəridir. Ortasında gəmilərin yan alması üçün körpü var. Körpü ilə 

dəniz arasında hər iki yandan qoĢa divar çəkilmiĢdir. Belə ki, gəmilərin giriĢ yolu 

dar və çox girintili-çıxınt ılıd ır. GiriĢ... zəncirlənmiĢdir... heç bir gəmi icazəsiz 

buraya nə daxil olur, nə də çıxır".  

VIII-IX əsrlərdə geniĢlənmiĢ ticarət Xilafət xəzinəsinə xeyli gəlir və 

mənfəət gətirird i. Buna görə də Dərbəndin hakim dairələri ehtiyatı əldən vermədən 

Xilafət in yalnız hərbi-strateji deyil, ticarət mənafelərinin də keĢiyində dururdular. 

"Dərbəndnamə"dəki məlumata görə, ehtiyatlı dərbəndlilər Ģəhərin müdafiə 

sisteminin quruluĢunu gizlətmək məqsədilə xəzər xaqanının Dərbəndə göndərdiyi 

elçilərinin gözlərin i bağlamıĢdılar.  

Ticarət məqsədilə Dərbəndə gələn yadellilərdən hələ xəlifə Ömər ibn əl-

Xəttabın fərmanında nəzərdə tutulmuĢ gömrük haqqı alın ırdı. Bu fərmana görə 

"torpaqlarımıza qədəm basan yadelli tacirlərdən, baĢqa ölkələrdə müsəlmanlardan 

alınan gömrük haqqı məbləğində, 10 faiz haqq alınırdı. Zimmi (müsəlman o lmayan 

yerli) tacirlərdən malının dəyərinin beĢdə birin i, müsəlman tacirlərdən isə ümumi 

dəyəri 200 d irhəmə bərabər olan malına görə 5 d irhəm, yerdə qalan hər 40 

dirhəmlik malına görə 1 dirhəm gömrük haqqı" alınırdı. "Dərbəndnamə‖nin 

məlumatına görə, xəzərlərin ölkəsində ticarət etmək arzusunda olan hər hansı bir 

Dərbənd sakini ya malın ın onda biri dəyərində haqq ödəməli, ya da alveri atmalı 

idi. Ġdxal olunan malların, eləcə də qulların, mal-qaranın və hər cür baĢqa Ģeylərin 

üzərinə qoyulan bu gömrük haqları Xilafət xəzinəsinə hər il 100 mindən 1 milyon 



175 
 

dirhəmədək gəlir gətirirdi.  

Dərbənd tacirlərin in alverində yerli istehsal məhsulları (kətandan 

hazırlanmıĢ üst paltarları, zəfəran, qırmızı boyaq və s.) xüsusi yer tuturdu. Yerli 

tacirlər Ģəhərdə istehsal olunan məhsullarla yanaĢı, "kafirlərin ölkələrindən" 

gətirilən qulların satıĢından da xeyli mənfəət gotürürdülər. ġimali Qafqazın bütün 

xammalı da (qoyun sürüləri, dəri və s.) Dərbənddən keçirdi.  

644-cü ildən ərəblər tərəfindən iĢğal edilərək, inzibati baxımdan Xilafətin  

Arran vilayətinin tərkibinə daxil edilən, uzun müddət müsəlman Cəfərilər 

əmirliyinə tabe olan, yalnız 1122-ci ildə gürcülər tərəfindən geri qaytarılan Tiflis 

ərəb mənbələrində Arranın üç böyük Ģəhəri sırasında s adalanır. 

Yazılı mənbələrdəki məlumata və arxeo loji tapıntılara əsaslanan alimlər 

Beyləqan (Örənqala) Ģəhərinin eramızın V əsrin in sonunda, VI əsrin in əvvəlində 

təsis edildiyin i göstərirlər. Azərbaycan ərazisində baĢ verən məlum hadisələr 

üzündən IX əsrə qədər Muğan düzündə olan bir çox Ģəhər və qalaların sıradan çıx-

ması, 944-cü ildə rusların Bərdə Ģəhərini dağıntı və talanlara məruz qoyması ilə  

Mil-Muğan düzündə Beyləqanın rol və əhəmiyyəti yüksəldi. Bərdəni Ərdəbillə, 

oradan isə Xilafətin digər inzibati ticarət mərkəzləri ilə birləĢdirən əsas yollardan 

biri üzərində yerləĢən bu Ģəhər tədricən sənətkarlıq və ticarətin əsas 

mərkəzlərindən birinə çevrildi. Bu tarixi gerçəklik Örənqala Ģəhərgahı ərazisində 

aĢkar edilən arxeo loji materiallarla yanaĢı, X əsrin ərəb-fars coğrafiyaĢünas-

səyyahlarının məlumat ları ilə  təsdiqlənir.  

Bərdə düĢəndən sonra onun yerini X əsrin II yarısında Arran vilayətinin  

mərkəzinə çevrilən Gəncə tutdu. Bərdə - Tiflis yolu üstündə yerləĢən Gəncə 

bölgənin yalnız siyasi həyatında deyil, ticarətində də fəal iĢtirak etməyə baĢladı. 

ġəhəri əhatə edən, qalınlığı orta hesabla iki metrə çatan üç cərgə qala divarları iri 

sənətkarlıq və gur t icarət mərkəzi kimi əhəmiyyəti günü-gündən artan Gəncənin 

sürətli inkiĢafını təsdiq edir. Köhnə Gəncənin ərazisində qazıntı iĢləri aparmıĢ 

arxeoloqlar müəyyən etmiĢlər ki, üç cərgə divarların qalıqları ilə  əhatə olunmuĢ 

Ģəhərgahın sahəsi təqribən 250 hektara, ümumi sahəsi isə 9-10 kvadrat kilometrə 

yaxın olmuĢdur. Bununla yanaĢı, Ģəhərgahda aĢkara çıxarılmıĢ maddi-mədəniyyət 

qalıqları onun yaranma tarixin i mənbələrdə göstərildiy i kimi VI -IX əsrlərə deyil, 

daha dərin dövrlərə aid edir (Ġ.Cəfərzadə).  

Bərdə-Tiflis yolu üzərində yerləĢən mühüm Ģəhərlərdən biri də ġəmkir 

(ġamkur) olmuĢdur. IX-X əsr ərəb müəlliflərinin Arranın Ģəhərləri sırasında adını 

çəkdikləri ġəmkir, əl-Balazurinin məlumatına görə, iĢğaldan sonra, təqribən bir 

əsrə yaxın, yəni VIII yüzilin ortalarınadək (köçəri savirlər - sevordiklər onu 

dağıdıb viran qoyanadək) "gur və abad Ģəhər" idi. 854-cü ildə xəlifə əl-Mutəsimin 

sərkərdəsi Böyük Buğa Ģəhəri bərpa edib, buraya islamı qəbul etmək istəyən 

xəzərlərdən və Ģəhər həyatını canlandırmaq, xüsusilə ticarəti inkiĢaf etdirmək üçün 

Bərdə tacirlərindən köçürtdü; bundan sonra ġəmkir o dövrdə hakimiyyətdə olan xəlifə 

əl-Mütəvəkkilin Ģərəfinə əl-Mütəvəkkiliyyə adlandırıldı. 



176 
 

IX əsrin ikinci yarısında Xilafətin zəifləməsi nəticəsində ġirvanĢahların 

hakimiyyətinin bərpa edilməsindən sonra yeni hakim sülalənin Ģərəfinə əl-Yəzidiyyə 

adını almıĢ qədim ġamaxı (ġamaxiyə) çox keçmədən, əl-Müqəddəsinin dili ilə desək, 

"binaları daĢdan və gildən, axar suları, bağları, seyrəngahları olan" bir Ģəhərə çevrildi. Bu 

dövrdə "ġirvan ölkəsinin baĢ Ģəhəri" kimi ad çıxarmıĢ ġamaxı beynəlxalq ipək ticarətində 

mühüm mövqe tutur, Azərbaycanın ən iri ticarət mərkəzlərindən biri kimi tanınırdı. 

MəĢhur ġamaxı ipəyi ġərq və Qərb bazarlarında layiqli yer tuta bilmiĢdi. 

Hələ Sasanilər dövründə inzibati mərkəz mövqeyində olan, hərbi-strateji 

əhəmiyyətli NəĢavə (Naxçıvan) Ģəhərində ərəb iĢğalından sonra hərbi qarnizon 

yerləĢdirilmiĢ, ilk dövrdə Ģəhər Arana məxsus əl-Busfurrucan vilayətinin mərkəzi 

olmuĢdur. 

Artıq X yüzildə Xəzər dənizi sahilində "bütün iqlimin yeganə limanı olan" Bakı 

dövrün mənbələrində ən keyfiyyətli nefti olan Ģəhər kimi tanınırdı. Hələ VIII - IX 

əsrlərdə burada hasil edilən neft və duz müxtəlif ölkələrə ixrac o lunudu. 

Ərəb iĢğalı dövründə Cənubi Azərbaycanın ən böyük və əsas Ģəhəri Ərdəbil 

idi. VIII əsrin ortalarında baĢ verən hadisələri qələmə alan əl-Balazuri yazırdı: "Xəlifədən 

hücum əmri alan Huzayfa Azərbaycanın baĢ Ģəhəri Ərdəbilə yola düĢdü; əhalidən vergi 

toplayan Sasani mərzbanının iqamətgahı da burada idi". 

Ġlk vaxtlar ərəblər bu Ģəhərin siyasi və inzibati mərkəz statusunu saxladılar, 

hətta xəlifə Əli (656-661) dövründə Azərbaycan hakimi təyin edilmiĢ əl-ƏĢas ibn Qeys 

dövlətin təminatı hesabına yaĢayan ərəbləri Ərdəbildə yerləĢdirmiĢ, bu Ģəhəri 

abadlaĢdırmıĢ, burada məscid tikdirmiĢdi. Lakin ərəb-xəzər müharibələrinin 

baĢlanması ilə Ərdəbil və onun ətrafları da gərgin döyüĢ meydanına çevrildi. Məhz buna 

görə Ərminiyə və Azərbaycan hakimi Mərvan ibn Məhəmmədin (732 - 744) dövründə 

caniĢinin iqamətgahı və hərbi düĢərgəsi təzəliklə möhkəmləndirilmiĢ qədim Marağaya 

köçürüldü. IX əsrin sonu, X əsrin əvvəllərində Yusif ibn Əbu-s-Sac Ərdəbili Sacilər 

dövlətinin paytaxtı etdi. Elə bu dövrdə Ģəhər üç darvazası olan qala divarları ilə əhatə 

edildi. Burada olmuĢ Ġbn Havqəl yazırdı: "Hal-hazırda [Cənubi] Azərbaycanın ən 

mühüm vilayəti və böyük Ģəhəri Ərdəbildir. Hərbi düĢərgə və hökmdarlar sarayı 

buradadır. ġəhərin havası saf, satıĢ qiymətləri ucuzdur... ġəhər çox gözəldir. 

Ġçindən çaylar axır, su quyuları vardır. Çörək isə demək o lar ki, həmiĢə bol 

olduğundan 1 dirhəmə 50 lavaĢ almaq olar. Ətin 1,5 mannını (1 mann təqribən 831 

q-N. V.) 1 d irhəmə verirlər. Bal, ərinmiĢ yağ, yarma, qoz, fındıq, kiĢ miĢ və baĢqa 

yeməli Ģeylər çox ucuzdur, demək olar ki, havayı verirlər. Ucuzluğu ilə Ģöhrət 

qazanmıĢ bir çox baĢqa yerlər, xətrin istədiyin hər Ģeyin bolluğu və yaxĢı yaĢamaq 

imkanına görə Ərdəbilə güzəĢtə gedirlər".  

Ərdəbil yaxın lığ ında yaxĢı möhkəmləndirilmiĢ böyük Kursura qalası 

vardı. Hər təzə Ay çıxanda burada böyük ticarət bazarı açılırdı. Hələ gəncliyində 

bu bazarda olmuĢ Ġbn Havqəlin təsvirinə görə, müxtəlif yerlərdən gələn adamlar 

buraya satmaq üçün "əmtəə və ticarət mallarından bez, səqat, bərbəhar [parçaları], 

ətir və sirkə, sərrac və misgərlərin məhsullarını, qızıl, gümüĢ, at, qatır, uzunqulaq, 



177 
 

iribuynuzlu mal-qara gətirirlər". 

Mənbələr Ərdəbildən sonra o dövr üçün Cənubi Azərbaycanın ən böyük 

Ģəhəri kimi Marağanın adını çəkirlər. Antik mənbələrə görə hələ eramızdan əvvəl 

Fraata (Fraaspa, Praaspa, ərəb mənbələrində Afraharuz) adı ilə tanınan bu qədim 

Ģəhərin yeni dirçəliĢ dövrü ərəblərin Azərbaycan və Ərmin iyədəki hakimi Mərvan 

ibn Məhəmmədin adı ilə bağlıdır. Mənbələrin məlumatına gorə, bu qədim yaĢayıĢ 

məskənin i öz h imayəsinə alan Mərvan onu bərpa edib geniĢləndirmiĢ, bu yerin 

daha da məskunlaĢması üçün hər cür Ģərait yaratmağa çalıĢmıĢdı. Abbasilərin 

hakimiyyət baĢına gəlməsi ilə Marağa Əməvilərin baĢqa mülkləri ilə  birlikdə yeni 

sülalə nümayəndələrinin ixt iyarına keçdi. VIII əsrdən baĢlayaraq Azərbaycanın 

əsas Ģəhərinə çevrilmiĢ Marağa qala divarları ilə möhkəmləndirilmiĢ, burada çoxlu 

qoĢun yerləĢdirilmiĢdi. ġəhərə gələn səyyahlar Marağanı "sağlam havalı, bağları, 

çayları, mədən suları, ləzzət li meyvələri, ərzağı və baĢqa Ģeyləri bol o lan" Ģəhər 

adlandırırlar. 

Eyni ad lı gölün sahilində yerləĢən Urmiya Ģəhəri dövrün mühüm yaĢayıĢ 

məntəqələrindən biri hesab edilirdi. Bir çox orta əsr ərəb müəlliflərin in (Ġbn 

Xordadbeh, əl-Balazuri  və  b.) "ZərdüĢtün vətəni" adlandırdıqları "bu əzəmətli 

qədim Ģəhər"ə gəlmiĢ Ġbn Havqəl onun haqqında yazırdı: "Urmiya sağlam havalı 

Ģəhərdir, üzümlüyü, Ģəhər içində axan bulaqları, əkin sahələri və rustaqları çoxdur. Hər 

cür malı və ticarət məhsulları da vardır". 

Artıq X əsrdən "Azərbaycanın ən məĢhur Ģəhəri"nə çevrilmiĢ Təbriz (Tibriz) 

iĢğalın ilk illərində çox da böyük olmayan bir yaĢayıĢ məntəqəsi idi. VIII əsrin ortalarında 

xəlifənin əmrilə öz qəbiləsi ilə Azərbaycana köçmüĢ yəmənli Rəvvad ibn Musanna əl-

Əzdi Təbrizdən Bəzzədək bütün torpaqlara sahib olmuĢdu. Əl-Balazurinin yazdığına görə, 

onun oğlu Vacnau ər-Rəvvad qardaĢları ilə birlikdə Təbrizdə müxtəlif binalar tikdirmiĢ, 

onu qala divarları ilə möhkəmlətmiĢdi. VIII əsrin sonu, IX əsrin əvvəllərində Təbriz 

Məhəmməd ibn ər-Rəvvadın əlində idi. Ölkədə yaranmıĢ siyasi vəziyyət onun da 

Xilafətdən ayrılmaq cəhdlərini gücləndirir. Lakin Mərənd hakimi Əbu-1-Bəis ilk 

Rəvvadilərə məxsus bir çox yerləri, o cümlədən Təbrizi tutmuĢ, IX əsrin ortalarınadək 

öz əlində saxlaya bilmiĢdi. Təbrizin IX əsrin II yarısından sonra baĢlanan çiçəklənmə 

dövründə bu Ģəhərdə olmuĢ əl-Müqəddəsi onu ġərqin ən gözəl Ģəhərlərindən də üstün 

tutur: "Nədir Təbriz? O bir saf qızıldır, nadir kimyadır, alınmaz qaladır, Mədinət əs -

Salamdan (Bağdaddan) üstündür. Ġslam əhli onunla fəxr edir. Qiymətlərin ucuzluğu və 

meyvənin bolluğu haqqında heç soruĢma. Came məscidi Ģəhərin ortasındadır, 

gözəlliyinin həddi-hüdudu yoxdur". 

Mənbələr ərəb iĢğalından sonra Ģəhər həyatının nisbi inkiĢaf yoluna düĢdüyü 

IX yüzilin ortaları və ondan sonrakı dövr üçün güneyin əl-Məyanic (Miyanə), əl-Xunəc 

(Xunə), Ucan, Dəxərrəqan, Xuvey (Xoy), Səlamas (Salmas), Mərənd, Təbriz, Varsan, 

Bərzənd, Muğan, Cabravan, ġiz, Sisər, Miməz, Əhər və s., quzeyin ġəki, Qəbələ, ġabran, 

ġirvan, Abxaz, (Layican?), Bərdic və baĢqa bu kimi "gözəl, eyni böyüklükdə" orta 

Ģəhərlərin adlarını çəkirlər. Ġbn Havqəl Cənubun bütün Ģəhərlərini onları xarakterizə 



178 
 

edən ümunıi cəhətlərdə belə birləĢdirirdi; "bu Ģəhərlərin hamısını ağaclar bürümüĢ, hər 

yer buğda zəmiləri və xurma ağacları ilə doludur. Bu yerlərdən heç biri çaylarına, 

bağlarına və yaĢayıĢ məntəqələrinə görə o birisindən əskik deyil, əksinə, hər cür mal-

nemətlə zəngin və allahın xey ir-bərəkət i ilə doludur. Meyvələri çox, yeməli Ģeyləri 

isə havayıdır". Arranın orta böyüklükdə olan Ģəhərlərini isə o, "gözəl, eyni böyüklükdə 

və məhsuldar, geniĢ, yararlı təsərrüfat sahələrinə malik" Ģəhərlər kimi xarakterizə edir. 

Lakin bu ümumi cəhətlərlə yanaĢı, mənbələr, hər bir Ģəhərin özünə aid olan xüsu-

siyyətini də qeyd edir, onların hər birinin mövqeyini və əhəmiyyətini bu və ya digər 

dərəcədə müəyyənləĢdirir.  

Bütün bu məlumatlar ərəb iĢğalı və baĢqa siyasi hadisələrlə bağlı nisbi 

tənəzzül dövrü keçirən Azərbaycan Ģəhərlərində baĢ verən siyasi-iqtisadi 

dəyiĢiklikləri, eləcə də IX əsrin sonlarından baĢlayan dirçəliĢ və çiçəklənməni əks 

etdirir. 

ĠĢğaldan sonrakı ilk yarım əsrdə yeni ərəb üsul-idarəsi Azərbaycan və 

Arranda ərəblərdən əvvəlki dövrdə iĢlədilən əski pul sistemini saxlamıĢdı. Əvvəllər 

Sasanilərin, qismən də Bizansın tabeliyində olan bu yerlərdə hələ də köhnə pul 

vahidləri - Sasani drahması və Bizans miliarisiyi qüvvədə idi. Qəribə də olsa, ərəb -

lərin hakimiyyəti dövründə də əski Sasani vilayətlərində, o cümlədən Azərbaycanda - 

II Xosrov və II Yəzdigərdin surətləri, eləcə də od məbədlərinin rəsmi olan sikkələr 

zərb edilirdi. Bunları əvvəlkilərdən fərqləndirən yalnız zərbolunma tarixləri, b ir də 

ki, kufi xətti ilə bir Quran ayəsinin, eləcə də ərəb xəlifəsi ilə o yerə təyin edilmiĢ 

hakimin adlarının əlavə edilməsi idi. 

Xilafətdə ilk pul islahatı keçirmək cəhdi 660-cı ildə xəlifə Müaviyəyə 

mənsubdur. Əməvilər hakimiyyət baĢına gələn kimi o, qızıl və gümüĢ pullar zərb 

etdirməyə baĢladı. Lakin yeni pul vahidləri əhalinin inamını qazana bilmədiyi üçün 

islahat cəhdi baĢ tutmadı. 

VII əsrin sonu, VIII əsrin əvvəllərində, xəlifə Əbdülməlikin dövründə (685-

705) həyata keçirilən yeni pul islahatı Xilafətin geniĢ ərazisində vahid pul sistemini 

tətbiq etdi. Qızıl Bizans, gümüĢ Sasani sikkələri ərəblərin qızıl dinarları və gümüĢ 

dirhəmləri ilə əvəz olundu. Yeni pulların üzərindəki "Bismillah"dan sonra, həmin 

sikkənin hansı xəlifənin dövründə və hansı Ģəhərdə zərb edildiyi gostərilirdi. Lakin 

yeni pullar Azərbaycana lazım olduğundan xeyli az gətirildiyinə görə tədavül üçün 

zəruri olan gümüĢ pula tələbat əski Sasani sikkələri, eləcə də yerli sikkəxanalarda 

kəsilən pullar hesabına ödənilirdi. Xilafətin ġimal v ilayətlərində bu sikkələr yalnız 

caniĢinin daimi iqamətgahlarında (əvvəl Dəbildə, sonra Bərdədə) deyil, eləcə də onun 

bu və ya digər səbəbə görə (çox vaxt hərbi əməliyyatlarla bağlı) yerləĢdiyi müvəqqəti 

iqamətgahlarında da zərb olunurdu. Ərəb hakimiyyəti dövründə Arranda zərb edilən və 

üzərində "Arran" möhürü olan ilk sikkə Hicri 89 (707-708-cu) ilə aiddir. Numizmatik 

və yazılı mənbələrə görə zərbxanalar Bərdədə, Dərbənddə və ya ġamaxıda 

(Yəzidiyyə) fəaliyyət göstərə bilərdilər. Lakin xəlifə caniĢininin baĢ verən hadisələrlə 

əlaqədar tez-tez yerdəyiĢməsi zərbxananın o dövrdəki yerini dəqiqləĢdirmək imkanı 



179 
 

vermir. 

Ərəb - xəzər müharibələrinin qızıĢdığı 723-724-cü illərdə Azərbaycanın Ģimal 

vilayətlərinə yürüĢlər təĢkil edən ərəb caniĢini hərbi əməliyyatların gediĢindən asılı 

olaraq tez-tez müvəqqəti iqamətgahlardan istifadə etdiyi üçün zərb yeri sadəcə olaraq 

"Azərbaycan" kimi qeyd edilmiĢ dirhəmlər meydana çıxdı. ġəmkir, Qəbələ, Beyləqan, 

hətta Ərdəbil və Marağa belə pulların kəsildiyi yer ola bilərd i. 

Zərbxanaların Əməvi pullarını kəsməsi Hicri 131 (748-749-ci) ilədək davam 

etdi. Müxtəlif siyasi dairələrin mübarizəsi baĢa çatana, Abbasi sülaləsi nümayəndələri 

Azərbaycanda öz hakimiyyətlərini möhkəmləndirənədək məhəlli zərbxanalar fəaliyyət 

göstərmədi. Arran ərazisində zərb edilən ilk Abbasi sikkələri Hicri 140 (757-758-ci) ildə 

Yəzidiyyədə, iki il sonra isə Bərdədə kəsilən mis fəlslər o lmuĢdur. 

Ġlk Abbasi xəlifələri dövründə Azərbaycan ərazisində qızıl pul kəsilməsə də, 

tədavülə xeyli gümüĢ sikkə buraxılmıĢ, mis sikkələrin zərbi artırılmıĢdı. 

Arxeoloqlarımız (Qara Əhmədov) Beyləqanda aparılan qazıntılar zamanı VIII əsrə və 

IX əsrin I rübünə dair "Arran" adı ilə kəsilmiĢ çoxlu mis pul aĢkar etmiĢlər; bunlardan 

785-787-ci illərdə Hazin ibn Xuzeymənin, 788/789, 791/792-ci illərdə Ubeydallah ibn 

əl-Mehdinin, 793/794-cü ildə Xalid ibn Yəzidin, 794/795-ci ildə Musa ibn Ġsanın, 

800-cü ildə Əsəd ibn Yəzid in, 802-ci ildə Məhəmməd ibn Yəzidin və b. -nın ad ına 

kəsilmiĢ mis pulları qeyd etmək olar.  

Kəsilən dirhəm və fəlslər öz əvvəlki ölçülərində qalmıĢ, lakin dirhəmlərin 

çəkisi bir qədər düĢmüĢdü; sonralar ümumi gümüĢ böhranı ilə əlaqədar onların çəkisi 

gah artır, gah azalırdı. 

Abbasilər dövründə çox vaxt artıq pul kəsilən yerin konkret adı deyil, 

zərbxananın yerləĢdiyi vilayətin (Azərbaycanın, Arranın və ya Ərminiyənin) adı 

göstərilird i. A zərbaycan və Arranın zərbxanalarında kəsilən pulların ġərqi və Qərbi 

Avropanın (Rusiya, Almaniya, Ġsveç, Norveç, Pribaltika ölkələri və b.), eləcə də ġərqin 

müxtəlif ö lkələrində aĢkar edilən dəfinələrdə tapılması bu ölkələrlə Azərbaycan 

arasında gedən qızğın ticarət əlaqələrinin olduğunu sübut edir. Pul tədavülünün artması 

isə mövcud ticarət münasibətlərinin daha da canlanmasına səbəb olmuĢdu. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



180 
 

§ 3. XĠLAFƏTĠN TORPAQ VƏ VERGĠ SĠYASƏTĠ 
 

Yerli feodal cəmiyyəti üzərində hakim mövqe tutan Xilafət üsuli-idarəsi 

ərəblərin iĢğal dairəsinə düĢmüĢ bütün becərilən torpaqları müsəlman icmasının 

mülkiyyəti elan etdi. Bu torpaqlar, əsasən, öz rəiyyətlərinə qarĢı münasibətdə bütün 

hüquq və imtiyazlarını qorumuĢ əvvəlki sahiblərinin ixtiyarında saxlanılır, ərəblər isə 

bu sahibkarların müsəlman icması xəzinəsinə (beytülmala) boyun olduqları vergilərlə 

kifayətlənirdilər. Lakin Azərbaycanda, habelə ərəblərə qədər Sasanilərə tabe olan 

bütün baĢqa ərazilərdə əvvəllər hökmdara, onun qohumlarına və saray əyanlarına 

məxsus olan torpaqların bir hissəsi, eləcə də döyüĢlərdə öldürülmüĢ və ya Sasani 

dövlətinin devrilməsindən sonra öz torpaqlarını tərk etmiĢ knyaz (iĢxan) və 

dehqanların malikanələri iĢğaldan sonra sahibsiz qalmıĢdı. Bu kateqoriyadan olan 

torpaqlar (savafi) müsəlman icmasının baĢçısı kimi xəlifənin ixtiyarına keçir və ərəb 

istilaları nəticəsində artmıĢ dövlət fonduna aid edilirdi. ĠĢğalın ilk illərində vəzifəli 

Ģəxslərə, döyüĢçülərə və baĢqalarına torpaq payı bu fonddan verilirdi. Əgər "raĢidi" 

xəlifələr dövründə bu torpaq payları bilavasitə xəlifələrin özləri tərəfindən verilirdisə, 

artıq Əməvilər dövründə bu hüquq hər vasitə ilə torpaqları yerli sahibkarlardan 

qoparmağa çalıĢan caniĢinlərə də verilmiĢdi. Mənbələrin məlumatına görə, "ərəblər 

Azərbaycanda məskən saldıqda, onların Kufədən, Bəsrədən və ġamdan olan qohumları 

da buraya axıĢdılar. Hər biri bacardığı qədər torpaq zəbt etdi, bir hissəsi qeyri-

ərəblərdən torpaq satın aldı...". 

Beləliklə, tabe olunmuĢ əhalinin torpaqlarını zor-xoĢ əldə edən istilaçılar 

özləri torpaq sahiblərinə, kəndlilər isə bu torpaq sahələrinin icarəçilərinə çevrild ilər.  

Qaynaqlar əvvəllər Əməvilərin, sonra isə Abbasilərin ixt iyarında olan 

aĢağıdakı torpaq kateqoriyaların ı müəyyənləĢdirməyə imkan verir:  

1. Əməvilərdən Abbasilərə keçmiĢ xəlifə ya soltan torpaqları -vəfat etmiĢ 

və ya vəzifəsindən çıxarılmıĢ məmurların mülklərin in müsadirə edilməsi hesabına 

və ya satınalma yolu ilə tədricən artan bu torpaqlar böyük gəlirlər gətirird i. Belə 

torpaqların idarəsi üçün bir neçə divan təsis edilmiĢdi. 

2. İqta (sözün ilkin mənası - paylaĢdırma, kəsilib ayrılma, pay) torpaqları 

- becərilən torpaqların əksəriyyətini təĢkil edən bu kateqoriya torpaqlar Abbasilər 

dövründə daha geniĢ yayılmıĢdı. Belə torpaqlar adamlara onlardan əldə edilən 

gəlirlə b irlikdə xidmət müddətinə və ya ömürlük verilir, yəni torpaq iqta sahibinin 

mülkünə çevrilirdi. Lakin sahiblik hüququna heç də həmiĢə riayət olunmurdu; belə 

ki, mənbələrdə qeyd olunduğu kimi, iqta öz sahibinin əlindən alına və yenidən 

xüsusi divana verilə b ilərdi. Ġqta sahibləri hərbi mükəlləfıyyət daĢımır, əvəzində 

vergi ödəyirdilər. Bununla yanaĢı, onlar öz torpaqlarında yerləĢən kanalları, yolları 

və körpüləri təmir etməli idilər.  

Sahiblik hüququndan asılı olaraq iqta torpaqları nəzəri cəhətdən iki 

kateqoriyaya bölünürdü: bağıĢlanan iqta (təmlik) Ģəxsin tam mülkiyyətinə keçir və 

irsən ötürülürdü. Bu növ iqta adətən becərilməmiĢ və ya varisi olmayan sahiblərin 



181 
 

ölümündən sonra baĢsız qalmıĢ torpaqlardan verilirdi; ikinci kateqoriya irsən 

keçməyən icarə iqtası idi. Belə torpaq payları adətən hərbiçilərə verilird i.  

ĠĢdə isə iqtanın növü onun sahibinin vəziyyətindən asılı id i və mülki 

(Ģəxsi), xüsusi (xass), hərbi və xəlifə iqtalarına bölünürdü, Mülki iqta daha geniĢ 

yayılmıĢdı və məmurlara tutduqları vəzifəyə görə verilird i. Belə ki, tutduğu yüksək 

vəzifəyə görə iqta almıĢ Ģəxs vəzifədən kənar edild ikdə ona verilmiĢ torpaq payını 

da itirir, həmin torpaq payı bu adamın yerinə keçmiĢ Ģəxsə verilirdi.  

Xüsusi iqta xidmətlərə görə, Ģairlər istisna olmaqla xüsusi qabiliyyətə 

malik Ģəxslərə verilirdi. Əllərində olan mülkün tam sahibi olan bu Ģəxslər öz torpaq 

paylarını irsən ötürmək hüququna malik id ilər. Abbasilər xilafətində bütöv 

vilayətlərin bağıĢlandığı müĢahidə olunurdu. Məsələn, Babək hərəkatı darmadağın 

edildikdən sonra ərəb xəlifəsi əl-Mütəsim Azərbaycan, Arran və Ermənistanı belə 

iqta adı ilə AfĢinə bəxĢ etmiĢdi. Xəlifə əl-Mütəvəkkil 851-ci ildə Məhəmməd ibn Xalid 

ibn Məzyədə belə bir iqta ayıraraq, ətraf nahiyələri ilə birlikdə Bab əl-Əbvab (Dərbənd) 

Ģəhərini ona vermiĢdi. "Xalidiyyə adlanan məĢhur malikanələri ilə birlikdə" Gəncə 

Ģəhəri də ona bəxĢ edilmiĢdi.  

Herik (dincə qoyulmuĢ) torpaqlar da elə bu iqta növünə daxil idi. Sahibkar 

becərmək üçün onu adətən, kəndlilərə icarəyə verir, onları toxum, kənd təsərrüfatı 

alətləri və suvarma vasitələri ilə təmin edirdi. O, özü Ģəxsən hər il xəzinəyə müəyyən 

məbləğ pul ödəyir, bunun əvəzində isə torpağa nəzarət etmək və onu irsən ötürmək 

hüququndan istifadə edirdi. Belə iqta sahibi digər vergilərdən azad olunurdu. 

Hərbi iqta baĢqa torpaq növləri - xass iqta, xəlifə mülkləri və xəzinə torpaqları 

hesabına verilirdi. QoĢuna da iqta vəqf torpaqlarından verilirdi. Hərbi iqta ömürlük 

olmur, irsən keçmirdi; o sahibinin mülkiyyəti deyildi.  

Erkən Abbasilər dövründə əslində yenilik olan iqta təsisatı yalnız X-XIII 

əsrlərdə inkiĢaf edərək tədricən benefisiyadan irsi lenə çevrilmiĢdi. 

3. Mülk torpaqları - Azərbaycanda yerli feodal əyanlarının irsi ixtiyarında 

olan və mülk adlanan xüsusi torpaq sahələri vardı. Bundan baĢqa, mərkəzi hökumətin 

həvəsləndirməsi və köməyi ilə "ölü" torpaqların dirçəldilməsi və bataqlıqların 

qurudulması, həmin torpaqların əkilməsi onların sahiblərinə tam sahiblik hüququ 

verirdi. Mülk torpaqlarının digər mənbəyi dövlət torpaqlarının satın alınması idi. 

Məmurlar və vəsaiti olan digər Ģəxslər xəlifə mülklərini (dövlət torpaqlarını) əldə 

edərək, onların daimi sahiblərinə çevrilir və bu torpaqlardan nisbətən sabit gəlir 

götürürdülər. Bu kateqoriyadan olan torpaqların sahibləri əlavə vergilər verməli və 

torpaqlarından keçən kanalların bərpası xərclərini ödəməli idilər. Mülk kateqoriyası 

Xilafətin yarandığı ilk gündən mövcud idi. Mülk torpaqlarını alıb-satmaq, özgəyə 

bağıĢlamaq, irsən vermək olardı. Bu torpaqların sahibləri hərbi xidmətdə olmurdular. 

4. Vəqf torpaqları - torpaq mülkiyyətinin əsas növlərindən biridir. Vəqf 

dedikdə, dini təsisatların ixtiyarına verilən torpaq mülkləri nəzərdə tutulurdu. Bu 

torpaqlar müqəddəs yerlər (Məkkə və Mədinə), qazilər ("din uğrunda mübarizlər"), 

məscid və qalaların tikilməsi, habelə digər ehtiyaclar üçün ayrılırdı. Bu torpaqlar sıra-



182 
 

sına keçmiĢ sahiblərində qalmasından və ya baĢqa kafirlərə (zimmilərə) verilməsindən 

asılı olmayaraq zor gücünə tutulmuĢ, lakin müsəlmanlar arasında bölüĢdürülmüĢ 

torpaqlar, eləcə də dinc yolla ələ keçirilmiĢ torpaqlar daxil idi. Vəqf "allahın mülkiyyəti" 

hesab olunduğu üçün adamlar onun üzərində heç bir Ģəxsi hüquqa malik olmur, bu 

mülkiyyətdən ancaq istifadə edə bilirdilər. Bir müddət bütün Azərbaycan da zor gücünə 

("anvatan") tutulduğu üçün vəqf torpağı sayılırdı. Müsəlmanların əlinə dinc yolla keçmiĢ 

torpaqlar da sonralar daimi vəqflərə çevrild i.  

5. İcma torpaqları dövlət torpaqları kateqoriyasına daxil idi; kənd sakinlərinə 

məxsus olan bu torpaqlar otlaqları, örüĢ yerlərini. yanacaq toplanan yerləri, 

qəbiristanlıqları və i. a. əhatə edirdi. 

Erkən Xilafət dövründə kəndli kütlələrinin Azərbaycanda geniĢ yayılmıĢ istismar 

formaları içərisində yardarlıq icarəsi xüsusi yer tuturdu. Torpaq sahiblərin i sürətlə 

müflisləĢdirən çoxsaylı vergilər onları məcbur edirdi ki, torpağı xırda hissələrə bölüb, 

müzəraat, musakat və s. adlanan icarə Ģərtlərilə yardarlara versinlər. Torpaqlar 

həmçinin bütöv ərəb qəbilələrinin və ya ərəblərdən olan iri torpaq sahiblərinin və 

dövlət qulluqçuların ın himayəsinə də verilirdi. Torpaq məhsulun 
1/

6 və 
1
/7 hissəsinə 

müqabil icarəyə götürülürdü. Torpağın əsil sahibləri məhsulun bir hissəsini hima-

yədarlara verir, əvəzində məmurların təzyiqindən mühafizə olunurdular. Məsələn, 

Marağa sakinləri öz torpaqlarını Mərvan ibn Məhəmmədin himayəsinə vermiĢdilər. 

Azərbaycanın bir çox baĢqa yerlərinin sakinləri də belə etmiĢ, öz kəndlərini və əkin 

sahələrini xoĢ-güc buraya köçürülmüĢ ərəb tayfalarının himayəsinə venniĢdilər. Əl-

Bəlazurinin məlumatına görə "onların (yəni azərbaycanlıların - N. V.) kəndləri ona görə 

həmin ərəblərin himayəsinə keçirdilər ki, [ərəblər] onları müdafiə etsinlər; bu kəndlərin 

sakinləri isə ərəblərin yardarları olurdular". 

Beləliklə, Azərbaycan ərəblər tərəfindən iĢğal edildikdən sonra yerli torpaq 

sahibləri öz müstəqilliklərini tamam əldən verərək. ərəb üsul-idarəsindən asılı 

vəziyyətə düĢdülər. ĠĢğalçı ərəblər tutduqları ölkələrin feodal ağaları ilə tez bir 

zamanda ümumi dil tapsalar da, özlərini onlardan həmiĢə ayırırdılar.  

Əsasən silah gücünə ələ keçirilmiĢ Ģ imallı-cənublu Azərbaycanın tabe 

edilmiĢ əhalisi ilə qarĢılıq lı münasibətlər iĢğalçılarla yerli əhali arasında 

bağlanılmıĢ müqavilələrlə tənzimlənird i. Hər bir belə müqavilə baĢqa Ģərtlərlə 

yanaĢı, birdəfəlik və illik verg ilə rin ödənilməsi təəhhüdü haqqında maddəni də 

nəzərdə tutur, yerli əhaliyə məxsus torpaqları onun ixtiyarında saxlay ırd ı. Zimmi, 

yəni baĢqa dinə mənsub yerli adam statusunu qazanmıĢ bu sahibkarlar müsəlman 

icmasının h imayəsində qalır, torpaq vergisi - xəracla yanaĢı, qeyri-müsəlmanların 

verdiyi can vergisi - cizyəni də ödəyirdilər. 

Torpaq vergisini müəyyənləĢdirərkən ərəblər bu və ya digər ərazin in zor 

və ya xoĢluqla alınmasını nəzərə alır, buna müvafiq olaraq tutduqları bütün 

torpaqları dörd kateqoriyaya bölürdülər: 1) müsəlmanların özlərin in diriltdiklə ri 

torpaqlar, 2) mülklərin i saxlamaq naminə islamı qəbul etmiĢ sahibkarların 

torpaqları, 3) silah gücü ilə kafirlərdən zorla alın mıĢ torpaqlar; bu torpaqlar 



183 
 

qənimət kimi onları tutanlar arasında bölünməli idi, 4) haqqında müqavilə 

bağlanılan torpaqlar; belə torpaqlar iki növ olurdu: a) sahibləri tərk etdikləri üçün 

müsəlmanların döyüĢsüz sahib olduqları torpaqlar, b) öz yerlərində qalmıĢ və 

torpaq vergisi ödəmək Ģərti ilə torpaqların ın əllərində saxlanılması barədə 

müsəlmanlarla müqavilə bağlamıĢ sahibkarların torpaqları. 

Arran və Azərbaycanın baĢqa dinə mənsub əhalisi - zimmilər xəzinəyə iki 

cür vergi - cizyə və xərac ödəyirdilər; müsəlman qanunvericiliy inə-Ģəriətə görə 

cizyə hər il ancaq kiĢilərdən, özü də onların sənət və ya ticarətdən əldə etdikləri 

qazancdan asılı olaraq alın ırd ı; varlılar 48, ortabablar 24 və "öz əllərin in zəhməti 

ilə məĢğul olan yoxsullar" 12 dirhəm ödəyird ilər. Əgər can vergisi - cizyə ancaq 

qeyri-müsəlmanlardan almırd ısa, torpaq vergisi - xərac həm müsəlmanlardan, həm 

də baĢqa dinlərə etiqad edənlərdən alınırd ı, ancaq qeyri-müsəlmanlar bu vergini 

ikiqat həcmdə ödəyirdilər. Müsəlmanlardan isə sırf islam təəssübkeĢlərinə aid olan 

onda bir - uşr vergisi alınırdı. 

ĠĢğalın ilkin mərhələsində, yəni xəlifə Ömər ibn əl-Xəttabın dövründə, 

Azərbaycan əhalisindən alınan torpaq vergisinin - xəracın məbləği hələ Sasanilər 

tərəfindən müəyyənləĢdirilmiĢ qədərdən yüksək deyildi; ət-Təbərin in yazdığ ına 

görə, "onlardan Xosrov xəracı alın ırdı". Can verg isinin - cizyənin məbləği isə, 

Utba ibn Farkadın Azərbaycan əhalisi  ilə bağladığı birinci müqavilənin Ģərtlərinə 

görə, yerli əhalinin təminatından asılı olmalı idi ("onlar cizyəni imkanları daxilində 

ödəyəcəklər"), "qadınlar və uĢaqlar,həmçinin yaĢamaq üçün vəsaiti olmayan xroniki 

xəstələr, dünya malından heç nəyi olmayan zahid lər" cizyədən azad ed ilird ilər. 

Lakin artıq Muğanın istilası zamanı ərəblər "hər həddi-büluğa çatan" üçün can 

vergisinin qədərini "bir dinar və ya onun dəyərində" təyin edirlər. Az sonra Həbib 

ibn Məsləmənin Tiflis sakinləri ilə bağladığı müqaviləyə görə cizyənin məbləği, "hər 

həyətdən bir dinar" təsdiq edildi. Anili Samuilin məlumatına görə, Əməvilər hər 

həyətdən dörd dirhəm [pul], üç modi
1
 xəlbirlənmiĢ buğda, atlı üçün bir torba, tükdən 

[hörülmüĢ] ip və bir cüt əlcək" alırd ılar. Beləliklə, erkən dövrlərdə əhalidən yığılan 

bacın natural hissəsinun pul hissəsindən üç dəfədən artıq çox idi (o dövrdə bir dinar 

təxminən 15 dirhəmə bərabər idi).  

Lakin müqavilələrdə əhalinin könüllü surətdə müsəlman qoĢunlarına daxil 

olan qisminin müvəqqəti olaraq cizyə ödəməkdən azad edilməsi kimi müstəsna hallar 

da nəzərdə tutulurdu. 643-cü ildə Azərbaycan əhalisi ilə bağlanılmıĢ müqavilədə də 

belə bir maddə var idi: "Onlardan kimsə hər hansı il [müsəlman qoĢununa] əsgəri 

xidmətə qəbul edilsə, ilin cizyəsi onun boynundan götürülür". Köçəri tayfaların 

basqınları təhlükəsi altında olan Dərbənd sərhəd vilayətinin sakinlərinə də belə bir 

imtiyaz verilmiĢdi. Belə ki, sərhəddə  xidmət  edib,  müsəlmanları  qoruyan 

dərbəndlilərin bununla öz vergi mükəlləfiyyətlərinin əvəzini çıxdıqları hesab olunurdu. 

 
1 Erkən Xilafət dövründə iĢlədilən çəki vahidi muddun (modinin) qəbul edilmiĢ  

ölçüsü 812,5 qram idi.  

 



184 
 

Ət-Təbərinin məlumatına görə, müsəlman qoĢunu Sasanilərin Ģimal sərhədlərin in 

mərzbanı ġəhribərəz (ġəhriyar) tərəfindən idarə olunan Bab əl-Əbvab - Dərbənd 

hüdudlarına daxil olduqda, mərzban ərəb sərkərdəsi Əbd ər-Rəhman əl-Bəhilin in 

hüzuruna gəlmiĢ, ondan aman istəmiĢ, cizyədən azad etməyi xahiĢ  etmiĢdi: "Mən 

quduz düĢmənə və əsli olmayan qaba xalqlara qarĢı durmuĢam. Qoy bizim sizə 

verəcəyimiz cizyə - köməyimiz və sizin buyuruğunuza əməl etməyimiz olsun. Bizi 

cizyə ilə alçaltmayın, əks təqdirdə onunla öz düĢmənimiz qarĢısında bizi 

zəiflədərsiniz". Bu məsələ barədə xəlifə Ömər ibn əl-Xəttabdan alınmıĢ razılıqdan 

sonra ərəblərlə ġəhribərəz arasında bağlanılmıĢ müqavilənin mətninə belə bir 

maddə əlavə edilir: "Ərminiyənin və əl-Əbvabın həm yerli, həm qərib
1
 sakinləri, eləcə 

də o həndəvərlərdə [yaĢayan] və onlarla birlikdə [sülh müqaviləsinə] qoĢulanlar 

yürüĢə getməli və qoĢun baĢçısının mühüm hesab etdiyi hər adi və qeyri-adi əmri 

yerinə yetirməlid irlər. Özü də cizyə ancaq səfərbərlik olanda və ancaq çağırıĢa 

qoĢulanların üzərindən götürülür; çünki xalq qoĢununda [xidmət] onların cizyələrinin 

əvəzidir. Bu [çağırıĢdan] azad olub [evdə] qalanların üzərinə isə Azərbaycan əhalisinin 

cizyə sarıdan boynuna düĢən öhdəliklər - [müsəlman azanda] yolun göstərilməsi və 

bir gün bir gecə saxlanılması qoyulur". 

Arran və Azərbaycanın xristian etiqadlı ruhaniləri də o dövrdə belə imtiyaza 

malik idilər. Belə ki, ərəb inzibati orqanları əhalini itaətdə saxlamaq üçün məhz onların 

köməyindən istifadə etmək istəyirdi. 

Vergilərin yığılması ilə adətən vergi məmurlarının xüsusi olaraq bu vəzifəyə 

təyin edilmiĢ müfəttiĢi məĢğul olurdu, lakin Xilafətin ucqarlarında, o cümlədən 

Azərbaycanda da vergi məmurunun iĢini caniĢinin özü yerinə yetirirdi. Məhz buna görə 

ilk caniĢinlər amil adlanırdı (sonralar amil termini ilə ancaq maliyyə agenti vəzifəsinin 

daĢıyıcıları ifadə edilirdi). Müqavilə ilə nəzərdə tutulan  vergi yığıldıqdan sonra yerli 

hakimiyyət nümayəndələri tərəfindən Azərbaycanın ərəb caniĢininə, onun vasitəsilə 

Ġraq və ġam xəzinələrinə çatdırılırd ı. 

VII yüzilin 90-cı illərinin əvvəllərində dövlətin vergi aparatını qaydaya 

salmaq istəyən xəlifə Əbd əl-Məlik (685-705) vergilərin alınması qaydalarında 

islahatlar edir. Tell Mahrlı Dionisiyin yazdığına görə, "1003 (691-92)-cü ildə Əbd əl-

Məlik [vergilərin alınmasında] dəyiĢiklik etdi. O, bir sıra sərəncamlar verərək, hər bir 

kəsə əmr etdi ki, adının, ata-babasına məxsus təsərrüfatın, üzümlüklərin, zeytun 

ağaclarının, əmlakının, uĢaqlarının və sahib olduğu hər Ģeyin siyahıya düĢməsi üçün öz 

doğma ölkəsinə, doğulduğu kəndə qayıtsın. Can vergisinin və xristianların baĢlarına 

gətirilən bütün pisliklərin özülü onda qoyuldu. O vaxtadək hökmdarlar vergini adamlara 

görə deyil, torpağa görə alırdılar. Bu, ərəblərin həyata keçirdikləri ilk siyahıyaalma 

idi". 
 

1 Ət-Təbərinin məlumatından aydın olur ki, mətndə "qərib" ("gəlmə") adı ilə Dərbənd 
ətrafında ticarətlə məĢğul o lan ermənilər nəzərdə tutulurdu: "Həmin dağların yamaclarında 

olan ölkədə elə hündür yerlər var ki, ermənilər o yerlərdə qalırlar, çünki onlar onun ətrafında 

yaĢayanlardır, özləri də gəlmədilər". 



185 
 

BağlanmıĢ müqavilələrə görə, xristian əhalisindən vergi heç bir təzyiqə yol 

verilmədən alınmalı idi. Lakin iĢdə əhalidən vergi yığılması zamanı hədsiz özbaĢınalıqlar 

olurdu. Can vergisi - cizyənin müsəlmanlardan yox, ancaq zimmilərdən alınması 

haqqında Quran göstəriĢi (9, 29) bir çox yerlərdə əməli olaraq tətbiq edilmədi. Nəticədə 

bütün Xilafətdə ərəb hakimiyyət orqanlarının vergi zülmünə qarĢı narazılıq artdı. Belə 

vəziyyət xəlifə II Öməri (717-720) yeni müsəlmanlardan, yəni məvalilərdən can 

vergisi almağı qadağan etməyə vadar etdi; etiraf olundu ki, islamı qəbul etmək yeni 

(neo) müsəlmanın "canını və pulunu xilas edir". Torpaq vergisi-xərac isə əvvəllər 

olduğu kimi, dinindən asılı olmayaraq bütün torpaq sahiblərindən yığılırd ı. Lakin II 

Ömərin siyasəti özünə nüfuzlu tərəfdarlar və ardıcıllar tapmadı. Onun xələfi II Yəzidin 

zamanında (720-724) Cənubi Qafqazın xristian əhalisinə qarĢı böyük amansızlıq göstərildi; 

yerli qaynaqların yazdığına görə, II Yəzid bütün ikona və xaçları məhv etmək, Xilafət 

ərazisindəki bütün donuzları q ırmaq əmrini vermiĢdi.  

Xəlifə II Ömərin yürütdüyü bütün müsəlmanların bərabərliyi siyasətinə qarĢı 

daha qətiyyətlə çıxıĢ edən xəlifə HiĢamın (724-743) dövründə dövlət vergi aparatı 

təbəələrdən xəlifə xəzinəsini dolduran pul vəsaitini amansızcasına qoparırdı; yerli 

tarixçi Gevondun sözlərinə görə, "o, (yəni xəlifə HiĢam - N.V.) Ömərin səxavətini 

pislədi və onu öz sələflərinin topladığı sərvətləri qanunsuz olaraq xərcləyib dağıtmaqda 

günahlandırdı". Ona görə də, xəlifə HiĢam dövründə, ərəblərin Azərbaycan və Arrandakı 

vergi siyasəti köklü dəyiĢikliyə məruz qaldı; buradakı Əməvi hakimləri cizyəni xəzinəyə 

böyük gəlir gətirən vergilərdən biri kimi fərqləndirməyə baĢladılar. 

725-726-cı ildə xəlifə HiĢamın sərəncamına görə, Azərbaycanda əhali, torpaq, 

mal-qara və hər cür baĢqa əmlakın yeni siyahıyaalınması keçirildi. Bu məqsədlə o, öz 

sərkərdəsi Haris ibn Əmri Arrana göndərdi. Moisey Kalankatlının məlumatına görə, ağır 

vergi qoyulmasına səbəb olan bu yeni siyahıyaalma "adamları,  mal-qaranı və bütün 

ölkəni elə köləlik boyunduruğuna saldı ki, sonrakı ildə A rranda dəhĢətli aclıq 

baĢladı". 

Bu siyahıyaalmadan sonra tətbiq edilən yeni vergi sistemi vergi verən əhali ilə  

yanaĢı, rahiblərdən də vergi alınmasını nəzərdə tuturdu. Əhalinin üzərinə sənətkarlığa, 

kəbinə görə yeni əlavə vergilər qoyuldu. Ölkən in cənubunda xəlifə II Ömər zamanı 

ləğv edilmiĢ əvvəlki Sasani vergiləri, "Novruz və Mihrican hədiyyələri" bərpa edildi, 

Belə vergi sistemi təkcə yoxsulları deyil, hətta bir çox əyan və varlıları da səfalətə düçar 

etdi. Bu barədə Gevond aĢkar yazırdı: "O, elə çox fəlakətlərə səbəb oldu ki, hamı ağır 

zülmdən inləyirdi, [lakin bu] dözülməz fəlakətlərdən yaxa qurtarmağa heç bir imkan 

yox idi". 

Təbii ki, bu çətinliklər ilk növbədə təkcə ərəblərə deyil, öz sahibləri olan 

yerli feodallara da vergi ödəyən zimmilərə zərbə vurdu. Lakin vergi verənlərdən alınan 

böyük məbləğlər xəlifə xəzinəsinə bütövlükdə gedib çatmırdı, çünki əyalət əmirləri və 

məmurları onlara tapĢırılan əyaləti özlərinin Ģəxsi varlanma mənbəyi hesab edirdilər. 

Xəlifələr bu özbaĢınalıqların qarĢısını almağa çalıĢır və ara-sıra məmurlara qarĢı xeyli 

sərt tədbirlər həyata keçirirdilər. Ġlk Əməvi xəlifəsi I Müaviyənin dövründə (661-680) 



186 
 

yaradılmıĢ xüsusi nəzarət orqanı (dər əl-istixrac) əyalət məmurları arasında baĢ verən 

rüĢvətxorluq hallarını aĢkara çıxarmalı idi. Lakin bu tədbir çox da kömək etmirdi. 

Vergi məmurlarının özbaĢınalıqlarının qarĢısını almaq üçün ərəblərin yerinə bu 

vəzifələrə maliyyə iĢlərini yaxĢı bilən yerli feodalları təyin etməyə baĢladılar. Lakin bu 

tədbir də elə bir nəticə vermədi, belə ki, əksəriyyəti islamı yalnız zahirən qəbul etmiĢ 

yeni məmurlar çox keçmədən öz imtiyazlarını qoruyub saxlamaq xatirinə can-baĢla 

qulluq eləməyə baĢladıqları ərəblərdən də pis oldular; onlarla birlikdə özlərin in 

köhnə təbəələri o lan əkinçiləri ikiqat istismar a lt ına saldılar. 

Əməvilər dövründə Xilafətin Ģimal hüdudlarında istilaçı yürüĢlər hələ də 

davam etdirilirdi. Hər hansı bir vilayəti tutan ərəblər bütün vilayət üzərinə ancaq bac 

qoymaqla kifayətlənirdilər. Xəlifə HiĢamın dövründə Arran hakimi Mərvan ibn 

Məhəmməd Dərbənddən Ģimalda yerləĢən Sərir vilayətini ələ keçirdi. Bağlanılan 

müqaviləyə görə, Sərir hökmdarı xəlifəyə "hər il 1500 oğlan və 500 qız verməyə, əl-

Babın (Dərbəndin) taxıl anbarına 100 min mudd buğda gətirməyə" boyun oldu. 

Tumanın (Sərirdə nahiyə) sakinləri "hər il 150 qız və 50 oğlan verib, anbara 20 min 

mudd buğda" gətirməyə, Zirihgəranın (müasir Köbəçi) hakimi "hər il 50 oğlan verib, 

anbara 10 min mudd buğda gətirməyə" boyun oldular; Sindanın (ġəndanın) hökmdarı 

"sonralar belə öhdəlikdən azad olmaq Ģərtilə birdəfəlik 100 oğlan və qız verməyə və əl-

Babın anbarına ildə 5000 mudd taxıl gətirməyə", Lakzın hökmdarı isə "taxıl anbarına 

ildə 20 min mudd" taxıl verməyə boyun olmuĢdu və s. 

Əməvilərin hakimiyyətinin sonuna yaxın Xilafətin vilayətlərində, xüsusən 

Azərbaycan və Arranda elə bir vəziyyət yaranmıĢdı ki, hər bir hakim mərkəzi hakimiyyət 

qarĢısında, demək olar ki, heç bir hesabat vermədən öz vilayətində istədiyi kimi ağalıq 

edir, əhalini talayıb çapırdı. Vergi zülmünün ağırlığına dözməyən əhali kütləvi surətdə 

kəndləri tərk edir, suluklar adlandırılan torpaqsız kəndlilərə çevrilirdi. Bu kəndlilər 

atılmıĢ kəndli torpaqlarını tədricən öz əllərində cəmləĢdirən iri torpaq sahiblərinin 

yanına muzdurluğa gedirdilər. Azərbaycanda feodalizmin daha da geniĢlənməsinə səbəb 

olan bu proses Əməvilərin buradakı mövqeyinin zəifləməsinə gətirib çıxartdı, çünki 

mütəğəllib adlanan iri feodallar və torpaq sahibləri daha mərkəzi hakimiyyət 

nümayəndələri ilə hesablaĢmır və artıq ilk Abbasilər dövründə Xilafətin silahlı 

qüvvələri tərəfindən dərhal qarĢısı alınan separatizm nümayiĢ etdirməyə baĢlayırdılar.  

VIII əsrin ortalarında hakimiyyətə gəlmiĢ Abbasilər Azərbaycan və Arranın 

vergi verən əhalisinin vəziyyətini heç də yaxĢılaĢdırmadılar. Moisey Kalankatlının 

sözlərilə desək, "Abbasilərin hakimiyyətə gəliĢi ana yurdumuz Albaniya üçün böyük 

fəlakət idi, çünki taciklər (yəni ərəblər - N. V.) öz iyrənc qarətçilikləri ilə alban 

iĢxanlarından paytaxtımız Bərdəni aldılar və öz səltənətlərinin köhnə paytaxtı 

DəməĢqdə olduğu kimi indi də Alban torpağında -Bərdədə iqamətgah qurdular ki, 

torpağın bol nemətlərini sovursunlar". 

Əgər Əməvilər dövründə natura ilə ödənc vergilərin mühüm hissəsini təĢkil 

edirdisə, Abbasilər dövründə vergilərin ancaq bir hissəsi natura ilə ödənildi. Özü də bu 

natura içərisində zinət Ģeyləri və ərəblərdə az tapılan mallar üstünlük təĢkil edird i. Bu 



187 
 

sistem ikinci Abbasi xəlifəsi əl-Mənsurun dövründə (754-775) xüsusən geniĢ tətbiq 

edilməyə baĢlamıĢdı. Onun dövründə misahə adlanan xərac əkilib-əkilməməsindən asılı 

olmayaraq torpaq sahəsinə görə pulla, yəni hələ Ömər ibn əl-Xəttabın qoyduğu 

qaydalar üzrə alınırdı. Bu vergi sistemi, əl-Mənsurun dövründə, kəndli kütlələrinin 

mütəĢəkkil qarəti Ģəklini aldı. Gevondun məlumatına görə, əl-Mənsur "zorakılıq və 

sıxıĢdırmaqla hamını əldən salmıĢ, hətta ölülərdən də vergi tələb etməklə əhalini dilənçi 

kökünə çatdırmıĢdı. O, ölkə əhalisini incidərək, elə dəhĢətli vergilər tələb edirdi ki, 

adambaĢına xeyli... gümüĢ düĢürdü... ĠĢxan nəslindən olanlar əjdahanın (yəni, xəlifənin  

- N. V.) ağzını yummaq üçün istər-istəməz bəxĢiĢ olaraq ona at və qatırlar, əla paltarlar, 

qızıl və gümüĢ gətirirdilər". 

Əl-Mənsurun varisi xəlifə əl-Mehdinin dövründə (775-785) vergi verən 

zümrənin vəziyyəti bir qədər yüngülləĢdi. Onun sərəncamına görə xərac alma sistemi 

dəyiĢildi. Misahə xəracı - torpağın sahəsinə görə alınan vergi əvəzinə müqasəmə 

xəracı - məhsula görə alınan vergi qoyuldu; özü də suvarılan torpaqlardan məhsulun 

yarısı, dəliyə və kirbə ilə suvarılan torpaqlardan, məhsulun 
1/

3-i, duləblə1 suvarılan 

torpaqlardan, məhsulun 
1/

4-i alınırdı. Lakin əl-Mehdinin dövründə meyvə ağaclarına, 

zeytun və üzüm bağlarına xərac qoyuldu. Bu ağır vergi idi və əl-CəhĢiyərinin sözlərinə 

görə, "təbəələrin əzablarını artırmıĢdı". 

Belə vəziyyət əhalinin kəskin narazılığına səbəb oldu və tezliklə Xilafətin 

Qafqaz bölgəsi ancaq xəlifə Harun ər-RəĢidin dövründə (786-809) yatırılması mümkün 

olan üsyanlara büründü. 788-ci ildə o, Yəzid ibn Məzyədi bu ölkələrin hakimi 

vəzifəsindən uzaqlaĢdırdı və əsrin sonunda - Yəzid ibn Məzyədi bu vəzifəyə yenidən 

təyin edənədək burada on beĢdən çox hakim dəyiĢdi. 

VIII əsrin sonuna yaxın Xilafətdə Avropa ölkələrindəki benefisiya sistemini 

xatırladan müqatiə (iltizam) sisteminin geniĢ lənməsi kəndlilərin vəziyyətini daha da 

ağırlaĢdırdı. Əsasən, dövlət xəzinəsinin boĢalması üzündən tətbiq edilən bu sistemə görə, 

ayrı-ayrı nahiyə və vilayətlərin vergiləri iltizama verilirdi; bu zaman ilt izam məbləğini 

öz üzərinə götürmüĢ Ģəxs, əvəzində həmin yerlərin vergilərini yığ ırdı. Yüksək 

vəzifəli Ģəxslər, o "cümlədən də ayrı-ayrı vilayətlərin caniĢinləri iltizama 

götürülmüĢ yerlərin həm də maliyyə baĢçısına çevrilən müqatiəçi-iltizamçılar ola 

bilərdilər. Xəlifə əl-Müqtədirin dövründə (909-932) onun vəziri Ġbn əl-Furat 

Azərbaycan və Ərminiyənin caniĢ ini təyin edilmiĢ Yusif ibn Əbu-s-Sacla bu 

vilayətlərin 120 min dinara Sacilərə iltizama verilməsi haqqında müqavilə bağlamıĢdı. 

Yusif hər il bu məbləği xəlifə xəzinəsinə keçirməli idi.  

Hakimiyyət orqanları ilt izamçıların hərəkətlərinə nəzarət etməli və onların 

öhdələrinə götürdükləri xərcləri çəkmələrinə göz qoymalı idilər. Çünki qaydaya görə, 

onlar iltizama götürdükləri yerdə əkin-biçinin qayğısına qalmalı, arxların, körpülərin və s. 

sazlığına fikir verməli, eləcə də ictimai asayiĢə göz qoymalı idilər. Lakin müqatiəçilər 

əllərində olan hakimiyyətdən sui-istifadə edir. vergi verən əhalini əməlli-baĢlı soyub  
 

1 Dəliyə və duləb - suvarma çarxı növləri; kirbə (düz girab) - su tuluğu.  



188 
 

talayırdılar. Onların hərəkətləri o qədər ölçüyə sığmaz idi ki, o dövrün məĢhur 

qanunĢünası Əbu Yusif xəlifə Harun ər-RəĢidə onun dövründə xüsusilə geniĢ yayılmıĢ 

iltizam sistemindən ümumiyyətlə imtina etməyi məsləhət görmüĢdü. Onun fikrincə, 

"iltizam məbləğindən xeyli artıq yığmağa can atan iltizamçı buna ancaq öz təbəələri ilə 

rəhmsiz rəftar etmək, onları ağır bədən cəzalarına məruz qoymaq, qızmar günəĢ altında 

saxlamaq, boyunlarından daĢ asmaq, onlara əzab, iĢgəncə vermək yolu ilə nail ola bilər...". 

Xəlifə Harunun hakimiyyət dövni üçün səciyyəvi olan bu amansızlıq, təbii ki, xalq 

kütlələrinin narazılığında və özünün parlaq ifadəsini tezliklə bütün Azərbaycanı bürümüĢ 

xürrəmilər hərəkatında tapan Xilafət əleyhinə üsyanlara gətirib çıxardı. Moisey 

Kalankatlının sözlərinə görə, "o, bizim ölkəmizi çox sıxıĢdırdı". Onun dövründə 

Azərbaycan və Arran sakinlərindən yığılan vergilər çox böyük hədlərə çatdı. Harunun 

qardaĢı, Xilafətin Ģimal vilayətlərinin caniĢini Übeydallah ibn Mehdi (788-791) tərəfindən 

Arran və Ərminiyənin hakimi vəzifəsinə təyin edilmiĢ Süleyman (788-790), "adamların 

üzərinə elə dözülməz vergi yükü qoydu ki, əhali özünün axırıncı var-yoxunu verdikdən 

sonra da onun zülmündən yaxa qurtara bilmədi". 

Beləliklə, göründüyü kimi, Xilafət güclü xərac sistemi üzərində dayanırdı; 

Xilafətin mülkiyyəti sayılan bütün torpaqlar xərac torpaqları idi; bu torpaqlar Bağdaddakı 

mərkəzi xərac divanında, eləcə də vilayət divanlarında qeydə alınır, onların gəliri xəlifə 

xəzinəsinə - beytülmala axırd ı. 

Torpaq vergisi - xəracdan və can vergisi cizyədən əlavə aĢağıdakı vergilər 

alınırdı: xüms - mülkiyyətdən və əmlakdan alınan, gəlirin 
1/

5-nə bərabər olan vergi; 

zəkat - yoxsulların xeyrinə varlı müsəlmanların əmlakından tutulan vergi; zəkat əl-fitr - 

orucluğun baĢa çatması münasibəti ilə verilən pay - fitrə; sədəqə - yoxsullara verilən 

ianə; uşr - məhsulun 
1/

10-nə bərabər vergi. 

Cizyə vergisi qeyri-müsəlmanlardan, zəkat ancaq müsəlmanlardan, qalan 

vergi növləri isə müxtəlif miqdarlarda həm müsəlmanlardan, həm də özgə dinlərə 

etiqad edənlərdən alınırdı. 

Xüms - pul və ya natura Ģəklində dinc yolla ələ keçirilmiĢ əmlakdan, əmək 

haqqından, mədən və dəfinələrdən, kafir və ya zimminin müsəlmandan satın aldığı 

torpaqdan, əsirlər də daxil olmaqla hərbi qənimətlərdən alınırdı. Dəyəri ailənin illik 

xərcindən artıq olan əmlak satın alındıqda və ya müxtəlif peĢə sahiblərinin (tacir, 

sənətkar və s.) gəlirləri illik məxaricdən çox olanda xüms ödənilməli id i. 

Zəkat - ildə bir dəfə alınırdı; bu vergi dənli bitkilər (düyü və lobyadan baĢqa), 

giləmeyvələr, daĢ-qaĢ və ev heyvanları üzərinə qoyulurdu. Buğda və arpadan zəkat 

məhsul yetiĢəndən sonra alınır, üzüm üçün isə qora dövründə müəyyənləĢdirilirdi.  

Zəkat əl-fitr ildə bir dəfə, orucluq ayının baĢa çatması münasibətilə varlı 

müsəlman ailəsinin yetkinlik yaĢına çatmıĢ hər bir üzvünə görə ödənilirdi. Fitrə 

məhsul və ya pulla ödənilə bilərdi. Onun qədəri 3 kq buğdaya, arpaya və ya çəltiyə, 

xurmaya, kiĢmiĢə, qarğıdalıya və baĢqa məhsullara bərabər idi.  

UĢr - hər il əkinçilik, heyvandarlıq, balıqçılıq məhsullarından satıĢ üçün 

nəzərdə tutulan və qiyməti 200 dirhəmdən artıq olan baĢqa məhsullardan natura ilə 



189 
 

alınan onda bir vergisi idi. 

ġirvanda (Bakıda) bunlardan baĢqa neft və duz mənbələri üzərinə də vergi 

qoyulmuĢdu. Əl-Bəlazurinin məlumatına görə, hələ xəlifə əl-Mənsurun dövründə 

Azərbaycan hakimi Yəzid ibn Üseyd öz adamlarını ġirvanda neft və duz çıxaranların 

yanına göndərmiĢ və onlardan vergi aldırmıĢdı; vergilərin sonrakı yığımını isə o, xüsusi 

adamlara tapĢırmıĢdı. 

Ərəb mənbələri Azərbaycan, Arran və Xilafətin digər vilayətlərindən yığılan 

vergilərin məbləği haqqında yalnız IX əsrdən baĢlayaraq mülahizə yürütməyə imkan 

verir. Belə ki, Xilafətin paytaxtında müxtəlif illərdə baĢ vermiĢ yanğınlar zamanı hər bir 

vilayət üzrə xəzinəyə daxil olan gəlirlərin hesabatları yazılmıĢ sənədlər də məhv 

olmuĢdu. Qudamanın məlumatına görə hicri 204 (819-820)-cü il " xəlifə divanlarında 

hesabatların mövcud olduğu ilk il idi".  

Ġbn Xəldunun elmdə məlum olan və əl-CəhĢiyərinin təqdim etdiyi siyahıya 

əsaslanan vergi siyahısına görə, IX əsrin əvvəllərində Azərbaycan (Cənubi) vilayəti 

xəzinəyə 4 mln dirhəm verirdi; o dövrdə Xilafətin bütün Qafqaz torpaqlarını, o 

cümlədən də keçmiĢ Albaniyanı - Arranı özündə birləĢdirən ərəb Ərminiyə vilayəti isə 

vergini təkcə pulla deyil, həm də natura ilə ödəyirdi: on üç min dirhəm, iyirmi ədəd 

xalça (məhfurə), beĢ yüz səksən ratl parça (rakm), on min ratl duzlanmıĢ Ģahmahı 

balığı, on min ratl tirrix balığı, iki yüz qatır və otuz Ģahin quĢu. 

IX əsrin 20-ci illərində xəzinəyə daxil olan vergilər haqqında məlumat verən 

Qudamanın göstəricilərinə görə, Azərbaycanın xəracı ildə 4,5 mln dirhəmə, Ərminiyəninki 

isə 4 mln dirhəmə bərabər idi. 

Bu göstərici əl-Yəqubinin aĢağıdakı məlumatı ilə də təsdiq olunur: 

Azərbaycanın xəracı 4 mln dirhəmdir; bu rəqəm "bir il çox, o biri il isə az olur". 

Lakin sonrakı xəlifə əl-Mütəsimin hakimiyyəti dövründə (833-842) 

Azərbaycandan alınan xərac Ġbn Xordadbehin məlumatına görə, iki dəfə azalmıĢ və 

cəmi 2 mln dirhəm olmuĢdur; Ərminiyənin xəracı isə əvvəlki səviyyədə (4 mln dirhəm) 

qalmıĢdır. ġübhəsiz, ərəb Ərminiyə vilayətinin tərkibinə daxil olan Arranın payı da 2 

mln dirhəmdən çox olmamıĢdır. Xəracın məbləğinin belə azalması ilk növbədə Xilafətdəki 

üsyanlar və bəzi vilayətlərin ondan ayrılması ilə, eləcə də hakimlərin separatizm meylinin 

güclənməsi ilə izah olunur. 

Sonralar bu məbləğ bölgədəki vəziyyətdən asılı olaraq gah azalaraq, 908-909-

cu ildəki kimi ildə 120 min dinara (yəni 1 mln 800 min dirhəmə), gah da artaraq 916-

917-ci ildəki kimi 220 min dinara (yəni 3 mln 300 min dirhəmə) bərabər olmuĢdu. 

Artıq IX əsrin sonu - X əsrin əvvəllərində Azərbaycan vilayətlərindən gələn 

vergilər ö lkənin hakimləri olan Sacilərin, sonralar isə Salarilərin və baĢqalarının 

xəzinələrinə gedirdi. 

 

 

 

 



190 
 

IX FƏSĠL 

 

XĠLAFƏTDƏ ƏMƏVĠLƏRƏ VƏ ABBASĠLƏRƏ 

QARġI DĠNĠ-SĠYASĠ HƏRƏKAT. AZƏRBAYCANDA 

XÜRRƏMĠLƏR - BABƏKĠLƏR HƏRƏKATI 
 

§ 1. XĠLAFƏTDƏ ƏMƏVĠLƏRƏ QARġI DĠNĠ-SĠYASĠ 

HƏRƏKATIN GÜCLƏNMƏSĠ 
 

632-ci ildə gələcək varisləri haqqında heç bir vəsiyyət qoymayan Məhəmməd 

peyğəmbər vəfat etdi. Bu qəfil hadisə müsəlman icmasının dini və dünyəvi rəhbərliyinə 

kimin haqqı çatması sualı ətrafında qızğın mübahisələrin yaranmasına səbəb oldu. 

Hakimiyyət uğrunda gedən açıq mübarizə müxtəlif dini-siyasi görüĢlərin 

formalaĢmasına gətirib çıxartdı. VII əsrin ikinci yarısında Əli tərəfdarları siyasi qrupu - 

"Ģiə"nin təĢəkkül tapması, sonralar islamda xüsusi dini-siyasi hərəkatın - Ģiəliyin 

yaranması üçün təkan oldu. Xəlifə Os manın dövründə ilk müsəlmanların köhnə 

düĢmənləri olan Məkkə əyanlarına Məhəmmədin tərəfdarlarına (ənsarlara) nisbətən 

geniĢ imkanlar açılması ələvilərin nüfuzunu daha da artırdı. Əvvəlki imtiyazlarından 

məhrum olmuĢ ənsarlarla yanaĢı, ictimai vəziyyətləri ağırlaĢmıĢ iranlı məvalilər, habelə 

Osmanın mənsub olduğu Əməvilər nəsli ilə köhnə ədavətləri olan ərəb tayfaları da 

ələvilərə qoĢuldular. Lakin müsəlman icmasının heç də bütün üzvləri Əlinin 

hakimiyyəti, eləcə də onun daxili siyasəti ilə razılaĢmırdılar. Bu müqavimət Osman 

öldürüldükdən sonra xəlifə seçilmiĢ Əlinin hakimiyyətinə qarĢı silahlı mübarizə Ģəklini 

aldı. Hərəkatın baĢında Məhəmməd peyğəmbərin arvadı AiĢənin də qoĢulduğu 

varlanmıĢ ənsarlardan Talha və əz-Zubayrın dəstəsi dururdu. 656-cı ildə Bəsrə 

yaxınlığında baĢ verən, tarixə "dəvə" vuruĢması adı ilə (bu ad vuruĢmada iĢtirak edən 

AiĢənin dəvə üzərində qoyulmuĢ kəcavədə oturması ilə əlaqədar verilmiĢdir) daxil olan 

qanlı döyüĢdə bu dəstə darmadağın edildi, baĢçılar (AiĢədən baĢqa) öldürüldülər. 

Əliyə qarĢı mübarizə aparan ikinci cəbhə - Əməvilərdən olan Suriya hakimi 

Əbu Sufyan oğlu Müaviyənin tərəfdarları daha böyük fəallıq göstərirdilər. Mübarizə 

edən tərəflər arasında 657-ci ildə Siffin yanında baĢ verən qanlı döyüĢün nəticəsi Əli 

tərəfdarları arasında təfriqənin, müsəlman dünyasında bir qədər sonra baĢ verəcək 

taleyüklü hadisələrin baĢlanğıcı oldu. Əli tərəfdarlarının nisbi üstünlüyü ilə keçən bu 

vuruĢmada qədim ərəb adəti üzrə "kimin haqq, kimin nahaq" olmasını 

müəyyənləĢdirəcək münsiflər məhkəməsinin olmasına razılıq verən Əlinin hərəkətinə 

qarĢı onun 12 nıin döyüĢçüsü hərbi düĢərgəni tərk edib getmiĢ və beləliklə, " xarici-

lər" (" xaric" - çıxıb gedən) hərəkatının əsası qoyulmuĢdu. 

Əli öldürüldükdən (661) sonra Əməvilərin hakimiyyət baĢına gəlməsi əsas 

dini-siyasi Ģüarı - hakimiyyətin peyğəmbər xanədanına (peyğəmbərin qızı Fatimənin 

və Əlinin övladlarına) qaytarılmasmı daha kəskin Ģəkildə qoydu. Ta qədimdən 



191 
 

hakimiyyətin nəsildən-nəslə, irsən ötürülməsi prinsipinin həyata keçirildiyi keç miĢ 

Ġran və Mesopotamiya dövlətləri əhalisi, o cümlədən azərbaycanlılar da əvvəllər 

Əməvilərə, sonralar isə Abbasilərə qarĢı yönəldilən bu Ģüara əlbəttə, öz mənafelərini 

də (yəni, yerlərdəki hakimiyyəti ələ keçirməyi) unutmadan haqq qazandırdılar. Heç 

Ģübhəsiz, burada ayrı-ayrı yerlərdə ortaya çıxan lokal xarakterli problemləri də nəzərə 

almamaq olmazdı. Yeni ictimai-siyasi qurumun - Xilafətin yaranması ilə bağlı labüd 

çətinliklərin meydana çıxması, qurtarmaq bilməyən tayfa davaları, vergi zülmündən 

xilas olmağa çalıĢan, lakin Əməvilərin gəliĢindən də yüngüllük hasil etməyən 

zəhmətkeĢ kütlələrin, eləcə də ərəblərəqədərki hakimiyyətləri əllərindən çıxmıĢ yerli 

feodalların mövcud vəziyyətləri - bütün bunlar, VIII əsrin əvvəllərindən baĢlayaraq 

iğtiĢaĢ və çaxnaĢmaların sayını artırdı. Bu iĢdə Əməvilərə qarĢı mübarizədə əsas rol 

oynayan Əli soyu tərəfdarlarının və ilk vaxtlar onların ideyaları ilə çıxıĢ edən və 

peyğəmbərin əmisi Abbasın nəslindən olan Abbasilərin Xilafətin hər tərəfinə, o 

cümlədən Qafqaza göndərdikləri təbliğatçıların fəaliyyətləri xüsusi əhəmiyyət 

daĢıyırdı. Əməvilərə qarĢı aparılan mübarizə prosesində özünü daha fəal və uzaqgörən 

siyasətçi kimi nümayiĢ etdirən Abbas nəs li tədricən bütün təbliğatı əlində cəmləĢdirdi, 

təbliğatın mərkəzini isə Əməvilərin sarayından və qoĢunundan uzaqda yerləĢən, 

siyasi gücünü hələ də əldən verməyən qüdrətli yerli feodal zümrəsinin o lduğu 

Xorasana keçirtdi. Beləliklə, VIII əsrin ortalarında Abbasilər hakimiyyəti ələ 

keçirə biləcək yeganə real qüvvəyə çevrildilər.  

 

 

 

 

 

 

 

§ 2. AZƏRBAYCANDA ƏMƏVĠLƏRƏ QARġI ÇIXIġLAR 
 

734-741-ci illərdə Qafqaz cəbhəsində xəzərlərə qarĢı döyüĢlərdə 

müvəffəqiyyət qazana bilmiĢ  ərəblər, Xilafət in baĢqa bölgələrində, xüsusilə Orta 

Asiya və ġimali Afrikada mərkəzi hakimiyyət əleyhinə yönəlmiĢ çıxıĢların 

qarĢısını almaqda çətin lik çəkirdilər. Hicri tarixlə 126 (743 - 744-cı ildə), xəlifə 

HiĢamdan sonrakı bir il ərzində, Əbdülməlikin üç nəvəsi (II Vəlid, III Yəzid və 

Ġbrahim) xəlifə taxt ında biri digərin i əvəz etdi. HiĢamın Qafqazda caniĢin olan 

qardaĢı Mərvan, məhz bu dövrdə Asim ibn Abdullah ibn Yəzid əl-Hilalini Bərdədə 

öz yerində qoyub ġama gedir və fəal surətdə hakimiyyət uğrunda mübarizəyə 

qoĢulur. 744-cü ildə o, Əməvilər sülaləsinin son xəlifəsi II Mərvan adı ilə  

fəaliyyətə baĢlayır. Lakin Xilafəti bürümüĢ dini-siyasi hərəkatın qarĢısını almaq 

artıq mümkün deyildi. Ġqtisadi vəziyyətin ağırlaĢması da mövcud Ģəraiti həddən 

artıq gərgin ləĢdirmiĢdi. 



192 
 

O dövr ictimai-siyasi tariximizin ən ətraflı Ģərhçilərindən biri olan IX 

yüzilin ərəb tarixçisi əl-Kufinin dili ilə desək, "Mərvan ibn Məhəmməd xəlifə olan 

kimi Azərbaycan və Ərminiyədə iğtiĢaĢlar baĢlandı". 

Ərəb üsuli-idarəsinə qarĢı Azərbaycanda artan hərəkatın baĢında əl-

Kufin in "beyləqanlı" kimi təqdim etdiyi "əl-Qəssab" (qəssab, ətçi) ləqəbli Müsafir 

ibn Kəsir (Küseyr) dururdu. O, hələ Mərvanın öz can iĢinliyi dövründə Dərbəndə 

hakim təyin etdiyi Ġshaq ibn Müslim əl-Uqaylin in köməkçisi id i. Xilafət 

mərkəzində hakimiyyət uğrunda gedən dini-siyasi çəkiĢ mədən öz mənafeləri üçün 

istifadə edən baĢqa yerli feodallar kimi, Müsafir də vergi zülmündən, aramsız 

müharibələrdən zara gəlmiĢ xalqın köməyi ilə hakimiyyəti ələ keçirmək, ərəb 

ağalığından qurtarmaq istəyirdi.  

Yuxarıda qeyd edildiyi kimi, məhz, bu qarıĢıq dövrdə, Abbasi emissarları - 

dailəri (dava- "dəvət" sözündəndir), yerlərdə mərkəzi hakimiyyətə qarĢı geniĢ təbliğat 

aparırdılar. Əməvilərə qarĢı yalnız peyğəmbər nəslinə mənsub olan Abbasilər və 

Ələvilər deyil, eyni zamanda bütün müxalif qüvvələr, o cümlədən "xaricilər" təriqətinə 

mənsub Ģəxslər də çıxıĢ edirdilər. Əl-Kufinin yazdığına görə, Müsafiri və onun 

tərəfdarlarını Xilafətə qarĢı qaldıran da Ġraqda Əməvilərin əleyhinə çıxmıĢ, xaricilər 

təriqətinə mənsub əd-Dəhhak ibn Qeys əĢ-ġeybani (128/745-746-cı ildə öldürülüb) 

olmuĢdu. Özlərini islamın "saflığı" uğrunda mübarizlər kimi qələmə verən, dinin vacib 

göstəriĢlərinin ciddi icrası ilə fərqlənən "xaricilər" ali hakimiyyət məsələsində həm 

xəlifənin yalnız qüreyĢilərdən seçilməsi Ģüarı ilə çıxıĢ edən sünnilərə, həm də 

hakimiyyətin Məhəmməd peyğəmbərin nəslinə irsən keçməsi və imamlığın (Xilafətin) 

dini mahiyyət daĢıması nəzəriyyəsini müdafiə edən Ģiələrə qarĢı çıxırdılar. "Xaricilər" 

dini icmanın-dövlətin baĢçısının qeyd-Ģərtsiz seçki yolu ilə seçilməsini qəbul edir, 

baĢçılığa namizədin mənĢəyinə heç bir əhəmiyyət vermirdilər. Görünür, "xaricilər"in 

məhz belə təlimləri yerlərdə hakimiyyət uğrunda mübarizə aparanları özünə daha çox 

cəlb edirdi. Onların təbliğatı ilə Azərbaycanda mərkəzi hakimiyyətə qarĢı ayağa 

qalxmıĢ beyləqanlı Müsafirin baĢçılığı ilə cərəyan edən hadisələri tarixçi əl-Kufi belə 

təsvir edir: "...həmin Müsafir ibn Kəsir onu dəstəkləyən adamların baĢında çox keç-

mədən Ərdəbilə çatır. Bu zaman burada da xəlifənin hakimiyyətindən cana doymuĢlar 

vardı. Onların sayı getdikcə çoxalırdı. Həmin vaxt Beyləqanda olan [vali] Asim ibn 

Yəzid əl-Hilali bu iĢdən xəbər tutur, qiyamçıların Beyləqan əhalisindən olan iki baĢ -

çısını yanına çağırtdırır. Onlardan birinin adı Aban ibn Maymun, o birininki isə 

Qüteybə ibn Sadaka idi. Vali onların ikisini də tutub, Beyləqan zindanına saldırır. Xəbər 

qiyamçıların baĢçısı, bu zaman Varsanda olan Müsafir ibn Kəsir əl-Qəssaba yetiĢir. 

Gecədən xeyli keçmiĢ o, bir dəstə tərəfdarı ilə Varsandan çıxıb Beyləqana gəlir. Onlar 

nərdivan qoyub, Ģəhər divarlarına çıxırlar. Ġsmət ibn Müslim Beyləqana birinci daxil 

olur. O, qarovul dəstəsinin rəisini tutub, elə divarın üstündəcə baĢını kəsir. Onlar 

Beyləqana girirlər. Əmir Asim ibn Yəzid əl-Hilali Bərdə Ģəhərinə çəkilir... 

Qiyamçılar Qüteybə ibn Sadaka və Aban ibn Maymunu zindandan azad edirlər... 

Beyləqana hər yerdən çoxlu adam axıĢır, tezliklə böyük bir ordu yığılır. Müsafirin 



193 
 

baĢçılıq etdiyi bu ordu Bərdəni tutmaq məqsədi ilə Beyləqandan çıxıb, çox keçmədən 

Yunana yetiĢir. Əmir Asim ibn Yəzid əl-Hilali bundan xəbər tutub, öz adamlarını 

toplayır və qoĢununu Bərdə qapıları yanında, Tərtər çayı boyunca yerləĢdirir. Müsafir, 

Asim ibn Yəzidin düĢərgəsinə yetiĢir. Qiyamçılar "Allahu əkbər" deyərək, Asimin 

ordusuna hücum çəkir və onu darmadağın edirlər. Bərdə əmiri Asim ibn Yəzidin özü 

və bir çox əsgərləri öldürülür. Asimin oğlu Zəfər qoĢunun qalıqları ilə çox pis halda 

özlərin i Bərdəyə çatdırırlar..."  

Asim öldürüldükdən sonra xəlifə Mərvan Dərbənd hakimi Ġshaq ibn Müslim əl-

Uqaylini bütün Ərminiyəyə vali təyin edir. Əl-Kufinin məlumatına görə, o, Ġshaqın 

qardaĢı sərkərdə Əbdül Məlik ibn Müslim əl-Uqaylini isə Müsafirin baĢçılıq etdiyi 

hərəkatı yatırmaq və xəzinəyə çatası xəracı toplamaq məqsədilə Bərdəyə göndərir. 

Növbəti döyüĢ Bərdə ilə Yunan arasında baĢ verir. Əbdül Məlik özü öldürülür. 

QardaĢının yerini tutan Ġshaqla üsyançılar arasında qanlı döyüĢlər isə, qaynağın 

yazdığına görə, "Əbu Müslimin baĢçılığı ilə Xorasanda qara bayraqlılar zühur edənədək 

davam etdi". 

Doğrudan da Əməvilərə qarĢı mübarizə dalğası artıq bütün vilayətləri 

bürümüĢdü. Bu çıxıĢların ən qüdrətlisi 747-ci ildə Mərv vadisində Əbu Müslim 

Xorasaninin baĢçılığı ilə oldu. Üsyan tezliklə Qərbi Ġrandan Ġraq ərazisinə yayıldı. 

Dəclə çayının sağ qolu Böyük Zab çayı üzərində üsyançıların ordusu ilə II Mərvanın 

qoĢunu arasında baĢ verən döyüĢ xəlifə əsgərlərinin məğlubiyyəti ilə nəticələndi. II 

Mərvan bir dəstə yaxın adamları ilə ġama, sonra Fələstinə, oradan da Misirə qaçdı. 

Yeni ordu toplamaq cəhdləri boĢa çıxan Mərvan Məğribə keçmək istərkən öldürüldü. 

Beləliklə, Əməvilər sülaləsinin 90 illik ömrü baĢa çatdı. Xilafətdə hakimiyyət 

Məhəmməd peyğəmbərin əmisi Abbasın nəslinin əlinə keçdi. Ədəbiyyatda 

paytaxtının adı ilə Bağdad Xilafəti də adlandırılan Abbasilər sülaləsinin (750-1258) 

hakimiyyət dövrü baĢlandı. 

 

 

 

 

§ 3. AZƏRBAYCANDA ABBASĠLƏRƏ QARġI ĠLK 
ÇIXIġLAR 

 

Cənubi Qafqazın, o cümlədən Azərbaycanın strateji və siyasi əhəmiyyətini 

yaxĢı dərk edən ilk Abbasi xəlifəsi Əbu-l-Abbas (750-754) hakimiyyəti ələ a lan 

kimi qardaĢı, gələcək xəlifə Əbu Cəfəri Azərbaycan, Ərmin iyə və əl-Cəzirən in 

valisi təyin etdi. Yeni vali bütün Cənubi Qafqazı bürümüĢ çıxıĢların qarĢısını 

almaq, xüsusilə bu zaman Azərbaycanın xeyli hissəsini öz hakimiyyətinə tabe edə 

bilmiĢ Müsafir ibn Kəsirin üsyanını yatırtmaq üçün buraya hakim təyin etdiyi 

Məhəmməd ibn Sulu qiyamçıların üzərinə göndərdi. IX yüzil ərəb tarixçilərin in 

yazdıqlarına görə, "Müsafirin və onun tərəfdarların ın müqavimətinə baxmayaraq, 



194 
 

yüzmin lik Xilafət qoĢununun baĢında duran Məhəmməd ibn Sul, nəhayət, üsyanı 

yatıra bilir. Müsafir öldürülür, üsyançıların son sığınacağı olan Sisyandakı Kilab 

qalası alınır. Müsafirin və onun silahdaĢlarının kəsilmiĢ baĢları xəlifə sarayına 

göndərilir". 

Lakin üsyanın yatırılması mövcud ağır vəziyyəti düzəldə bilmədi. 

Yaln ız milliyyətcə ərəb olan lara, xüsusilə Ģimal ərəb tayfalarına üstünlük 

verən və onlara arxalanan Əməvilərdən fərqli olaraq hakimiyyətə bilavasitə 

iranlıların köməyi ilə gələn və əsas etibar ilə cənub ərəb tayfalarına dayaqlanan  

Abbasilərin Xilafət taxtına çıxmaları yerlərdəki iğtiĢaĢı daha da artırdı. Ayrı-ayrı 

vilayətlərdə, o cümlədən Azərbaycanda yerli feodalların separatçılıq cəhdləri 

Əməvilərin dayağı olan Ģimal ərəb tayfaları ilə Abbasilərin arxası və təmsilçisi 

olan cənub ərəb tayfaları arasındakı hərc -mərcliyə qarıĢdı. Bu mübarizə Ģimal 

ərəblərinin çox olduğu Arranda özünü xüsusi büruzə verird i.  

Müsafirin baĢçılığı ilə , ərəb müəlliflərinin həqarətlə "suluk" (səalik) 

"qaçaq-quldur, səfil" adlandırdıq ları qiyamçıların çıxıĢı  yatırıldıqdan sonra yeni 

ərəb üsuli-idarəsi keçmiĢ sülalənin təəssübkeĢlərin i - A zərbaycan ərazisində 

məskunlaĢdıqları uzun illər ərzində az qala yerliləĢ miĢ Ģimal ərəb tayfalarını 

sıxıĢdırmağa baĢladılar. Dövrün mənbələri illər boyu davam edən bu mübarizə 

haqqında yazırdı: "[Abbasilər hakimiyyət baĢına gəldikdən sonra] Varsan  

Əməvilərdən alındı, [Abbasi xəlifəsi] əl-Mənsurun [754-775] qızı Ummu Cəfər 

Zübeydəyə verildi. Marağanın əhalisi Mərvana sığınmalı oldu. Sonra Əməvilərin baĢqa 

mülkləri ilə birlikdə [Abbasi xəlifəsi] Harun ər-RəĢidin qızlarından birinə verildi... 

Mərəndi... əvvəlcə Əbu-1-Bəis, sonra əl-Bəis, ondan sonra isə oğlu Məhəmməd 

möhkəmləndirmiĢdi... Urmiyanı... əl-əzd qəbiləsin in məvlası Sadaqa ibn Əli 

tutmuĢdu... Təbrizdə əvvəl ər-Rəvvad əl-Əzdi, ondan sonra Vacnau ibn ər-Rəvvad 

məskən salmıĢ, buranı abadlaĢdırmıĢ, qala divarları ilə möhkəmləndirmiĢ, 

həmqəbilələrin i burada yerləĢdirmiĢdi. Əl-Məyanic və Cilbaya həmdanilərin məskən 

saldıqları yerdi. Bərzə nahiyəsini əl-avdilər tutmuĢdu... Nerizdə... Murr ibn Əmr ət-

Tainin uĢaqları məskən salmıĢ, yaĢamıĢ və buranı abad etdirmiĢdi... Səratda kində 

qəbiləsindən olanlar məskən saldılar...". ÇağdaĢlarının məlumatını yekunlaĢdıran tarixçi 

əl-Yəqubi yazırdı: "Yəməndən olan [cənub] qəbilələri [Ģimallı] nizarilətin yerlərini 

tutdular". 

Lakin Azərbaycanın Ģimal hissəsində olan Bərdə, Qəbələ, Dərbənd və bir çox 

digər yerlərdə yeni sülalənin nümayəndələri düĢ mən kimi qarĢılandılar. Bu müqavimət 

vaxtilə Dərbənd və onun ətraflarında məskunlaĢmıĢ ġamdan, Mosuldan və b. yerlərdən 

gəlmiĢ Ģimal ərəb tayfaları tərəfindən xüsusilə güclü idi, Arranda uzun müddət davam 

edən bu üzücü müqavimət Abbasiləri həmin bölgədə apardıqları yerlibazlıq siyasətini 

dəyiĢdirməyə, bəzi yerlərdə Ģimal ərəb tayfalarının üstünlüyünə dözməyə məcbur etdi. 

Hətta Harun ər-RəĢidin (786-809) hakimiyyətə gəldiyi dövrdən baĢ layaraq bu və ya 

digər ərəb tayfasının aid olduğu qrup məsələsinə (Ģimal və ya cənub qrupuna aid 

olmasına) artıq əhəmiyyət verilmədi. Əl-Yəqubinin məlumatına görə "[Harun] ər-



195 
 

RəĢid... Yusif ibn RəĢid əs-Suləmini [Arran hakimi] təyin etdi, o isə ölkəyə niza-

rilərdən (yəni Ģimallılardan - N.V.) köçürtdü; buna görə onun hakimliyi dövründə 

[Ģimal ərəblərinin] sayı xey li artdı. Ondan sonra ər-RəĢid, Yəzid ibn Məzyəd əĢ-

ġeybanini [hakim] təyin etdi. O da hər yerdən bura rəbiiləri köçürtdü, odur ki, indi 

onlar Arranda olan ərəblərin əksəriyyətini təĢkil edirlər. Ondan (Yəziddən) sonra 

Zeyd ibn Xəttab əl-Ədəvinin nəslindən olan Əbu əl-Kəbir ibn Əbd əl-Həmid hakim 

təyin olundu, o da diyar mudar əhlindən bir dəstə ilə oraya yollandı". 

Beləliklə, çox keçmədən Azərbaycanda Ərəbistan yarımadasının hər 

yerindən müxtəlif tayfa və qəbilələrdən olan ərəblər məskunlaĢdı. Öz vətənlərində 

bir-b irlərinə qarĢı çox da mehriban olmayan bu tayfalar köhnə ədavətlərini özləri 

ilə yeni məskənləri Azərbaycana da gətirdilər, burada da, indi? özgə torpağı 

üstündə hərc-mərcliklərin i davam etdirdilər. Mənbələrin məlumatına görə, bu 

qarĢıdurmaya yalnız Yəzid ibn Məzyəd əĢ -ġeybaninin hakimliyi dövründə son 

qoyuldu. Onun gördüyü tədbirlər nəticəsində "əhali sakitləĢdi, qanun-qayda bərpa 

edildi, nizarilər yəmənilərlə bərabərləĢdirild i". 

Abbasilərin Xilafət taxtına sahib olması islam dünyasında böyük 

dəyiĢikliklərə səbəb oldu. Peyğəmbər nəslin in bu budağının qələbəsi həmin nəslin 

hakimiyyət uğrunda mübarizə aparan digər budağını - Əli tərəfdarlarını onlardan 

tamamilə ayırdı. Bu zamandan etibarən, soy kökləri ilə peyğəmbər xanədanına 

bağlı olan Abbas və Əli oğulları biri digərlərinə düĢmən kəsildilər. Art ıq ikinci 

Abbasi xəlifəsi əl-Mənsurun dövründə Əli və Fatimə nəslinin, xüsusilə xəlifəliyə 

namizədliyi irəli sürülmüĢ Həsən tərəfdən olan nümayəndələrin i açıq surətdə təqib, 

hətta edam etməyə baĢladılar. Öz hakimiyyətinin qanuniliy ini əsaslandırmağa 

çalıĢan yeni sülalə ilə hakimiyyət iddiasında olan müxalif qüvvələr, xüsusilə 

Ələv ilər arasında ideoloji mübarizə fəallaĢdı. 755-ci ildə Abbasilər sülaləsini 

hakimiyyətə gətirmiĢ Əbu Müslim Xorasaninin xəlifə əl-Mənsurun əmri ilə qətlə 

yetirilməsi hakim sülalə ilə  müxalif qüvvələr arasında yaranmıĢ uçurumu daha da 

dərinləĢdirdi. Əbu Müslimi yalnız dövlət hakimiyyəti nümayəndəsi deyil, eləcə də 

özlərin in müəllimi hesab edən müxtəlif məzhəb baĢçıları Abbasilərə qarĢı çıxd ılar. 

Maraqlıd ır ki, bu çıxıĢ larda Xilafət in Ģərq vilayətlərin in müsəlman-Ģiə əhalisi ilə  

yanaĢı atəĢpərəst iranlı və azərbaycanlılar da iĢtirak edird ilər. 755-ci ildə NiĢapur 

Ģəhərinin rəisi, müsəlman mənbələrinin gavur (kafir) adlandırdıqları atəĢpərəst 

Sumbatın (Sunbadın) baĢçılığı ilə Xorasandan tutmuĢ Azərbaycanadək geniĢ bir 

ərazidə yayılan üsyanın baĢlanması məhz Əbu Müslimin edamı ilə bağlı o ldu. Ət-

Təbərinin məlumatına görə, tez bir zamanda NiĢapuru, Kumisi və Reyi ələ 

keçirmiĢ, "Firuz isbahbed" adını qəbul etmiĢ, Ġbn əl-Əsirin qeydinə əsasən "xarici" 

təriqətlərinə mənsub olmuĢ bu atəĢpərəst, Nizamülmülkün verdiyi xəbərə görə, 

bilavasitə xürrəmdinilərlə bağlı idi. Onun yazdığına görə, hələ Məzdəkin arvadı 

Xürrəmənin vasitəsilə məzdəkiliyi qəbul etmiĢ və adamların xürrəmdinilər adlandırdığı 

"gavurlar" o zamandan bəri öz dinlərini açıq nümayiĢ etdirmək üçün münasib vaxt 

gözləyirdilər. Əbu Müslimin Bağdadda öldürülməsi həmin vaxtın yetiĢdiyini göstərdi. 



196 
 

Müəllif, Sunbadın baĢçılıq etdiyi üsyançılar arasında Ġmam Hüseynin nəvəsi Zeyd ibn 

Əlinin baĢçılıq etdiyi rafidilərin, digər Ģiə təriqətlərindən müĢəbbihilərin, eləcə də 

məzdəkilərin olduğunu qeyd edir. Əbu Müslimi allahın elçisi adlandıran Sunbad onun 

yenidən Məzdəklə birlikdə qayıdacağını elan edir, Abbasiləri məhv etmək məqsədilə 

yığıĢmıĢ bu müxtəlif etiqadlı adamların qəlbinə yol tapmağa çalıĢır, xürrəmdinilərə 

"Məzdək Ģiə olub, ona görə Ģiələrlə əlbir olun, Əbu Müslimin qanını alın", - deyir. On 

minlik xəlifə qoĢunu özəyi xürrəmdinilərdən olan və cəmi 70 gün davam edən bu 

üsyanı amansızlıqla yatırdı, üsyançıların çoxunu, o cümlədən Sunbadın özünü məhv 

etdi. 

Vergi yükünün ağırlığı, xəzərlərin 763-cü ildə yenidən baĢlanan hücumları 

əhalinin güzəranını daha da pisləĢdirmiĢ, üsyan və çıxıĢların sayını artırmıĢdı. Xəlifə əl-

Mənsurun oğlu əl-Mehdi dövründə (775 - 785) siyasi vəziyyət xeyli gərginləĢdi. 

Vəziyyətin bu həddə yetiĢməsində xəlifənin din sahəsində irəli sürdüyü yeni görüĢ və 

təlimatların rolu da az olmadı. Hakimiyyətin Əli övladlarına (o cümlədən, Əlinin oğlu 

Məhəmməd əl-Hənəfi və nəvəsi Əbu HaĢimə) deyil, peyğəmbərin əmisi əl-Abbasın 

nəslinə keçməsinin qanuniliyini irəli sürən əl-Mehdi, bu addımı ilə Abbasilərin hərbi-

siyasi qələbəsini ideoloji baxımdan möhkəmləndirməyə çalıĢır, bu sülalənin 

ələvilərə qarĢı yönəldilmiĢ siyasətini davam etdirirdi. ġiə qaynaqları əl-Mehdinin "əl-

Abbas [Məhəmmədin] əmisi, onun varisi və ən yaxın qohumu olub, Əbu Bəkr, Ömər, 

Osman, Əli və sonrakı xəlifələr iĢğalçı qəsbkarlardır..." sözlərini xüsusi qeyd edir. 

Bununla əl-Mehdi peyğəmbərdən sonra Abbas nəslinin birbaĢa qanuni varis olduğunu 

sübut etməyə çalıĢırdı. Onun tələbi ilə mövcud "kafir" (zındıq) təriqətlərin siyahısı 

tutuldu, onlara qarĢı "ciddi tədbirlər görüldü", kafirlərin təqibi üçün "sahib əz-zənadiq" 

və ya "arif əz-zənadiq" adlı yeni rəsmi vəzifə təsis  edildi. Bütün bu tədbirlərdə 

daha çox siyasi məqsədlər güdən xəlifə əl-Mehdi tərtib edilən "kafir" siyahılarına 

onun hakimiyyəti üçün təhlükə ola b iləcək siyasi əleyhdarların ın və onların 

mənsub olduqları d ini təriqətlərin ad larını daxil etmiĢdi.  

Xəlifən in bu qərarı ideoloji mübarizənin fəallaĢmasına, hakimiyyət 

uğrunda mübarizənin yeni yolların ın aranmasına gətirib çıxartdı. Bunlardan ən 

mühümü 794-cü ildə Beyləqanda baĢ verdi. Üsyanın baĢında Abbasi xəlifələri əl-

Hadinin və Harun ər-RəĢidin dövründə dəfələrlə üsyan etmiĢ, xaricilər təriqətindən 

olan, əl-Kufin in "əĢ-Ģəri" - Ģər (ĢərəĢur adam) adlandırd ığı məĢhur qiyamçı Əbu 

Müslim dururdu. 

Beyləqan üsyanının baĢlanması üçün əsas bəhanə vergi zü lmündən cana 

doymuĢ qonĢu bərdəlilərin ərəb amili (verg i rəisi) Əbussabbahı öldürmələri o ldu. 

Xəlifə üsyançılara qarĢı Ġshaq ibn Müslim əl-Uqaylinin baĢçılığı ilə beĢ min lik 

iraqlı süvari yolladı. Varsan yanında baĢ verən qanlı döyüĢdə Xilafət ordusu 

darmadağın edildi. Bundan sonra xəlifə Harun ər -RəĢid in biri digərinin ard ınca 

göndərdiyi daha iki qoĢun məğlubiyyətə uğrayır. Ġlkin uğurlara baxmayaraq Əbu 

Müslim sonrakı əməliyyatlarda müvəffəqiyyət qazana bilmir - Naxçıvanı ələ 

keçirsə də Dəbilin dördaylıq mühasirəsi baĢ tutmur. Sisəcanı (Sisyanı) keçərək, 



197 
 

Beyləqana qayıdıb, bu Ģəhərdə möhkəmlənən Əbu Müslimə qarĢı otuz min lik 

əsgəri olan üç ordu göndərilir. Yəhya əl-HəraĢi və Yəzid ibn Məzyəd əĢ-

ġeybaninin baĢçılıq etdikləri bu ordular hər tərəfdən Əbu Müslimə hücum edirlər. 

Lakin qaynaqdakı məlumata görə, hücum ərəfəsində Əbu Müslim ölür. Onun 

yerini tutmuĢ beyləqanlı əs -Səkin ibn Musa ibn Hayyan döyüĢdə məğlub edilir, 

onun oğlu Xəlil əsir düĢür. Çox keçmədən Yəzid ibn Məzyədin baĢçılıq etdiyi 

qoĢun üsyançıların son hücumunu da dəf edir.  

VIII yüzilin son illərində Harun ər-RəĢid Azərbaycan və Ərminiyəyə Səid  

ibn Səlm ibn Quteybə əl-Bəhilin i vali təyin edir. Səidin ilk tədbirlərindən biri cizyə 

verməkdən imt ina edərək, vergi məmurlarının b ir h issəsini qıran, qalanını isə 

Ģəhərdən qovlayan dərbəndlilərin q iyamına cavab olaraq, Dərbənd hakimi Nəcm 

ibn HaĢimi zindana saldırmaq, sonra isə boynunu vurdurmaq oldu. Nəcmin oğlu, 

dərbəndlilərə qahmar çıxan Həyyun bu tədbirlərin müqabilində Səid in 

Dərbənddəki məmuruna qarĢı eyni cəzanı tətbiq edir. Səid qoĢununu üsyan etmiĢ 

Dərbəndə yönəldir. Dərbənd hakiminin oğlu isə Xəzər xaqanını köməyə çağırır. 

Mənbələrin təsdiq etdiyinə görə, bu münasibətlə Arrana hücum etmiĢ xəzərlər, burada 

qaldıqları 70 gün ərzində ölkəni dağıdaraq, yüz min əsirlə geri dönürlər.  

 

 

 

 

 

 

§ 4. ABBASĠLƏRƏ QARġI DĠNĠ-SĠYASĠ 

HƏRƏKATIN GENĠġLƏNMƏSĠ. XÜRRƏMĠLƏR VƏ 

XÜRRƏMDĠNĠLƏR 

 

Xəlifə əl-Mehdinin dövründən baĢlayaraq, Əli tərəfdarları ilə Abbasilər 

arasında qəti hədd qoyuldu, rəsmi ideologiya olan sünniliyə qarĢı mübarizədə ona 

müxalif olan Ģiə hərəkatı daha da fəallaĢdı, bu hərəkatın zəminində bir çox təriqətlər 

(həsənilər, zeydilər, cəfərilər, ismaililər, ifratçılar və b.) meydana gəldi, Ģiə dini-siyasi 

ehkamlar sistemi formalaĢdı. Ġlk vaxtlar xəlifənin "kafir, zındıq" siyahısına düĢmüĢ 

Əbu Müslim Xorasani tərəfdarları bu mübarizədə daha fəal iĢtirak edirdilər. Orta əsr 

müsəlman ilahiyyatçılarının "ifratçı" ("ğali", cəmdə "ğulat") Ģiələrdən
1
 hesab etdikləri 

"əbumüslimiyyə" təriqətinin ardıcılları əvvəllər "ravəndilər" adlandırılan Ģiə 

Abbasilərə mənsub olsalar da, Əbu Müslim öldürüldükdən sonra (təqribən 760-cı ildə)  

 
1 Müsəlman ilahiyyatçılarının fikrincə, Əli və onun nəslini ilahiləĢdirənlər "ifrat" 

Ģiə təriqətlərinə mənsub idilər; onların təbliğ etdikləri ideyaların araĢdırılması göstərir ki, bu 

ideyalar haqq dini ilə bir araya sığmır və buna görə də Allahın birliyini, Məhəmmədin 

peyğəmbərliyini tanımağı əsas Ģüar edən islamı əslində inkar etmiĢ olur.  



198 
 

onlardan ayrılaraq müstəqil təriqət təĢkil etmiĢdilər. 

Ortaçağ ərəb alimlərinin (ən-Naubaxti, əl-Bağdadi, əĢ-ġəhrəstani və b.) 

məlumatına görə, bu təriqətin ardıcılları Əbu Müslimin ölümünü inkar edir, onu diri 

sayır, haramı halal bilir, bütün dini borclardan imtina edir, imanı yalnız imamı (yəni Əbu 

Müslimi) tanımaqda görürdülər. Maraqlı burasıdır ki, bəzi müsəlman ilahiyyatçıları (ən-

Naubaxti) ifratçı Ģiə təriqətlərini, o cümlədən "əbu-müslimiyə" ardıcılların ümumi 

"xürrəmdini" adı altında birləĢdirirdilər. Ən-Naubaxti hətta Azərbaycan 

üsyançılarının baĢçısı Babəki və onun xürrəmi silahdaĢlarını da ifratçı Ģiə birliyi kimi 

təqdim etdiy i xürrəmdinilərə aid ed irdi.  

Qeyd etməliyik ki, Abbasilərin qələbəsinə gətirib çıxaran 747-750-ci illər Əbu 

Müslim üsyanı müxtəlif dinlərə etiqad edən, lakin eyni məqsədə - Əməvi üsul-idarəsini 

devirməyə xidmət edənləri birləĢdirmiĢdi; üsyançılar arasında müxtəlif Ģiə və sünni 

təriqətlərinə mənsub müsəlmanlar, eləcə də atəĢpərəstlik ideyalarını təbliğ edən 

xürrəmilər, məzdəkilər və baĢqaları da vardı. Bütün bu qüvvələrdən istifadə edən 

Abbasilər hakimiyyətə gəldikdən sonra öz əvvəlki havadarlarından yaxa qurtarmağa 

çalıĢdılar. Yeni sülalə ilə əvvəlkində ciddi bir fərq görməyən, eləcə də heç bir imtiyaz 

qazanmayan sıravi üsyançıların səbir kasası Əbu Müslimin qətli ilə son həddini aĢdı. 

Əməvilərə qarĢı siyrilmiĢ qılıncın ağzı Abbasilərə tərəf çevrildi. Beləliklə, hakim sülalə 

ilə mübarizə səhnəsinə etiqadları ayrı da olsa, məqsədləri yaxın olan təriqətlər atıldılar. 

Elə buna görə də müsəlman müəllifləri ideya baxımından yaxınlaĢmıĢ bu təriqətləri 

sadəcə olaraq bir-birinə qarıĢdırır, onları gah xürrəmi, gah məzdəki adlandırır, bəzi 

hallarda ifrat Ģiə təriqətlərinə aid edirdilər. Mənbələr Abbasilərin dövründə Ġran və b. 

yerlərdə müxtəlif atəĢpərəst - məzdəki təriqətlərinin fəaliyyət göstərdiklərini təsdiq 

edir. Ġbn ən-Nədim (X əsr) xürrəmiləri atəĢpərəst müxəmmirilərə
1
 -məzdəkilərə və 

babəkilərə ayırır. Əl-Bağdadi də islamaqədərki xürrəmiləri məzdəkilər, islam dövrü 

xürrəmilərini isə xürrəmdinilər adlandıraraq, sonuncuların ümumi adları müxəmmirə 

olan babəkilərə və məzyərilərə ayrıldıqlarını bildirir.  

ƏĢ-ġəhrəstani ifrat Ģiəçi kimi xarakterizə etdiyi, eyni ehkamlara riayət edən 

bu təriqətçilərin Ġsfahanda xürrəmilər və kuzilər, Reydə məzdəkilər və sunbadilər, 

Azərbaycanda bir yerdə dakulilər, baĢqa yerdə müxəmmirilər, Mavarannəhrdə 

mübayyidilər kimi tanındıqlarını bildirir. Ġslam dövrü məzdəkilərinin tarixi ilə xüsusi 

məĢğul olmuĢ Ġ.P.PetruĢevskinin fikrincə, burada söhbət yaxın ideologiyası və sosial 

proqramı olan qohum təriqətlər qrupundan gedir; buna görə də eyni təriqətlərin bəzən 

xürrəmi, bəzən məzdəki hesab edilməsi heç də təəccüb doğurmur. Onun rəyinə 

görə, burada erkən məzdəkilik inamları ilə "ifrat" Ģiə ideyalarının birləĢməsindən 

yaranmıĢ ümumi məzdəki-xürrəmi tipli təriqətlərdən danıĢmaq olar.  

Qeyd edilməlid ir ki, xürrəmiləri və xürrəmdiniləri ifrat Ģiə təriqətləri kimi 

qiymət ləndirən müsəlman filosofları içərisində bu təriqətlərin ard ıcıllarını " ifrat"  

 

1 Əli ibn əl-Məhəmməd ibn əl-Fəxrinin izahına görə miixəınmir ləqəbinin iki açımı 

var: 1) qırmızı rəngli paltar geyindikləri, 2) öz müxaliflərini uzunqulaq (xəmir) 

adlandırdıqları üçün.  



199 
 

Ģiə baxıĢlarına çox yaxın olan  "batinilər" - is maililər təriqətinə aid edənlər də vardı. 

XI əsrdə yaĢamıĢ məĢhur filosof imam Əbu Hamid əl-Ğəzalı batin ilərin səkkiz 

ləqəbləri sırasında is maililər və qarmatla rla yanaĢı, xürrəmiləri, babəkiləri, 

müxəmmiriləri də sadalayır. Elə oradaca batiniliy in mənası da açılır: Quranda və 

hədislərdə bütün aĢkar görünənlərin gizli (batini) mənası var; zahirdə olan yalnız 

simvoldur, gizlində qalan isə həqiqətə iĢarədir; gizlini dərk edənin üzərindən dini 

borclar götürülür. Xürrəmilərin və ya xurrəmdinilərin təlimindən bəhs edən əl-

Ğəzali bu etiqadda olanların da öz üzərlərindən dini qayda-qanunları, borcları 

götürmək cəhdində olduqların ı, Ģəhvət və ləzzətə qapıldıq larını, haram-halal 

bilmədiklərin i göstərir. Onun fikrincə belələrinin məqsədi dini qayda-qanunu məhv 

etmək, d inin adın ı batırmaq, din in əsaslarından uzaqlaĢ maqdır.  

Babək hərəkatın ın müasiri, ərəb alimi Əbu Hənifə əd-Dinəvəri (895-ci 

ildə vəfat edib) hələ o zamanlar Babəkin əsli və təlimi haqqında müxtəlif rəylər 

olduğunu göstərirdi.  

Həmin rəylərin müqayisəsi belə bir qənaətə gətirir ki, Babəkin baĢçılıq  

etdiyi xürrəmilər-babəkilər öz ideya və əməlləri ilə ifrat Ģiəçilərə və batinilərə 

yaxınlaĢan xürrəmdin ilərdən fərq li olaraq əsası məzdəkiliklə bağlı yeni d ini görüĢ 

yaratmıĢ, yalnız ərəblərin hakimiyyətlərinə qarĢı deyil, onların təbliğ etdikləri və o 

dövrdə Azərbaycanda hələ tam mənimsənilməyən ideologiyalarına qarĢı da 

çıxmıĢdılar. 

Dövrün qaynaqlarından gətirilən aĢağıdakı fakt lar " irançılığın" dirçəlməyə 

baĢladığı bu dövrdə öz müsəlman Həsən adını bəlkə də ilk Sasani hökmdarı 

ƏrdəĢirin atası mobed Papakın ad ı ilə əvəz etmiĢ Babəkin baĢçılıq etdiyi 

xürrəmilər hərəkatının ideolo ji baxımdan dövrün bütün Ģiəçilik hərəkatlarından 

fərqləndiy ini göstərir: 1. MəĢhur ərəb alimi Ġbn ən-Nədim (X əsr) yazırd ı ki, 

xürrəmilər mənĢələrinə görə məcusdurlar (yəni atəĢpərəstdirlər); onun dediyinə 

görə, Babək iddia edirdi ki, o, Allahdır. Yenə də onun yazdığına görə, ruhunun Babəkin 

bədəninə keçəcəyini vəsiyyət edən Cavidan öz ardıcıllarına belə deyirdi: "Babək sizin 

üçün elə iĢlər görəcək ki, ondan əvvəl heç kəs onu görməyib və ondan sonra da 

görməyəcək. O, torpaqlar ələ keçirəcək, zalımları məhv edəcək, məzdəkiliyi 

dirçəldəcəkdir". 2. Orta əsr ərəb alimi Əbu Mənsur əl-Bağdadinin yazdığına görə, 

"babəkilər öz dinlərinin meydana gəlməsini ġirvin adlı əmirə isnad verirlər ki, o da 

islamdan əvvəl olmuĢdur... Onlar iddia edirlər ki, Məhəmməd və digər 

peyğəmbərlərə n isbətən ġirvin daha ləyaqətli idi. Onlar dağda müsəlmanlar üçün 

məscid tikmiĢlər, öz uĢaqlarına Quranı öyrədir, lakin gizlicə namaz qılmır, oruc tutmur, 

kafirlərə qarĢı cihadı məcburi bilmirlər.... Məzyərin ardıcılları ... zahirdə islama 

pərəstiĢ edir, batində isə onu istəmədiklərini gizləyirlər". Batinilərin dini təbliğinin ilk 

dəfə xəlifə əl-Məmunun dövründə meydana çıxdığını göstərən bu tarixçi də 

"məzdəkilərin dini təlimini qəbul etmiĢ xürrəmilərin... batinilərlə əlbir olduğunu" qeyd 

edir. 3. Xürrəmdinilərlə batinilərin əlaqəsindən bəhs edən Nizamülmülk yazırdı: 

"Xürrəmdinilər və batinilər bir-birlərinə yaxındırlar, nə yolla olursa - olsun, islamı yox 



200 
 

etmək istəyirlər. Bu azmıĢlar adamları tora salmaq məqsədilə zahirən peyğəmbər ə. s. 

nəslinə sevgilərini göstərirlər, güc toplayıb adamları ələ aldıqdan sonra isə Ģəriəti 

məhv etməyə çalıĢırlar. Onlar peyğəmbər nəslinin düĢmənləridir, heç kəsə ürəkləri 

yanmır, kafirlər arasında onlar qədər zalımı yoxdur. Bir-birlərinə isə əl tuturlar". 4. Öz 

əsərində Babəkin Bizans imperatoru Feofilə olan məktubunun surətini verən ərəb 

tarixçisi ət-Təbəri yazırdı: "Mən (yəni Babək - N. V.) həqiqətdə xristian oğluyam və 

gizlicə xristianlığa sitayiĢ edirəm. Mən bütün tərəfdarlarımı məcbur edəcəyəm ki, 

xristianlığı qəbul etsinlər. Lakin onlara demək olmaz ki, bu saat bu  dini qəbul edin, 

çünki mən bilirəm, onlar rədd edərlər. Mənim indiki dinim onların xoĢuna gəlir, çünki 

bu din onları islam dinindən ayırır. Mən ərəblərə qələbə çalandan sonra onların 

hamısı, hətta xəlifə də mənim dinimi qəbul edəcək və göstərəcəyim yol ilə gedəcəklər. 

Məhz o zaman onları xristianlığa dəvət edəcəyik, onlar da xristian olacaqlar". 5. Əbu 

Tahir əl-Məqdisi "Babək üzərində qələbəni ən böyük bir qələbə" hesab edir, "onun əsir 

alındığı günü müsəlmanların bayram günü" sayır və beləliklə də "kafir"  Babəki və 

xürrəmiləri müsəlmanlardan ayırır. 6. Eyni fikir Nizamülmülkdə də öz əksini 

tapmıĢdır: "Əl-Mütəsimin üç qələbəsi oldu; hər üçü islamı Ģöhrətləndirird i: b irinci 

qələbə - Rum üzərində, ikinci qələbə - Babək üzərində, üçüncü qələbə 

Təbəristandan olan Məzyər Gavur üzərində oldu. Bu qələbələrdən biri belə baĢ tut -

masaydı, islam - məhv olardı". 

Orta əsr müəllifləri " xürrəm" terminin in mənĢəyini izah etməyə cəhd 

göstərmiĢlər. Hələ əl-Məsudi, Yaqut və b. bu adı Ərdəbil yaxın lığ ında yerləĢən 

Xürrəm kəndi ilə əlaqələndirird ilər. Digər müəlliflər ( məsələn, əs -Səmani) belə 

hesab edirdilər ki, xürrəm ad ı həmin adamlara halal-haram bilmədikləri, Ģərab 

içməyi, qadınlarla əylənməyi xoĢladıqları, ümumiyyətlə fayda və ləzzət verən hər 

Ģeyi xey irxah əməl hesab etdikləri üçün verilib. "Xür-rəm"in ərəb sözü olmadığ ını 

qeyd edən Əbu-1-Fərəc Ġbn əl-Cavzi, onun insanın zövqünü oxĢayan xoĢagələn və 

maraqlı Ģeyləri ifadə etmək üçün iĢlədildiyin i bildirir. Onun açımına görə bu söz 

insanın hər hansı bir ləzzətə, ehtirasa meyilli o lduğunu, cəmiyyətdəki əxlaq 

normalarına biganəliyin i, d ini qanunları tamamilə pozduğunu göstərir. Ġbn əl-Əsir 

isə xürrəmi adının onlara "anaları, bacıları və q ızları ilə arvadları kimi yaĢadıqları 

üçün" verild iyini iddia edir.  

Onu da qeyd edək ki, bu cür haqsız baxıĢlar xürrəmiləri baĢdan-baĢa 

günah iĢlətməkdə və əxlaqsızlıqda ittiham edən bəzi müasir tədqiqatçılar (G.Vayl, 

Y.Manandyan, G.Flügel, V.Myur, Ġ.Velhauzen və b.) tərəfindən də 

dəstəklənmiĢdir. "Xürrəm" sözünün heç bir əsas olmadan yalnız zahiri mənasına 

görə (farsca "Ģad, xürrəm" ) yozan araĢdırıcılar həmin sözün tarixi və etimolo ji 

köklərinə varmamıĢlar. Bir sıra tədqiqatçılar isə (məsələn, Həsən Ġbrahim Həsən) 

xəlifə və onun ətrafının mənəvi saflığın ı və qüsursuzluğunu nümayiĢ etdirmək, 

tarix qarĢısında onlara bəraət qazandırmaq üçün Xilafət in bütün əleyhdarlarına, o 

cümlədən Babəkə və xürrəmilərə qara yaxır, belələrini pozğunluqda və əyyaĢlıqda 

ittiham edirdilər. Azərbaycanda Xürrəmilər hərəkat ının son araĢdırıcılarından olan 



201 
 

Ziya Bünyadov bu sözü qədim fars dilindəki " xur, xvar" - "od, günəĢ" anlayıĢı ilə  

əlaqələndirir. Onu da deməliyik ki, Sasani Ģahların ın qızıl, gümüĢ və b. qiymət li 

metal və daĢlarla bəzənmiĢ taxt-taclarından "yayılan" "mistik, anlaĢılmaz qüvvə" 

də "xvarna" (ərəb dilində müqabili "bərəkə"dir) adlanırd ı. Qədim hind-iranlıların 

tapındıqları, əvvəllər müahidə, sonralar isə haqqın tərəfində döyüĢən müharibə allahı 

Mitranın ətrafında qruplaĢan "mücərrəd" allahlardan biri sayılan Xvarna (Xvarena) 

"hökmdarlara, qəhrəmanlara, peyğəmbərlərə xas olan, haqq danılanda əldən çıxan 

keyfiyyəti - ilahi neməti və Ģöhrəti təcəssüm edirdi". "Avesta"dakı məlumata görə, 

ZərdüĢt özündən sonra mömin bir Ģəxsin ("SaoĢyant‖ - hərfən "xeyir, yaxĢılıq gətirəcək 

adam") gələcəyini, onun insanları Ģər qüvvələrə qarĢı son döyüĢə aparacağını təlim 

edirdi. Həmin Ģəxsi ilahi nemət -xvarena müĢayiət edəcəkdi. Sasanilərin dövründə 

"Ġranın dövlət Ģöhrəti, hökmdar Ģöhrəti və qüdrəti" mənasını alan "xvarena" Ġran 

xalqları üçün rəmzə, özünəməxsus əlamətə çevrilmiĢ , "ĢahənĢah hakimiyyətinin 

sabitliyinin simvolu" olmuĢdu. Maraqlıdır ki, bu termin " xürrə" Ģəklində sonrakı fəlsəfi 

ədəbiyyatda "Avesta"dan götürülmüĢ "mənəvi iĢıq" mənasında baĢa düĢülmüĢdür. 

ĠĢraqilik fəlsəfəsi nümayəndələrindən biri yazır: "ZərdüĢtün dediyi kimi, xürrə 

Allahtaalanın mahiyyətindən çıxmıĢ iĢıqdır". 

Xürrəmiliyin ümumi məzmununa və "Avesta"dakı xihrə (xüaranah) termininə 

istinadən demək olar ki, Babək hərəkatının ideologiyası ilə "xünə" anlayıĢı arasında 

bir bağlılıq vardır: xürrəyə-kölgə (qaranlıq) ilə müĢayiət olunan ilk mücərrəd iĢığa 

tapınma dualist dünya görüĢündən irəli gəlir. Sonralar meydana çıxmıĢ iĢraqilik 

fəlsəfəsindən fərqli olaraq xürrəmilikdə iĢıqla qaranlıq arasında mövcud ziddiyyət 

xeyirlə Ģərin mübarizəsində özünü göstərir. Onların sosial təlimi iĢığın qüdrəti ilə 

yerdə ədalətli cəmiyyət yaratmağın mümkünlüyünə əsaslanırdı. 

Həm məzdəki, həm də xürrəmi hərəkatları hakim siniflərin və Xilafətin 

əleyhinə yönəldilmiĢdi. Xürrəmilərin icması, görünür, daxildəki qayda-qanun 

məsələlərini həll edən imamlar, eləcə də icmadan icmaya gedərək təbliğat aparan, 

icma üzvlərinə təlimin baĢlıca müddəaların ı öyrədən təbliğatçı - mələklər tərəfindən 

idarə olunurdu. Xürrəmilər hülul (Tanrının insanda həll olması, təcəssüm etməsi) və 

tənasüx (ruhun ölməyib bir bədəndən baĢqasına keçməsi) təlimlərindən çıxıĢ 

edirdilər. 

Xürrəmilərin sosial bərabərlik ideyasını irəli sürmələri, torpaq və əmlak 

üzərində xüsusi mülkiyyəti qeyd etmələri orta əsrlər mühitində mühüm ictimai 

hadisə idi. 

 

 

 

 

 

 

 



202 
 

§ 5. XÜRRƏMĠLƏRĠN ĠLK ÇIXIġLARl 
 

755-ci ildə baĢ verən və sözsüz ki, xürrəmdin ilərin də iĢtirak etdikləri 

Sunbad üsyanı nəzərə alınmazsa, mənbələrdə "əl-müxəmmirə" - "qırmızı 

geyinmiĢlər" adı ilə məĢhur olan xürrəmilərin ilk məlum çıxıĢ ı 162/778-ci ilə aid 

edilir. 

Üsyanın baĢında "Əbd əl-Qəhhar adlı birisinin" durduğu haqqında xəbər 

verən ət-Təbəridən fərqli olaraq Nizamülmülk üsyan baĢçısının Əbu Müslimin 

oğlu Əbu əl-Qərra olduğunu, üsyançıların "[Ə]Bu Müslim sağdır. Məmləkəti 

tutaq!" Ģüarı ilə çıxıĢ etdiklərin i dəqiqləĢ dirir. Onu da qeyd edək ki, Nizamülmülk 

üsyançıları "qırmızı geyinmiĢlər" əvəzinə, " xürrəmdinilərlə b irləĢmiĢ" "qırmızı 

bayraq (sorxələm) batinilər" adlandırır. Müvəffəqiyyətsizliyə uğrayan bu üsyandan 

keçən az qala iy irmi illik nisbi sükutdan sonra mənbələr "qırmızı geyinmiĢlər" in 

180/796-797-ci ildə baĢ verən yeni çıxıĢı haqqında xəbər verir. Ət-Təbəriyə görə, 

həmin il Curcanda "zındıq" Əmr ibn Məhəmməd əl-Əmrakinin baĢçılığ ı ilə baĢ 

vermiĢ üsyan da müvəffəqiyyətsizliklə nəticələnmiĢ, xəlifə Harun ər -RəĢid in əmri 

ilə  üsyan baĢçısı öldürülmüĢdü. 181/797-798-ci il hadisələrindən bəhs edən ət-

Təbəri həmin il "qırmızı geyinmiĢlər"in Curcanı tutmaları haqqında məlumat verir.  

Xürrəmilərin yeni çıxıĢın ı ət-Təbəri 192/808-809-cu ilə aid edir. 

Nizamülmülk üsyanın "Harun ər-RəĢidin Xorasanda olduğu vaxta" təsadüf etdiyini 

qeyd edir. Bu dəfə Ġsfahan, Rey, Həmədan və b. yerləri əhatə edən üsyan, ət -

Təbərinin məlumatına görə, Azərbaycanda baĢlanmıĢ, hər yerdən gələn yüz 

mindən artıq adam üsyana qoĢulmuĢdu. Lakin Abbasi üsuli-idarəsinə qarĢı 

yönəldilmiĢ bu çıxıĢ da uğursuzluqla nəticələnmiĢ, "saysız adam öldürülmüĢ", 

çoxlu əsir tutularaq, Harunun Karmisindəki qərargahına gətirilmiĢ, onların bir 

hissəsi məhv edilmiĢ, qalanları isə Bağdad bazarında satılmıĢdılar.  

Bu hadisədən sonra xürrəmilərin Xilafətə qarĢı çıxıĢları ara verd i. 

Mənbələrdən məlum o lur ki, xürrəmilərin rəhbərləri o lan Cavidan və Əbu Ġmran bu 

zaman ədavətə baĢlamıĢ, aralarındakı münasibətləri aydınlaĢdırmaqla məĢğul 

olmuĢdular. BaĢçılar arasında günü-gündən artan bu çəkiĢmə onları, habelə onların 

ardıcıllarını Xilafətə qarĢı mübarizədən yayındırırdı. 816-cı ilə qədər xürrəmilər 

mərkəzi hakimiyyəti yalnız adda-budda çıxıĢlarla narahat edirdilər. 816-cı ildə 

Cavidan və Əbu Ġmran açıq döyüĢdə bir-birin i ö ldürdülər: Əbu Ġmran döyüĢ 

meydanında, Cavidan isə aldığı ağır yaradan üç gün sonra həlak oldu. Cavidanın 

ölümündən sonra xürrəmilərə rəhbərlik etməyə baĢlayan Babək hərəkat ın 

məcrasını tamamilə Xilafətə qarĢı yönəltdi. Cavidanın, Miməz rustaqının Bilalabad 

kəndindən gətirdiyi Babək, sağlığında onun ən yaxın silahdaĢı idi. Mənbələrdən 

aydın olur ki, Babəkin xürrəmilərin baĢçısına çevrilməsində Cavidanın həyat 

yoldaĢı az rol oynamamıĢdı. Ərinin ölümündən sonra o, Cavidanın bütün 

tərəfdarlarına bildirmiĢdi ki, xürrəmilərə rəhbərliyi Cavidan özü Babəkə vəsiyyət 

edərək demiĢdi: "Mən bu gecə öləcəyəm. Mənim ruhum bədənimdən ayrılıb Babə-



203 
 

kin bədəninə keçəcək və onun ruhu ilə birləĢəcək. Onu öz yerimə, mənim 

ardıcıllarımın rəhbəri təyin edirəm".  

Bu hadisədən sonra Ərdəbildən Ģimal-qərbdə, dağlıq Qaradağ vilayətində 

yerləĢən və xürrəmi-cavidanilərin mərkəzi olan Bəzz Ģəhər-qalası babəkilərin 

istinadgahına çevrildi.  

Dövrün bütün çıxıĢları kimi, d ini zəmində təĢəkkül tapan bu mübarizə 

siyasi mahiyyət kəsb edərək, tədricən ərəb əsarətinə, feodal istismarına, eləcə də 

islamın əsaslarına qarĢı yönəldilmiĢ ümumxalq hərəkat ına, sözün əsil mənasında 

müharibəyə çevrild i. Onun əsas hərəkətverici qüvvəsi əldə etdikləri məhsulların 

təqribən yarısını vergi Ģəklində ərəblərə verən kəndlilə rdən ibarət olsa da, Ģəhər 

yoxsulları, sənətkarlar, habelə Xilafətdən narazı olan bəzi yerli feodallar da bu 

mübarizəyə qoĢuldular. 

Xilafət mərkəzində hakimiyyət uğrunda əl-Əmin  və əl-Məmun qardaĢları 

arasında gedən mübarizədən yaranmıĢ mürəkkəb Ģərait Babəkə vəziyyətdən 

istifadə etməyə, Abbasilərdən narazı əhalini ərəb üsuli-idarəsinə qarĢı qaldırmağa 

kömək etdi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

§ 6. BABƏKĠN BAġÇILIĞI ALTINDA XALQ AZADLIQ 
MÜHARĠBƏSĠ 

 

 Xürrəmilər icmasına rəhbərliy i qəbul etmiĢ Babək Cavidanın vəsiyyəti 

adlandırdığı müqəddəs vəzifəni elan etdi: xürrəmilər Babəkin rəhbərliy i altında 

"torpağa sahib olmalı, zalımları məhv etməli və məzdəkiliyi dirçəltməli" idilər.  

Təyin edilmiĢ vaxtda çıxıĢ iĢarəsi alan xürrəmilər Bəzz qalasına yaxın  

olan kəndlərdə ərəblərə və onların tərəfdarlarına hücum ed ib, hamısın ı qırd ılar. 

Tədricən üsyan Bəzzin hüdudlarını aĢaraq, ətraf nahiyə və kəndlərə keçdi. 

Üsyançılar oralarda o lan ərəbləri də məhv etdilər.  

Beləliklə məzdəkiliy in zəmin ində təĢəkkül tapmıĢ xürrəmi ideologiyası 

Babəkin baĢçılığ ı ilə yeni siyasi rəng alır. X yüzilin ərəb tarixçisi Ġbn ən-Nədim 

yazırdı ki, Babəkə qədər xürrəmilərin əq idəsində qətlə, əzaba və müharibələrə yer 

yox id i. Babək üsyanın baĢına keçdikdən sonra, xürrəmi icmasında qarĢıya qoyulan 

məqsədə uyğun olaraq dəyiĢikliklər baĢ verdi. 

Azərbaycanın və Arranın bütün guĢələrindən ərəblərdən narazı kəndlilər 



204 
 

Babəkin yanına axıĢ mağa baĢladılar. Qaynağın məlumatına görə, "Babəkin 

qoĢunlarının sayı o dərəcədə artdı ki, piyadalar istisna olunmaqla yalnız süvarilər 

20 min nəfərə çatdı". 

 Çox keçmədən Azərbaycanın cənub torpaqların ın çoxunu ərəblərdən 

təmizləyən üsyan dalğası qonĢu vilayətlərə də yayılaraq, azadlıq müharibəsi Ģəklini 

aldı. Ġlk növbədə Beyləqan əhalisi üsyançılara qoĢuldu. Bu yerlərə Babəkin 

adamları göndərildi. Azad lıq müharibəsinin alovları Cibələ, Xorasana, ġimal 

caniĢinliy inin digər vilayətlərinə yayıld ı. Daha sonra üsyan "müxəmmirə din inə 

etiqad edən" Məzyərin ardıcılların ın fəaliyyət göstərdikləri Curcan və Təbəristanı 

da əhatə etdi. Deyləm vilayəti əhalisinin əksəriyyəti və "dağlıq yerlərdə yaĢayan 

kürdlər" də babəkilərə qoĢuldular. Ərəb tarixçisi Əbu Mənsur əl-Bağdadinin 

məlumatına görə, yaln ız Azərbaycanda və Deyləmdə Babək tərəfdarlarının sayı 

300 min nəfər idi. 

Ərəblərə qarĢı mübarizədə məzlum kəndlilər, eləcə də bir sıra 

mülkədarlarla yanaĢı, Xilafət in bəzi tanınmıĢ xad imləri və əmirləri də Babəkə 

müttəfiqlik edirdilər. Bunlardan Babəklə məktublaĢan Təbəristan hakimi Məzyər, 

xürrəmilərin yardımından istifadə edən əmir Minkicəvr əl-Fərqani, Mərənd hakimi 

Ġsma əl-Kürd i və baĢqa kürd əmirləri siyasi məqsədlər naminə hərəkata 

qoĢulmuĢdular. Bu məqsədlə Babəkə müraciət edənlər arasında ərəblərin Cənubi 

Qafqazdakı hakimi, Xilafətdən ayrılmağa cəhd edən Xatim ibn Hərsəmə (815 -818) 

də vardı. Dövrün tarixçisi əl-Yəqubinin yazd ığına görə, o, Babək və xürrəmilərə 

məktub yollayıb, onları inandırmağa çalıĢdı ki, burada (yəni Arranda) 

"müsəlmanların öhdəsindən asanlıqla gəlmək olar. Bu, Babək və xürrəmilərin 

hərəkətinə, Babəkin Azərbaycan vilayətində qələbəsinə səbəb oldu". Sonralar ərəb 

sərkərdəsi əl-A fĢin də Babəklə əlbirlikdə ittiham edilird i.  

Hadisələrin bu gediĢi xəlifə əl-Məmunu 819-cu ildə Yəhya ibn Müəz ibn 

Müslim baĢda olmaqla, Xilafətin ilk nizami o rdusunu Babəkə qarĢı göndərməyə 

məcbur etdi. Ərəblərlə xürrəmilər arasındakı döyüĢlər gah bu, gah da digər tərəfin 

üstünlüyü ilə baĢa çatırdı.  

820-ci ildə xəlifə, Ġsa ibn Məhəmməd ibn Əbu Xalidi A zərbaycanın və 

Ərmin iyənin hakimi, habelə Qafqazdakı ərəb qoĢunların ın sərkərdəsi təyin etdi. 

Lakin 821-ci ildə baĢ vermiĢ elə ilk döyüĢdə o, basılaraq qaçmağa məcbur oldu.  

Elə həmin il Arran ın ərəb üsuli-idarəsi tərəfindən sıxıĢdırılan yerli 

hakimləri Babəkdən yardım istədilər. Xürrəmilərin böyük uğurları bu hakimlərin 

separatizmin i gücləndirmiĢdi. Babəkə qarĢı mübarizədə Xilafətin uğursuzluğu 

Arran və Ermənistanda yurd salmıĢ "mütəğəllib" adlandırılan ərəblərin ("qalib 

gəlmiĢ" mənasını daĢıyan ərəb sözüdür) mərkəzi hakimiyyətə qarĢı çıxıĢlarına 

səbəb oldu. Xürrəmilərin ələ keçird iyi geniĢ torpaqlarla Xilafət ərazisindən u zaq 

düĢmüĢ mütəğəlliblər də separatçılıq  nümayiĢ etdirməyə baĢ ladılar. Onların 

arasında görünür, ərəb mənĢəli Cəhhafilər nəslindən olan, yerli qaynaqlarda 

avaranşan ("quldur") ləqəbilə qeyd edilən Savada ibn Əbdülhəmid  əl -Cəhhaf 



205 
 

xüsusilə fərqlənirdi. 821-ci ildə o, qarıĢıq lıqdan istifadə edərək vilayətin yerli 

hakimlərinə qarĢı çıxıĢ etdi; sonra isə, Moisey Kalankat lın ın məlumatına görə, 

"bütün ölkəni qarət edərək, Sünikə qayıtdı və Toquk vilayətinin ġalatu kəndindəki 

qalada möhkəmləndi". Sünik hakimi Vasaq kömək üçün Babəkə müraciət etdi, o 

da Savadanı Sünikdən qovdu. Həmin il Vasaq vəfat etdi, Babək isə onun qızı ilə  

evləndi. Bu zamandan etibarən Sünik, Beyləqan, Arsax və Uti əraziləri xürrə -

milərə tabe oldular. 

824-cü ildə Əhməd ibn Cüneyd əl-Əskafinin baĢçılıq etdiyi hərbi dəstə 

ərəblərin yeni təyin o lunmuĢ sərkərdəsi Zureyq ibn Əli ibn Sadağa əl-Əzdin in 

köməyinə göndərildi. Lakin Babək Əhməd əl-Əskafini əsir aldı, Zureyqin ordusu 

isə xürrəmilərə müqavimət göstərə bilmədi. Onda xəlifə, Zureyqin yerinə 

Məhəmməd ibn Humayd ət-Tusini təyin etdi. Bu qərarla razılaĢmayan Zureyq yeni 

hakimə qarĢı çıxd ı. Buna görə də Məhəmməd ət-Tusi əvvəl Zureyqi və onun 

tərəfdarlarını ram etməli və yalnız bundan sonra Babəkə qarĢı müharibəyə hazırlıq 

görməli oldu. Ət-Tusinin qoĢunları iki il xürrəmilərə qarĢı müvəffəqiyyətlə döyüĢdülər. 

Bu uğura Arranda baĢ verən hadisələr də Ģərait yaratdı.  

Onu da qeyd etməliyik ki, hələ 821-ci ildə Arsaxdakı monastırların birində 

Mihranilər sülaləsinin son nümayəndəsi III Varaz Tiridat və onun azyaĢlı oğlu 

Stepannos yerli qaynağın sünikli Nerseh adlandırdığı knyaz tərəfindən qətlə yetirildilər. 

Varazın qohumlarından olan Beyləqan hakimi Stepannos Ablasad kömək üçün Babəkə 

müraciət etdi. 826-cı ildə onun çağırıĢı ilə  Beyləqan vilayətində baĢ verən qiyamı 

yatıran Babək, sonrakı il Qərbi Sünikdəki Gekarkuni vilayətini ələ keçirərkən 

qiyamçılara qarĢı amansızlıq nümayiĢ etdirdi. 

 829-cu il iyunun 3-də HəĢtadsər dağı yaxınlığında xürrəmilərin Bəzz qalası 

uğrunda ərəblərlə babəkilər arasında həlledici döyüĢ baĢ verdi. Qanlı vuruĢma 

xürrəmilərin qələbəsi ilə baĢa çatdı. Xürrəmilər 30 minədək ərəb döyüĢçüsünü, o 

cümlədən Məhəmməd ət-Tusini məhv etdilər. 

Elə həmin il ərəb qoĢunlarının yeni komandanı təyin olunmuĢ Ġbrahim ibn əl-

Lays ibn əl-Fədl də Babək tərəfindən məğlub edildi. Xəlifə, bu dəfə Abdullah ibn Tahiri 

baĢ komandan təyin etdi. Lakin o, bu vəzifəni icra edə bilmədi; vəfat etmiĢ qardaĢını 

ona irsən çatmıĢ Xorasan vilayətinin hakimi vəzifəsində əvəz etməli oldu. 

Yenə həmin il xəlifə əl-Məmun öz sərkərdəsi Əli ibn HiĢamı Azərbaycan, 

Cibəl və Ġsfahanın hakimi təyin etdi. Lakin yeni hakim xürrəmilərə qarĢı mübarizə 

aparmaq əvəzinə vilayətdə özbaĢınalıqlar etməyə, əhalini sıxıĢdırmağa baĢladı. Xəlifə 

Yəmən hakimi Ucayf ibn Ənbəsəni ona qarĢı göndərməli oldu. Babəkin yanına 

qaçmağa cəhd göstərən Əli ələ keçirilib, Bağdada göndərildi və 830-cu ildə orada 

edam ed ild i. 

IX əsrin 20-ci illərinin sonlarına yaxın üsyan etmiĢ beyləqanlılar Arsaxın 

bir sıra kəndlərinə hücum etdilər, lakin Stepannos Ablasadın dəvətilə yenidən 

Albaniyaya gələn Babək tərəfindən məğlub olundular (mütəxəssislər - Ziya 

Bünyadov və b., haqlı o laraq, beyləqanlıların bu çıxıĢlarını hələ VII əsrdə meydana 



206 
 

çıxmıĢ bidətçi xristian "pavlikianlar" hərəkatının
1
 hələ də davam etməkdə o lan 

təzahürü hesab edirlər). 

830/31-ci ildə beyləqanlıların rəhbərləri Davon və ġapuh "dostluq və sülh" 

Ģərtlərini pozaraq Babəki Arrana dəvət etdikləri üçün Stepannos Ablasadı qətlə 

yetirdilər. Bundan sonra artıq üçüncü dəfə ayağa qalxmıĢ beyləqanlılar Qoroz (müasir 

Gorus olduğu ehtimal edilir) qalasında möhkəmlənərək, bir neçə il Babəkin hərbi 

qüvvələrinə, eləcə də Ablasadın bacısı oğlu - Beyləqanın yeni hakimi Yesai Əbu 

Musanın (ərəb mənbələrində "Ġsa ibn uxt Ġstifanus", yəni Ġstifanusun - Stepannosun 

bacısı oğlu Ġsa) qoĢununa müqavimət göstərdilər. Moisey Kalankatlının məluma-

tından aydın olur ki, beyləqanlılar Ablasadın qohumları tərəfindən öldürülmüĢ 

rəhbərlərini - Davonu və ġapuhu itirmələrinə baxmayaraq, bir il Arsax və Utinin bəzi 

vilayətlərini öz nəzarətləri altında saxlaya bilmiĢdilər. Çox keçmədən, Babəkin 

köməkliyindən istifadə edən Yesai Əbu Musa Arranın həmin vilayətlərini geri qaytarır. 

Babək isə üsyançıların əllərində qalmıĢ Qoroz qalasını tutmaq məqsədilə Arazı 

adlayaraq, Amaras vilayətində qərarlaĢdı. Qalanın alınmaz olduğunu görən Babək 

üsyançılarla sülhə gəlməyə çalıĢdı, lakin buna nail olmadıqda, sərkərdələrindən biri 

olan Rüstəmə mühasirəyə alınmıĢ qalanın yanında qalmaq əmrin i verərək, Bəzz 

qalasına qayıtdı. Babəkin qalaya hücum etməmək, üsyançıları xoĢluqla yola gətirmək 

tapĢırığ ına əməl etməyən Rüstəm qalanı ələ keçirməyə cəhd etdi, lakin məğlubiyyətə 

uğradı. Tədqiqatçıların  fikrincə,  bu  hadisə,  eləcə  də  Babəkin b idətçi 

beyləqanlılarla barıĢıq cəhdləri alban knyazları Səhl ibn Sumbat və Yesai Əbu Musanın 

ondan uzaqlaĢmasında mühüm rol oynadı. Təbiidir ki, xürrəmilər hərəkat ı alban 

hakimlərinin də sinfi mənafeləri üçün ictimai təhlükə təĢkil edirdi. Onlar bu hərəkata, 

əlbəttə, siyasi hakimiyyətlərinin mühafizəsi naminə qoĢulmuĢ dular. ĠĢin gediĢatı isə 

sübut edirdi ki, Bizansadək geniĢ ərazini əhatə etmiĢ xürrəmilər hərəkatı hakim 

dairələrə bir elə xeyir verməyəcək. 

833-cü ildə xəlifə əl-Məmunun ölümündən sonra xürrəmilər hərəkatı yeni 

qüvvə ilə alovlandı. Nizamülmülkün məlumatına görə, üsyan Ġsfahan, Fars və bütün 

Kuhistanı bürüdü. Ġyirmi illik hakimiyyəti ərzində xürrəmilərə qarĢı daim mübarizə 

aparan xəlifə əl-Məmun taxt-tacın varisi, qardaĢı əl-Mütəsimə qoyub getdiyi vəsiyyə- 
 

 

1 VII yüzildən Kiçik Asiyanın bir çox ölkələrində (Albaniya, Ermənistan, Suriya, Bizans və 

b.) yayılmıĢ pavlikianlar hərəkatı artıq IX yüzildə feodallara qarĢı çevrilmiĢ ideologiya oldu. 

Onların ilkin təlimində xeyir dünyası ilə Ģər dünyası arasında mübarizə təsəvvürü əsas yer  

tuturdu. Allahı onlar yalnız mənəvi dünyanın - xeyir dünyasının yaradıcısı hesab edir, bütün 
maddi aləmi Ģeytan əməli - Ģər dünyası adlandırırdılar. Dövlətin dayağı olan kilsəni də onlar 

Ģeytan yuvası hesab edirdilər (Albaniyada ilk pavlikian çıxıĢları haqqında bax səh. 59). 

Mütəxəssislərin bilavasitə Beyləqanla əlaqələndirdikləri bu təriqət haqqında ərəb 

mənbələrində maraqlı məlumat vardır. Həmin mənbələrdə "naylaqani, nayqalani" (Qudama 

ibn Cəfər),  "əlbəyaliqa" (əl-Məsudi) adlandırılan bu təriqət haqqında əl-Məsudi yazırdı: "Bu 
təriqət xristianlıq və atəĢpərəstlik arasında orta mövqe tutur. Hazırda onlar köçüb yunanlar 

(rumlar) arasında yaĢayırlar". 



207 
 

tində xürrəmilərdən ehtiyat etməyi tövsiyə edirdi: "Xürrəmilərə gəldikdə isə, onlara 

qarĢı müharibəyə qətiyyətli və amansız adam göndər, ona pulla, silahla, atlı və piyada 

qoĢunlarla səbrlə yardım et. Müharibə uzanarsa, tərəfdarların və yaxınlarınla özün 

onlara qarĢı get". Beləliklə, Xilafət taxtına çıxmıĢ yeni xəlifə mərhum qardaĢının 

vəsiyyətinə əməl edərək, xürrəmilərlə müharibəyə ciddi hazırlaĢmağa baĢladı. Əl-

Mütəsim anlayırdı ki, Azərbaycanı və digər vilayətləri bürümüĢ bu hərəkata qarĢı 

mübarizənin boĢ buraxılması Xilafətin öz varlığı üçün təhlükə törədə bilər. 

Elə həmin il Cibəl vilayətindən gələrək Həmədan bölgəsində düĢərgə salmıĢ 

yeni silahlı qüvvələr xürrəmilərə qoĢuldular. Xəlifə əl-Mütəsim Cibələ hakim təyin 

olunmuĢ Ġshaq ibn Ġbrahim ibn Musabın baĢçılıq etdiyi ordunu onlara qarĢı göndərdi. 

Həmədan yaxınlığında döyüĢdə ərəblər 60 min üsyançını həlak etdilər. Əzil miĢ 

xürrəmilərin 14 min nəfərdən ibarət olan qalıqları sərkərdə Nəsr baĢda olmaqla 

Bizansa qaçdılar. Mənbələrin məlumatından görünür ki, onlar Bizansda xristianlığı 

qəbul edərək, ərəblərə qarĢı aparılan hərbi əməliyyatlarda fəal iĢtirak etməyə 

baĢladılar. Həmədan yaxınlığ ında əldə edilən uğurdan sonra xəlifə əl-Mütəsim baĢa 

düĢdü ki, xürrəmilər kimi təhlükəli rəqib üzərində qələbə qazanmaq üçün Bizansa qarĢı 

aparılan fasiləsiz müharibəni dayandırmaq lazımdır. Bizans-ərəb sərhədində əldə 

edilmiĢ dörd illik (833-837-ci illər) sakitlik Babəkə qarĢı bütün Xilafət qüvvələrini 

səfərbər etmək imkanı verdi. Əl-Mütəsim həmçin in baĢa düĢürdü ki, sürətli qələbəyə 

ümid bəsləmək əbəsdir, bütün ehtiyatları səfərbər etmək, uzunmüddətli müharibəyə 

hazırlaĢmaq lazımdır. 

Xəlifə ilk növbədə Babəkin Zəncanla xəlifə ordusunun qərargahı olan Ərdəbil 

arasında dağıtdığı bütün qalaları yenidən bərpa etmək tapĢırığı almıĢ əmiri Əbu Səid 

Məhəmmədi gələcək döyüĢ bölgələrinə göndərdi. Əl-Mütəsim Zəncan - Ərdəbil yolu 

boyunca hərbi hissələrin yerləĢdirilməsini də əmr etmiĢdi. Ərdəbil və Samirə 

Ģəhərləri arasındakı rabitə sistemi yenidən bərpa olundu. Bu yolun hər fərsəxində 

istənilən məlumatı lazımi ünvana çatdırmağa hazır olan atlı qasidlər yerləĢdirildi. 

Yüksəkliklərdə qarovul postları quruldu. Bu yerlərdə duran gözətçilər bir-birlərini görə 

və atlı qasidlərin hərəkəti haqqındakı xəbəri bir-birlərini səsləməklə çatdıra bilirdilər. 

Bu yolla göndərilən xəbər çox tez - cəmi dörd günə baĢ komandanın qərargahından 

xəlifə sarayına çatdırılırdı. Xilafət tarixində ilk dəfə olaraq məhz bu müharibə zamanı 

rabitə vasitəsi kimi poçt göyərçinlərindən istifadə edilmiĢdir. Yalnız bu hazırlıq 

tədbirlərindən sonra, 835-ci ildə, xəlifə bizanslılara qarĢı Misirdə aparılan vuruĢlarda 

özünü mahir döyüĢçü, istedadlı sərkərdə kimi göstərmiĢ usruĢanalı AfĢin Heydər ibn 

Kavusu xürrəmilərlə döyüĢəcək bütün xəlifə qoĢunlarının baĢ komandanı təyin etdi. 

Mənbələrdən görünür ki, təkcə 837-ci ildə Babəklə müharibəyə bir milyon dirhəm 

xərcləmiĢ xəlifə əl-Mütəsim, hərbi əməliyyatlar olmayan günlərdə AfĢinin özünə 

xəzinədən hər gün 5 min dirhəm, "ata oturduğu", yəni döyüĢ günlərində 10 min dir-

həm ödənilməsini təmin etmiĢdi. A fĢinin ordusu ardı-arası kəsilmədən silah, ərzaq 

və baĢqa sursatla təchiz edilirdi.  

Ərdəbilə gələn AfĢin xürrəmilərin dağıtdığı s trateji əhəmiyyətli qalaların 



208 
 

bərpasının sürətləndirməsini, öz qərargahının isə Bəzzə daha yaxın yerə - Bərzəndə 

köçürülməsini əmr etdi. Yeni qərargahla Ərdəbil arasındakı qalalar da 

möhkəmləndirildi. Bütün bu vaxt ərzində xürrəmi dəstələri tez-tez ərəb hərbi 

hissələrinə hücumlar edirdilər. Müaviyənin baĢçılıq etdiyi bu dəstələrdən biri Əbu Səid 

Məhəmmədin dəstəsinin yerləĢdiyi qalaya hücum edərək, xeyli ərəb əsgərini əsir 

aldı, sonra isə Bəzz qalasına doğru yönəldi. Öz qoĢunlarını yenidən toplayan Əbu Səid , 

Sindəbəyə adlanan yerdə Müaviyənin dəstəsini haqladı və xürrəmilər ilk dəfə olaraq 

Xilafətin nizami qoĢunları tərəfindən məğlub edildilər. Ələ keçmiĢ xürrəmilər edam 

edildilər, baĢları isə Samirəyə göndərildi. Bu hadisə öz mülkləri üçün ehtiyat edən, 

eləcə də xürrəmilərin tezliklə darmadağın olunacağını hiss edən bir çox müttəfiqləri 

Babəkdən uzaqlaĢdırdı. Onlardan biri - Təbrizin və ġahi qalasının (Urmiya gölündəki 

adada) hakimi Məhəmməd ibn əl-Bəis, hətta öz qayınatası, Babəkin sərkərdəsi Ġsma ibn 

əl-Kürdinin dəstəsini darmadağın etdi, Ġsmanın özünü isə xəlifənin hüzuruna göndərdi. 

Verilən iĢgəncələrin təsiri altında Ġsma ibn əl-Kürdi Babəklə müharibədə ərəblərə 

kömək edəcək qiymətli məlumatlar verdi. Ət-Təbərinin fikrincə, bu, Babəkə 

endirilmiĢ ikinci məğlubiyyət zərbəsi idi. 

Bütün 835-ci il boyu AfĢin Bəzz qalası ətrafındakı məntəqələrin 

möhkəmləndirilməsi iĢini davam etdirdi. O, vaxtaĢırı xürrəmilərə qarĢı həmlələr edir, 

döyüĢlər gah ərəblərin, gah da üsyançıların qələbəsilə baĢa çatırdı. Doğma yerlərə yaxĢı 

bələd olan xürrəmilər ərəb qoĢunlarını sursatla təchiz edən yollarda maneələr yaradır, 

cənubdan gələn karvanları ələ keçirirdilər. AfĢinin Bərzənddə möhkəmlənmiĢ, lakin 

aclıq və susuzluqdan əziyyət çəkən adamları, mənbənin məlumatına görə "cismən və 

mənən zəifləmiĢdilər". Yalnız ġarvan (Siravan, Cənubi Azərbaycanda) hakiminin 

göndərdiyi ərzaq karvanı AfĢinin qoĢunlarını aclıqdan xilas etdi. 

836-cı ildə HəĢtadsər dağı yaxınlığında babəkilərlə ərəblər arasında yeni 

döyüĢ baĢ verdi. Ərəb ordusuna özündən xeyli razı sərkərdələrdən biri - Buğa əl-Kəbir 

(böyük) baĢçılıq edirdi. O, AfĢinin əmrini gözləmədən xürrəmiləri məğlub etməyi qərara 

almıĢdı. Lakin döyüĢ ərəblərin uğursuzluğu ilə baĢa çatmıĢ, Buğa özü canını zorla xilas 

edə bilmiĢdi. 

836-cı ilin qıĢında Babək ən yaxĢı sərkərdəsini, öz malikanəsində 

xəyanətkarcasına öldürülmüĢ Tarxanı itirdi. Onun ölümü xürrəmilərin fəaliyyətini xey li 

mürəkkəbləĢdirdi, bundan sonra hərəkat iĢtirakçıları bircə dəfə də qələbə qazana 

bilmədilər. 

837-ci ildə xəlifə özünün türk sərkərdələrindən Cəfər ibn Dinar əl-Xəyyatı 

və Ġtahı AfĢinin köməyinə göndərdi. Vəziyyətlə tanıĢ olan sərkərdələr AfĢinin Babəkə 

qarĢı mübarizə üsullarını kəskin tənqid etdilər. Onu ləng hərəkət etməkdə 

təqsirləndirdilər; belə ki, ərəb ordusunu Bəzz qalasından ayıran son dörd fərsəx 

məsafə (təqribən 25 km) yalnız bir ilə qət edilmiĢdi. 

Mənbələrdə məlumat verilir ki, xürrəmilərlə müharibənin son ilində AfĢin 

Babəklə və Təbəristan hakimi Məzyərlə danıĢıqlara girməyə cəhdlər göstərdi. Bu, 

sonralar, Məzyərin və AfĢinin məhkəmə proseslərində aĢkara çıxdı. Lakin separatçı 



209 
 

məqsədlərə xid mət edən bu danıĢıqlar və yazıĢmalar uğursuzluqla nəticələndi. Yalnız 

bundan sonra AfĢin Bəzz qalasına qəti hücum haqqında əmr verdi. Xürrəmilərin qalasının 

mühasirəsi xeyli uzandı. Babəkin dəstələri qaladan çıxaraq həmlələr edir və ərəblərə 

gözlənilməz zərbələr endirirdilər. Lakin qüvvələr bərabər deyildi. Qala qapıları yanında 

yerləĢdirilmiĢ mancanaqlar qalaya daĢ yağdırır, ərəblərin iĢçi dəstələri qala 

divarlarından daĢları çıxararaq, onları dağıdırdı. Lakin xürrəmilərin cəsurluğu Bəzz 

qalasını mühasirədən qurtara bilmədi. Məğlubiyyətin labüd olduğunu anlayan Babək 

AfĢinlə Ģəxsi danıĢıqlara girdi. AfĢin Babəkə aman vəd etdi. Babək daha bir gün 

gözləməyi xahiĢ etdi; görünür, o, hələ də qalanı möhkəmləndirmək və ərəblərə 

müqavimət göstərmək ümidini itirməmiĢdi. Elə ona görə də Babək AfĢinin ikinci aman 

təklifini də rədd etdi. 

Bir neçə gün sonra Cəfər əl-Xəyyatın türk qvardiyası Bəzz qalasına soxuldu. 

Öncə aman təklifini rədd edən Babək bu dəfə AfĢinə müraciət edərək, ona və ailəsinə 

aman verilməsini xah iĢ etdi. AfĢin razılaĢdı, qabaqcadan qərarlaĢdırıldığı kimi, 

girovların göndərilməsi Ģərtini irəli sürdü. Lakin Babək həmin məqamda döyüĢ 

meydanında olan və AfĢinin girov kimi tələb etdiyi Ģəxsləri təslim etmək iqtidarında 

deyildi. 

Ərəblərin qalaya yaxınlaĢmıĢ neftatanlar dəstəsi Bəzzi artıq nəhəng məĢələ 

çevirmiĢdi. Ət-Təbərinin məlumatına görə, 837-ci il avqustun 26-da (dövrün məĢhur Ģairi 

Əbu Təmmama görə avqustun 31-də) xürrəmilərin istinadgahı ələ keçirildi. AfĢin Bəzz 

qalasının yerlə yeksan olunması haqqında sərəncam verdi. Nizamülmülk Bəzz 

alınarkən 80 mindən artıq xürrəminin öldürüldüyünü xəbər verir. Salamat qalmıĢ əhali 

əsir alınır. Babəkin oğulları və onların ailə üzvləri də əsir alınanlar arasında idilər. Əl-

Yəqubinin məlumatına əsasən Bəzzdə 7600 əsir ələ keçirilmiĢdi. Babəkin özü isə tacir 

paltarı geyərək, HəĢtadsər dağının yanındakı sıx ağaclar və kollarla örtülmüĢ bataqlıq 

dərəyə endi və burada gizləndi. AfĢin bütün yolları nəzarət altına aldı, Azərbaycan, 

Arran və Ermənistanın bütün qala və Ģəhərlərinin sahiblərinə xəbər göndərib, Babəki və 

onun adamlarını tutub verənə böyük mükafat vəd etdi. Elə bu vaxt Babəkə aman 

verilməsi haqqında xəlifə əl-Mütəsimin məktubu gəlib çıxd ı. AfĢinin düĢərgəsində 

əsir saxlan ılan Babəkin böyük oğlu atasına məktub yazaraq aman üçün gəlməsini xahiĢ 

etdi. Bu təklifi rədd edən Babək oğluna aĢağıdakı cavab məktubunu göndərir: "Əgər sən 

mənim davamçım olsaydın, öz sülalənin varisi olardın, çünki varislik irsən sənə 

keçərdi. Bir neçə gün əvvəl sən doğrudan da mənim oğlum sayılırdın. Lakin indi sənin 

yava ananın əxlaqsızlığı mənim üçün aydın oldu, ey fahiĢə oğlu! Ola bilər ki, mən bu 

gündən sonra çox yaĢamayım. Lakin mən "məlik" adını daĢıyıram, harada oluramsa-

olsun, məndən harada danıĢırlarsa danıĢsınlar, mən məlik olaraq qalacağam. Sən isə elə 

bir cinsdənsən ki, ondan bir nəfər də abırlısı çıxmayıb. [Hamıya] elan edirəm: sən 

mənim oğlum deyilsən. Çünki bircə gün baĢçı kimi yaĢamaq qırx il aciz qul 

olmaqdan yaxĢıdır".  

Babək ərzağı qurtaranadək bu dərədə qaldı. Anası, qardaĢları Müaviyə və 

Abdullah, axırıncı arvadı, Sünik hakimi Vasaqın qızı Ġbnət əl-Kələndəniyə, bir neçə 



210 
 

xidmətçisi də onunla idi. Babək buradan imperatoru ilə əlaqə saxladığı Bizansa 

keçmək istəyirdi. Hələ Bəzz qalasının mühasirəsi ərəfəsində o, imperator Feofilə 

məktub yazmıĢ, xəlifə qoĢunlarını zəiflətmək məqsədilə Bizansın Xilafətə qarĢı çıxıĢ 

etməsini israrla xahiĢ etmiĢ, gələcəkdə bütün tərəfdarlarını xristianlığa döndərəcəyini 

vəd etmiĢdi. Lakin güman etmək olar ki, bizanslılar ərəblərə hücum vaxtlarını qəsdən 

uzatmıĢ, yalnız Babək edam edildikdən sonra Xilafətə qarĢı növbəti çıxıĢ etmiĢdilər. 

Təqib olunduğunu bilməyən Babək, nəhayət, bataqlığı tərk edərək, bir 

bulağın yanında qərar tutdu. KəĢfiyyatçıları tərəfindən xəbərdar edilən AfĢin, o 

zamanlar xəlifənin ən yaxĢı sərkərdələrindən olan Əbu-s-Sacı Babəkin ardınca 

göndərdi. Əbu-s-Sacın dəstəsi Babəki məhz burada haqladı. Babək və onun qardaĢı 

Abdullah xidmətçilərdən biri ilə aradan çıxa bildilər. Qalanları isə ələ keçirilərək 

AfĢinin düĢərgəsinə gətirildilər.  

Babək və Abdullah bir müddət gizli yollarla Səhl ibn Sumbatın torpaqlarına 

yetiĢirlər. Nəhayət, aclıq onları dağlardan enməyə, xidmətçini ərzaq dalınca 

göndərməyə vadar edir. Onları görmüĢ adamlar Səhl ibn Sumbata dağlarda naməlum 

Ģəxslərə rast gəldikləri barədə məlumat verirlər. Vaxtilə Babəklə müttəfiq olmuĢ Səhl 

onu öz qalasına dəvət edir, yazda Bizansa yola salacağını vəd verir. Yorğun və ac Babək 

Səhlə inanaraq razılaĢır, lakin qardaĢı Abdullahı bir vaxt kömək göstərdiyi, keçmiĢ 

müttəfiqi, Beyləqan hakimi Yesai Əbu Musanın yanına göndərir. Səhl, Babəkin və 

qardaĢının yerini AfĢinə bildirir, lakin Babəkin qorxusundan ərəblər gələnədək ona qarĢı 

heç bir tədbir görmür. Mənbələrdə Babəkin ələ keçirilməsi hadisəsi müxtəlif Ģəkildə 

təsvir olunur; ət-Təbəriyə görə, Babək Səhlin təĢkil etdiyi ov zamanı ələ keçirilmiĢdi. 

Əl-Məsudi yazır ki, Babək nahar zamanı Səhlin onunla bir süfrə arxasında 

əyləĢməsindən qəzəblənmiĢ, Səhl isə buna görə onun zəncirlənməsi haqqında 

sərəncam vermiĢdi. Bəzi ərəb və erməni tarixçiləri (əd-Dinəvəri, əl-Yəqubi, 

M.Dasxurantsi və b.) Səhlin Babəki əsir tutması haqqında məlumat verirlər.  

Alban knyazı Səhlin xəyanətini Xilafət yüksək qiymətləndirdi: böyük pul 

mükafatı ilə təltif edilən Səhl, Moisey Kalankatlının məlumatına görə "Ermənistan, 

Ġberiya və Albaniya üzərində ali hakimiyyəti aldı". Lakin Tovma Artsrurinin qeydinə 

görə, ona tapĢırılan böyük səlahiyyətlərə baxmayaraq, Səhl iĢdə yalnız "ġəki hakimi" 

olaraq qalmıĢdı. 

Ərəb mənbələri 222-ci il Ģəvval ayının 10-da (15.9.837) Babəkin Bərzənd 

Ģəhərinə gətirilməsi haqqında məlumat verirlər. Babəkin və onun qardaĢının ələ 

keçirilməsi barədə əl-Mütəsimə xəbər göndərən AfĢin, çox keçmədən əsirlərin Samirə 

Ģəhərinə aparılması haqqında əmr alır. Lakin Ġraqa yola düĢməzdən əvvəl AfĢin 

Babəkin son xahiĢini yerinə yetirir: dağıdılmıĢ və yandırılmıĢ Bəzz qalasını ona göstərir. 

Mənbələrin əksəriyyəti Babəkin 223-cü il səfər ayının 3-də (4.1.838) Samirəyə 

gətirildiyi, elə həmiri gün də edam edildiyi haqqında məlumat versələr də, bəzi orta çağ 

müəllifləri bu hadisənin bir qədər fərqli tarixini (29.1; 14. III. və s.) də qeyd edirlər. 

Edam yerinə fil üstündə, Ģahlara layiq paltarda gətirilən Babək qısa sorğu-

sualdan sonra ağır əzablarla edam edilir. Əvvəl əl-ayaqları, sonra baĢı kəsilir. Mənbələrin 



211 
 

yazdığına görə, xalqı qorxutmaq üçün, edam olunmuĢ Babəkin baĢı Xorasana 

gondərilir, bədəni isə Xilafət paytaxt ında çarmıxa çəkilir.  

Hətta təəssübkeĢ ərəb müəllifləri də edam zamanı Babəkin nümayiĢ 

etdirdiyi mərd lik və mətanətə heyran olduqlarını gizlədə bilməmiĢlər. Sağ əli 

kəsild ikdən sonra Babək həmin əli ilə sifətini baĢdan-baĢa qana boyamıĢdı. Nə 

üçün belə etdiyini soruĢduqda, o, belə cavab vermiĢdi: "Sən (yəni xəlifə) əmr etdin 

ki, məni çarmıxa çəksinlər, mənim edamın ı sənin boynundadır. Lakin baĢım bədə-

nimdən ayrılanadək məndən axacaq qanın kəsilməyəcəyinə Ģübhə yoxdur. 

Qorxuram ki, bütün qanım axıb  gedər, sifət im solar, adamlar elə əvvəldən ölümdən 

qorxduğumu zənn edərlər. Qanım axdığına görə deyil, bax elə buna görə mən belə 

etdim, sifət imi qana boyadım ki, rəngimin qaçdığı görsənməsin!"  

Orta əsr ərəb müəlliflərindən əl-Məqdisinin yazdığ ına görə, "Babək 

üzərində qazanılan qələbə Ġslamın ən böyük qələbəsi, onun əsir alındığ ı gün  

müsəlmanların bayram günü olmuĢdur" 

Doğrudan da, Azərbaycan xürrəmiləri üzərindəki qələbə Xilafətə çox baha 

baĢa gəldi. 20 ildən artıq müddət ərzində babəkilər Xilafətin 225 min döyüĢçüsünü 

və xeyli sərkərdəsini məhv etmiĢdilər. Xilafət tarixində baĢ verən dini-siyasi 

çıxıĢlardan ən əzəmət lisi olan, ərəb üsul-idarəsinə qarĢı xalq azadlıq müharibəsi 

səviyyəsində ucalan bu hərəkat əl-Məsudinin dili ilə desək "az qala Abbasilər  

dövlətini məhv edəcəkdi".  

 

 

 

 

§ 7. XÜRRƏMĠLƏR VƏ BABƏKĠLƏR 

HƏRƏKATININ SONRAKI ÇIXIġLARA 

TƏSĠRĠ VƏ TARĠXĠ ƏHƏMĠYYƏTĠ 
 

Azərbaycanlıların yadelli istismarçılara qarĢı qüdrətli çıxıĢına çevrilmiĢ 

xürrəmilər - babəkilər hərəkat ı Xilafətin məzlum xalqlarla qarĢılıq lı 

münasibətlərini kəskinləĢdird i, ərəb imperiyasının parçalanma prosesini 

sürətləndirdi. 

Babəkin xürrəmi ard ıcılları IX yüzilin sonunadək Xilafətə qarĢı çevrilmiĢ 

bütün yeni çıxıĢlarda iĢtirak etdilər. X əsrdə onların b ir çoxu  ismaililərə qoĢuldular. 

Təsadüfi deyil ki, xürrəmilərin fəaliyyət göstərdiyi bölgələr sonralar batin ilərin 

istinadgahına çevrildi1 .  
 

1 Ġsmaililər - altıncı imam Cəfər əs-Sadiqin oğlu Ġsmayılı yeddinci Ģiə imamı kimi 

tanıyanlar və onların tərəfdarlarıdır. Onların ideoloji sistemləri hamıya məlum olan "zahiri" 

və yalnız seçmə adamlara məlum olan "batini, gizli, örtülü" təlimlərdən ibarətdir. Buradan da 

müxtəlif qollara ayrılmıĢ ismaililərin batinilər adı meydana gəlmiĢdir.  



212 
 

Əbu Mənsur əl-Bağdadi (X əsr) məlumat verir ki, "hal-hazırda Məzyərin ardıcılları 

doğma dağlarında, özlərinin Curcandakı qonĢularının yardarlarıdırlar. Onlar islama 

zahirən etiqad edir və bu dinə qarĢı olduqlarını gizlədird ilər".  

838 - 839-cu ildə xürrəmilərin məğlubiyyətindən az sonra Təbəristanda 

Karin sülaləsindən olan axırıncı əmir Məzyərin rəhbərlik etdiyi üsyan baĢlandı. 

Ġsbahbez (spahbed) titulu almıĢ bu Ģəxs hələ 825-826-cı ildə xəlifə əl-Məmun 

tərəfindən Təbəristan, Ruyan və Dunbavəndin hakimi təyin edilmiĢdi.  

TəəssübkeĢ ərəb müəlliflərinin "kafir və satqın" kimi xarakterizə etdikləri 

Məzyərin baĢçılıq etdiyi bu üsyan da babəki Ģüarları alt ında davam etmiĢ, ərəb 

hakimiyyətinə qarĢı çevrilmiĢdi.  

Abdullah ibn Tahirin tutduğu Xorasan valisi vəzifəsini ələ keçirməyə 

cəhd göstərən sərkərdə AfĢin öz məqsədlərinə çatmaq üçün altdan -altdan Məzyərlə 

Tahirilər arasındakı pozulmuĢ münasibətlərdən istifadə edir, Məzyəri Xilafətə qarĢı 

qaldırmağa çalıĢırdı. Bu təbliğata uyan və vaxt ilə Babəkə təəssübkeĢlik edən 

Məzyər kəndlilərə mülk sahiblərini məhv etmək, on ların malikanələrin i yandır-

maq tapĢırığ ı verdi. Ərəblərdən və yerli feodallardan alınmıĢ əmlakı o, öz xürrəmi 

qanunlarına əsasən bütün kəndlilər arasında bərabər bölüĢdürməyi əmr etdi. Əsasən 

ərəblərdən və məvalilərdən olan iri feodallardan torpaqları alaraq kəndlilərə 

paylayan Məzyər təkcə siyasi deyil, iqtisadi məqsədlər də güdür, son nəticə olaraq 

ərəb hakimiyyətinin devrilməsinə çalıĢırd ı.  

Beləliklə, xürrəmilər kimi qırmızı paltar geyən, Babəkin irəli sürdüyü 

prinsipləri, ehkamları açıq-aĢkar qəbul edən Məzyərin və onun tərəfdarların ın 

hərəkatı çox keçmədən ərəb əsarətinə qarĢı mübarizəyə qalxmıĢ xeyli imkansızı da 

birləĢdirdi. 

Xilafət üçün böyük təhlükəyə çevrilmiĢ bu üsyan 840-cı ilin avqustunda 

Xorasan hakimi Abdullah ibn Tahir tərəfindən yatırıldı. Məzyər əsir alın ıb, Samirə 

Ģəhərinə göndərildi. ÇağdaĢ müəlliflərin məlumatına görə, o, burada xəlifə tərəfindən 

mühakimə edilib, həbsə alınmıĢ AfĢinlə üzləĢdirildikdən sonra döyə-döyə öldürüldü. 

838-839-cu ildə AfĢinin qohumu, onun öz yerinə Azərbaycan hakimi təyin 

etdiyi Minkicəvr əl-Fərqani də mərkəzi hakimiyyətə qarĢı üsyan qaldırdı. Mənbələrdə 

(ət-Təbəri və əl-Yəqubi) üsyanın gediĢi haqqında olan müxtəlif məlumatlara 

baxmayaraq, çıxıĢın məqsədi aydın idi: Xilafətdən ayrılmaq, öz hakimiyyətini qurmaq. 

Əvvəlki çıxıĢlar kimi, bu üsyan da yatırıldı. Xəlifə sərkərdəsi Böyük (əl-

Kəbir) Buğanın baĢçılıq etdiyi qoĢunlara qarĢı aparılan ağır döyüĢlərdən sonra 

Minkicəvr 840/41-ci ildə məğlub edilib, Samirəyə göndərildi. 

Nizamülmülkün məlumatına görə, xəlifə əl-Vasiqin dövründə (842-847) 

Ġsfahan tərəflərdə xürrəmdinilər yenidən baĢ qaldırdılar. Bir neçə il davam edən, "heç bir 

qoĢunun müqavimət göstərə bilmədiyi" bu çıxıĢ da nəhayət, yatırıldı. Maraqlı burasıdır 

ki, Nizamülmülk xürrəmdini çıxıĢlarının (yəqin ki, burada söhbət ümumiyyətlə 

batinilərin çıxıĢlarından gedir) 300 (912/13)-cü ilədək davam etdiyini qeyd edir. 

MəĢhur filosof əl-Ğəzalinin xürrəmilər və onların ideologiyası haqqında 



213 
 

məlumatını verən əl-Fəxri babəkilər icmasının sonralar Ġraq və Yəmənin bəzi 

vilayətlərində fəaliyyət göstərdiyini qeyd edir. 

Xürrəm-babəkilərin Azərbaycandakı çıxıĢı Xilafətin Qafqaz vilayətlərində 

yerli feodalların güclənməsi üçün zəmin yaratdı, Xilafətin ayrı-ayrı dövlətlərə 

parçalanmasını müəyyənləĢdirən əsas siyasi qüvvələrdən biri oldu. Abbasilər dövlətinin 

əsaslarını sarsıtmıĢ məhz bu üsyandan sonra mərkəzi hakimiyyətdə yaranmıĢ çətin-

liklərdən istifadə edən yerli hakimlər müstəqillik qazanmağa çalıĢdılar. 

Dövrün ən iri çıxıĢlarından olan xürrəmi-babəkilər hərəkatının 

uğursuzluğuna baxmayaraq, o xalqların hafizəsində dərin izlər qoymuĢ, Xilafətin 

sonrakı siyasi hadisələrinin əsaslı dəyiĢməsinə Ģərait yaratmıĢ, yerli hakimlərin 

separatçı meyillərini gücləndirmiĢdi. Xürrəmilərin və Babəkin təlimin in izlərinə daha 

sonrakı tarixi dövrdə - XV əsrdə təsadüf edilir. Səfəvilər sülaləsinin banilərindən biri 

olan ġeyx Heydər üsyan zamanı "Babək xürrəminin dini qanunları"nı da təbliğ 

edirdi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



214 
 

X FƏSĠL 

 
VII ƏSRĠN II YARISI - X ƏSRLƏRDƏ AZƏRBAYCAN 

MƏDƏNĠYYƏTĠ 

 
§ 1. MADDĠ MƏDƏNĠYYƏT 

 

Azərbaycanda aparılmıĢ arxeoloji qazıntılar zamanı VII əsrin II yarısı - X 

əsrlərə aid xeyli maddi mədəniyyət qalıqları aĢkara çıxarılmıĢdır. Həmin əsrlərə aid 

yerüstü abidələr çox az qaldığı üçün qazıntı materiallarının əhəmiyyəti böyükdür. Bu 

materiallar əsas etibarilə, yaĢayıĢ məskənləri olan Ģəhərlərdə (Qəbələ, Beyləqan, 

Gəncə, Bakı, ġamaxı, Naxçıvan, ġabran, Xarabagilan və s.), qismən qalalarda 

(Gülüstan, Qız qalası) və kəndlərdə (Dərəzarat, Sərkərtəpə və s.) aparılan qazıntılardan 

tapılmıĢdır. Bunlara Ģəhərlərin və qalaların müdafiə istehkamları, yaĢayıĢ tikintiləri, 

təsərrüfat və mədəni-məiĢət qurğuları, ictimai və dini binaların qalıqları, sənətkarlıq 

ocaqları və saysız-hesabsız əĢyavi materiallar - əmək alətləri, qab-qacaq, bəzək Ģeyləri, 

pullar, yazılar və s. daxildir. ġəhərlərdə həmin materiallar tapılan mədəni təbəqələrin 

qalınlığı bəzən 3 metrə çatır. 

O dövrün Azərbaycan Ģəhərlərinin, demək olar, hamısı möhtəĢəm qala 

divarları ilə əhatə olunmuĢdu. Onların yerüstü niĢanələrini Ģəhər xarabalarında aydın 

görmək olur. Qəbələ Ģəhərinin Qala adlanan hissəsində cənub divarları və qala darvaza 

bürcləri bütün möhtəĢəmliyi ilə bu günə qədər qalmıĢdır. Bünövrə hissədə iri puç 

(əhəng) daĢdan, yuxarısı isə əhəng məhlulu ilə biĢmiĢ kvadrat kərpicdən hörülmüĢ bu 

qala divarları orta əsr Ģəhərimizdən zamanımıza qədər qalmıĢ yeganə yerüstü 

istehkamdır. Beyləqanda hələ ilk orta əsrlərdə iri çiy kərpiclə hörülmüĢ qala divarlarının 

IX-X əsrdə biĢmiĢ kvadrat kərpiclə bərpa olunmuĢ hissələri qazıntılar zamanı aĢkara 

çıxarılmıĢdır. Gəncədə həmin dövrə aid kirəc məhlulu ilə biĢmiĢ kərpic və 

çaydaĢından hörülmüĢ qala divarları qalıqları öyrənilmiĢdir. Bütün hallarda divarlarda 

müdafiəçilərin yerləĢdiyi və hərəkət etdiyi üst hissələr uçub dağıldığından bu günə 

qədər saxlanılmamıĢdır. Beyləqan qazıntılarından tapılmıĢ bir ədəd bürc formalı qabın 

quruluĢu əsasında həmin hissənin görünüĢünü bərpa etmək mümkündür. Görünür, 

onların da üstü, qabda olduğu kimi, diĢli düzəldilmiĢ, mazqallar və "gözlük"lərlə 

əhatələnmiĢdir. 

ġəhərlərdə tikintilərin sıx və davamlı tikildiyi müĢahidə olunur. Su Ģəbəkəsi və 

kanalizasiya qurğularından istifadə olunur. Yerli Ģəraitə uyğun olaraq quyu suyundan, 

kəhrizlərdən, kanal və arxlardan Ģəhər əhalisi və Ģəhər təsərrüfatı su ilə təchiz edilirdi. 

Artıq bu dövrdə sənətkarlıq ocaqları və emalatxanaları yerləĢən məhəllələr Ģəhərin qala 

divarlarından kənarda suyun bolluğu, küləyin istiqaməti nəzərə alınmaqla xüsusi 

yerlərdə salınırdı. Beyləqanın sənətkarlar məhəlləsi Ģəhərin cənub-qərbində, 

Qəbələnin dulusçuluq emalatxanaları Ģəhərin Ģimal-Ģərqində salınmıĢdı. ġəhərlərin 



215 
 

sənətkarlar məhəllələrində saxsı qab və kərpic biĢirilən kürələr, dəmirçixana, ĢüĢə 

istehsalı qalıqları və digər emalatxanalar aĢkara çıxarılmıĢdır. Qəbələdə ikigözlü iri 

düzbucaqlı formada kərpic kürələri, Beyləqanda qab biĢirilən dairəvi kürələr aĢkar 

edilmiĢdir. 

Dəmirçilik əĢyalarından xüsusi formalı kəlbətin, dəhrə, ox ucluqları, kərki ağzı, 

nizə ucluqları, ərsin, qarmaq, halqa və zəncir qırıqları, müxtəlif mismarlar və s. qeyd 

etmək olar. Misgərlik sənətinə aid Beyləqanda toqqa baĢlıqları, biz, iy və sancaqlar, qab 

qırıqları, Ģamdan ayağı və s . tapılmıĢdır. Zərgərlik əĢyalarından mis üzük, bilərzik və 

döĢ bəzəklərini göstərmək olar. Beyləqanda dulus emalatxanalarını təchiz edən biĢmiĢ 

kərpicdən hörülmüĢ su arxları üzə çıxarılmıĢdır. Artıq bu dövrdə sənət sahələri xeyli 

geniĢlənmiĢdi. 

Çox böyük dəyiĢiklik dulusçuluq sənətində baĢ verir. Saxsı qab istehsalında 

metal tozlarından hazırlanmıĢ Ģirdən geniĢ istifadə olunur. Qazıntı materialları 

göstərir ki, bu dövrdə, demək olar ki, hər yerdə ayaqla hərəkətə gətirilən dulus çarxı 

tətbiq olunur, gilin hazırlanması, qabların biĢirilməsi xeyli yaxĢılaĢır, onların çeĢidi 

çoxalır. Dövrün əsas gil qab növləri qazan, küp, səhəng, sərnic, bardaq, dopu, goduĢ, 

küpə, aftafa, boĢqab, sini, təknə, dolça, silbiç, xeyrə, kasa, duzqabı, qənddan biçimli 

vazlar, badya və s.-dən ibarətdir. Yeni formalı, o cümlədən, Ģar - konusvari qablar 

meydana gəlir. ġirsiz qablar içərisində ən çətin hazırlanan və biĢirilməsi böyük 

ustalıq tələb edən belə qabların istehsal olunması dulusçuluğun nailiyyəti kimi 

qiymətləndirilməlidir. Beyləqanda Əhməd və onun oğlu Fəzlun Ģar-konusvari qab 

istehsalı ilə ixtisaslaĢmıĢdılar. Beyləqanın sənətkarlar məhəlləsində belə qabları 

biĢirmək üçün istifadə edilmiĢ nalvari yığcam quruluĢa malik xüsusi kürələrin 

qalıqları aĢkar edilmiĢdir. ġirin tətbiqi saxsı qabların bədii iĢlənməsinə böyük imkan açır. 

Bu dövrlər üçün Ģabalıdı, yaĢıl, sarı və firuzəyi Ģirlərlə örtülmüĢ, yaxud bu Ģirlərin 

müxtəlif çalarları ilə naxıĢlanmıĢ qablar səciyyəvidir. Əsasən həndəsi naxıĢlardan isti-

fadə olunurdu. Lakin Beyləqanda bu dövrə aid bir böyük kasanın içərisində bir qədər 

sxematik olsa da, ov səhnəsi təsvir olunmuĢdur. ġəhərlərdə aparılan qazıntılar zamanı 

Ģirli qab biĢirilən zaman kürədə istifadə olunan gil çubuqlar, üçayaqlılar, S-ə bənzər 

qarmaqlar və kiçik konuslar tapılması artıq IX-X əsrlərdə Azərbaycanda Ģirli qab 

istehsalının geniĢ yayıldığına əsaslı dəlildir. Kürələrin yanlarında Ģirsiz qablarla bərabər 

Ģirli qab çıxarlarına da tez-tez təsadüf olunur. Bu dövrdə baĢlıca olaraq mətbəx qabları 

Ģirlənirdi. Dövrün sonlarında Ģirli qablarda bəzən çox ötəri çəkilmiĢ dayaz qrafik 

(cizgili) naxıĢlardan da istifadə olunmağa baĢlanır. 

Qazıntılardan tapılan ĢüĢə məmulatı - qablar və bəzək əĢyaları, onların çıxarları 

tədqiq edilən dövrdə Azərbaycan Ģəhərlərində (Qəbələ, Bərdə, Beyləqan, ġabran və s.) 

ĢüĢə istehsalının artdığını, keyfiyyətinin yaxĢılaĢdığını, çeĢidinin çoxaldığını nümayiĢ 

etdirir. Onların əksər hissəsi texniki və bədii cəhətdən yüksək səviyyədə durur. ġir 

istehsalında tətbiq olunan rənglər ĢüĢə istehsalında da istifadə olunur. Bu dövrdə müxtəlif 

çalarlı ĢüĢə qablarla yanaĢı çəhrayı, göy və qara rəngli ĢüĢə qablara və bəzək Ģeylərinə 

təsadüf edilir. Üfurmə üsulu daha geniĢ tətbiq olunur. Qulplu və lüləkli qablar meydana 



216 
 

çıxır. Ən çox yayılan bərni, vaz, flakon və badə formalı qablardır. Bəzək Ģeyləri 

içərisində əsas kütləni bilərziklər təĢkil edir. Dairəvi tilli bilərziklərlə yanaĢı eĢmə 

bilərziklər meydana gəlir. Əksəriyyətinin bitiĢən yeri ilan baĢı Ģəklində düzəldilmiĢdir. 

ġüĢədən üzük, metal üzüklərə qaĢ və müxtəlif muncuqlar hazırlamıĢlar. 

Qazıntılar daĢiĢləməyə aid zəngin material verir. BaĢlıca tapıntılar memarlıq 

hissələri - sütunaltlıqları, divar və karniz bəzəkləri, yazılı daĢlar və s.-dir. DaĢ qablara da 

təsadüf olunur. Dəyirman və kirkirə daĢları, bülöv və kart daĢları, daban daĢları adi 

tapıntılardır. 

Orta əsr abidələrinin bu dövrünə dair təbəqələrindən qazıntılar zamanı 

miĢarlanmıĢ, lakin hələ istifadə olunmamıĢ heyvan sümükləri və buynuzlarına tez-tez 

təsadüf edilir. Sümükdən və buynuzdan ipəyirən, daraq, bıçaq sapı, düymə və digər 

alət və bəzək Ģeyləri hazırlanırd ı. 

Qazıntılardan tapılan aĢılanmıĢ gön qalıqları (Beyləqan), toqqa baĢlıqları, 

yüyən, tapqır halqaları və s. göniĢləmə sənətinin, iynə və qıyıqlar dərziçiliyin, biz - 

pinəçiliyin, boyaq qalıqları isə boyaqçılığın arxeo loji n iĢanələridir.  

Azərbaycanda arxeoloji qazıntılar zamanı VIII-X əsrlərə aid mədəni 

təbəqələrdən külli miqdarda sikkə qalıqları, təsadüfi tapıntılar da çoxdur. Sikkələrə 

dəfinə Ģəklində və ya tək-tək rast gəlinir. 

Orta əsr abidələrində aparılmıĢ qazıntılarda yazılı maddi mədəniyyət 

qalıqlarına da az təsadüf olunmur. Memarlıq abidələrindəki yazılar bu və ya digər 

tikintini tikdirən Ģəxsin və yaxud tikən ustanın adları, inĢa tarixi ilə bizi tanıĢ edir. 

Pullardakı yazılar vasitəsilə onları zərb etdirən hökmdarın, zərb olunduğu yerin adlarını, 

zərb tarixini müəyyən edə bilirik. Saxsı və metal qab üzərindəki yazılar isə qab 

ustalarının adlarını saxlamıĢlar. Ərəb əlifbası ilə olan yazıların ən qədim nümunələri 

pullar üzərindəki yazılardır. IX - X əsrlərdə ərəb əlifbasının əsasən kufi xətti ilə yazılmıĢ 

maddi mədəniyyət nümunələrinə təsadüf olunur. Pullardakı yazıların hamısı möhürlə 

zərb olunmuĢdur. DaĢ üzərindəki yazılar baĢlıca olaraq fonları oyulmaqla nəqĢ edilirdi. 

Beyləqan Ģəhərində Ģar-konusvari qablar üzərində (IX əsrin ortaları) və Ģəhərin 

yaxınlığında yerləĢən "Peyğəmbər" adlı qəbiristanlıqda qəbir daĢında (X əsrin 

əvvəlləri) tapılmıĢ yazılar hələlik, həmin dövrün daĢ və qab üzərində olan ilk 

nümunələri hesab edilir. Qab üzərindəki yazılar qab çiy ikən möhürlə basılmıĢ (Fəzlunun 

möhürü) və ya ucu ĢiĢ qələmlə cızılmıĢdır (Əhmədin yazısı). Bir qab üzərindəki yazı qab 

biĢirildikdən sonra qazılıb yazılmıĢdır (Cəfərin yazısı). Elə bu dövrün sonlarında Ģirli 

qablarda fırça ilə yazılmıĢ yazı nümunələrinə də təsadüf olunur. 

 

 

 

 

 

 

 



217 
 

§ 2.ELM VƏ FƏLSƏFĠ FĠKĠR 
 

Ərəb istilası və Xilafət in Azərbaycanda uzun sürən ağalığı ölkən in 

mədəni həyatında da dərin iz qoydu. Bu vəziyyət, müvəqqəti də olsa, məhsuldar 

qüvvələrin in kiĢafın ı və ö lkən in mədəni tərəqqisini ləngitsə də, Azərbaycanın geniĢ 

ərazili Xilafət tərkibinə daxil edilməsi obyektiv olaraq onu ümumi müsəlman 

mədəniyyətinə cəlb etdi, tədqiq olunan dövrün son əsrlərindən baĢlayaraq is lamın 

burada geniĢ vüsət tapmasına Ģərait yaratdı. Lakin Yaxın  və Orta ġərqin bir çox 

ölkələrində (Ġranda, Orta Asiyada və s.) olduğu kimi, tarixi A zərbaycan ərazisində 

də bu proses yerli ədəbi dillərin inkiĢafına ara verdi. Orta əsr ərəb mədəniyyəti 

tarixində ən məhsuldar çağın baĢlandığı bu dövrdə "ərəb" ifadəsi öz məzmununu 

dəyiĢdi. Xilafət in ərəb dilini həm ədəbi, həm danıĢıq dili kimi qəbul edərək, son 

nəticə olaraq "ərəbləĢmiĢ" xalqları (suriyalılar, misirlilər və b.) ərəb -müsəlman 

mədəniyyətinin yaranması prosesinə fəal surətdə qoĢulub, bu mədəniyyəti qədim 

ġərq və antik dünya xalq larından onlara irs qalmıĢ ənənələrlə zəngin ləĢdirdilər. 

Bununla yanaĢı, Xilafətin  ərəbləĢ məyib, yalnız müsəlmanlaĢ mıĢ bir çox xalq ı, o 

cümlədən azərbaycanlılar, tədricən ərəblərin dini ilə birlikdə onların dillərini də 

mənimsəyərək, az qala, XI əsrədək elmi, din i və ədəbi yaradıcılıqda bu məqsədlə 

latın dilindən istifadə edən avropalılar kimi ərəb dilin i iĢlətməyə baĢladılar. Buna 

Ģimallı-cənublu Azərbaycan ərazisində müxtəlif dillərdə danıĢılması, dil 

vahidliyin in olmaması, dar çərçivədə tətbiq edilən alban əlifbası nəzərə alınmazsa, 

ümumi əlifbasızlıq üzündən ərəb əlifbasının qəbul edilməsi ilə yanaĢı, baĢqa 

obyektiv amillər də xeyli kömək etdi.  

Xəlifə Əbdülməlikin (685-705) islahatları nəticəsində kargüzarlığın ərəb 

dilində aparılması dövlət idarələrində iĢləyən yerli azərbaycanlı məmurlar üçün bu 

dili bilməyi vacib etmiĢdi. Ərəb dilini bilməyənlərə hətta adi vəzifələr də 

verilmirdi. Tədricən ərəb dilinin iĢğalçın ın dili o lduğu unuduldu. Artıq bir-iki 

əsrdən sonra bu dili b ilmək mədəniyyət göstəricisinə çevrildi. Quranın yalnız 

yazıldığ ı dildə öyrənilməsi də ərəb dilinin iĢlənilmə və mənimsənilmə arealını 

geniĢləndirdi. Hər bir müsəlman (bəzən də müxtəlif mənafeli qeyri-müsəlman) 

millət indən asılı o lmayaraq Xilafət xalqlarının ünsiyyət dilinə çevrilmiĢ ərəb dilini 

öyrənməyə çalıĢırdı. Ümumiyyətlə, o dövrdə hər bir müsəlman hər Ģeydən əvvəl dini 

icmanın üzvü, ondan sonra isə bu və ya digər yerin sakini, hər hansı millətin 

nümayəndəsi idi. Ona görə də milli-etnik sərhədlər tədricən zəifləyir, yox dərəcəsinə 

çatır, dini mənsubiyyət isə çox iĢdə əsas amil hesab olunurdu. Bəzən mənĢəcə ərəb 

olmayan, lakin əsərlərini ərəb dilində yazan hər hansı alimin və ya yazıçının etnik 

mənsubiyyətini müəyyənləĢdirmək və üzə çıxarmaq çətin, hətta qeyri-mümkün olurdu. 

Belələrinin Xilafətin mənəvi həyatında iĢtirakı ümumi ərəb-müsəlman mədəniyyətinin 

inkiĢafına səbəb olur, onlar həm ərəb, həm də öz milli mədəniyyətlərinin nümayəndəsi 

kimi çıxıĢ ed irdilər. 

Ġslamı qəbul etmiĢ bütün xalqlar kimi o zaman dini-etnik anlamlı ümumi 



218 
 

"müsəlman" məfhumu ilə b irləĢmiĢ azərbaycanlılar da IX əsrin ortaları - X əsrlərdə 

tərəqqi, X-XII əsrlərdə çiçəklənmə dövrünü keçirən müsəlman mədəniyyətinin 

inkiĢafı prosesində iĢtirak edirdilər. Ərəb ġərqinin mədəni mərkəzləri olan Bağdad, 

Kufə, Bəsrə, DəməĢq, Qahirə və baĢqa Ģəhərlərə təhsil almaq üçün çoxlu azərbaycanlı 

gedirdi. 

Beləliklə, kargüzarlıq, dövlət və Ģəxsi yazıĢmaları kimi dini və dünyəvi 

xarakterli elmi əsərlər də ərəb dilində yazılırdı. Ərəblərin özləri iĢğaldan sonra tədricən 

ərəbləĢmiĢ və müsəlmanlaĢmıĢ Xilafət xalqları ilə birlikdə islamaqədərki zəngin mədəni 

ənənələri bir yerə cəmləĢdirərək ümumi ərəb-müsəlman mədəniyyətinin yaranmasında 

iĢtirak edirdilər. Azərbaycan ərazisinə köçürülmüĢ və ya köçüb gəlmiĢ ərəb qəbilələri 

doğma ərəb dilinin Xilafətin bu bölgəsində də aparıcı rol oynamasından istifadə edərək, 

yerli əhali arasında ərəb dilinin və bəzi hallarda ərəb kitab mədəniyyətinin yayılmasına 

(xüsusilə Quran, onun təfsirləri, sərf-nəhv kitabları və s. vasitəsilə) kömək edirdilər. 

Artıq IX əsrdən baĢlayaraq Xilafətin ən böyük Ģəhərləri DəməĢq, Bağdad, Hələb, 

Bəsrə, o cümlədən Azərbaycanın Ərdəbil, Marağa, ġamaxı və b. təhsil ocaqları, kitab-

xanaları, məscidləri olan mədəni mərkəzlərə çevrildilər. 

Bu mərkəzlərdə fəaliyyət göstərən məktəb və mədrəsələr də ərəb dilinin 

öyrənilməsində az rol oynamırdı. Lakin, əlbəttə, ərəb dilinin geniĢ yayılmasına səbəb 

olan ən baĢlıca amil azərbaycanlıların baĢqa Ģərq xalqları ilə IX əsrdən sonra 

geniĢlənməkdə olan və sonrakı əsrlərdə davam edən ticarət-iqtisadi, siyasi və 

mədəni münasibətləri oldu.  

Azərbaycanın da bir vilayət kimi daxil olduğu Ərəb dövlətinin - Xilafətin 

əhalisinin dini və etnik müxtəlifliyi ilk Abbasi xəlifələrini bu müxtəlifliklə hesablaĢmağa 

vadar etdi. Alimlərin fikrincə, məhz bu hesablaĢma Xilafətdə IX əsrin ortalarından 

dünyəvi elmlərin inkiĢafı üçün Ģərait yaratmıĢ, ortodoksal islamın təriqətçilərlə, sünni və 

Ģiələrlə geniĢ mübahisələri və s. isə dini nəzəriyyələrin və müsəlman hüququnun - fiqhin, 

məntiqin və fəlsəfənin inkiĢafına səbəb olmuĢdu. 

Ġlahiyyat və fiqh adətən məscidlərdə tədris edilirdi. Lakin ziddiyyətli fikirlər 

artdıqca "Allahın evi"ndə mübahisə açmaq istəməyən alimlər xüsusi dini təhsil 

müəssisələrinin - mədrəsənin əsasını qoydular. Mənbələrdən aydın olur ki, ilk mədrəsə 

X yüzilin sonunda NiĢapurda açılmıĢ, daha sonra isə müsəlman dünyasının demək olar 

bütün böyük Ģəhərlərinə yayılmıĢdı. Bu mədrəsələrdə dərs deyən alim-ilahiyyatçılar 

təhsili özlərinin tərtib etdikləri ədəbiyyat əsasında qurur, təhsil baĢa çatdıqda öz 

tələbələrinə "icazə" adlandırılan "Ģəhadətnamə" verirdilər. Ona görə də "elmli adam" 

adını qazanmaq istəyən hər bir tələbə peyğəmbərin "lap Çində də olsa, elmin dalınca 

get" kəlamına riayət edərək, dövrün nüfuzlu alimlərini dinləmək üçün Ģəhərdən-Ģəhərə 

gəzir, əldə etdiyi "icazə" vərəqələri isə artıq onun özünün də ilahiyyat və hüquq 

sahəsində müəyyən mənsəb tutmasına imkan yaradırdı. 

VII-X əsrlərdə Azərbaycanda ədəbiyyat, hüquqĢünaslıq və baĢqa ictimai 

elmlərlə birlikdə təbiətĢünaslıq, riyaziyyat, astronomiya və b. dəqiq elmlərin yayılması 

üçün əlveriĢli Ģərait vardı. IX əsrin əvvəllərindən etibarən müsəlman Ģərqində mövcud 



219 
 

elmi ədəbiyyatın xarici dillərdən ərəbcəyə tərcümə olunması elmlərin inkiĢafını xeyli 

sürətləndirmiĢdi. Hələ Harun ər-RəĢid dövründə Bağdadda təsis edilmiĢ, elm və 

mədəniyyətin inkiĢafına daha böyük imkanlar yaratdığı üçün xəlifə əl-Məmunun adı ilə 

bağlı "Dərul-hikmə" və ya "Xizanət əl-hikmə" ("Hikmət evi" və ya "Hikmət xəzinəsi") 

adlandırılan elmi mərkəz müxtəlif (xüsusilə yunan və siryani) dillərdə yazılmıĢ 

əsərlərin ərəb dilinə tərcümə edilməsi sahəsində mühüm iĢlər gördü. Xilafət 

ölkələrindən olan və əsərlərini ərəb dilində yazan müsəlman və qeyri-müsəlmanlar 

Xilafət in mədəni və elmi həyatına qoĢuldular. Platon, Aristotel, Hippokrat, Qalen 

və baĢqa alimlərin əsərlərinə Ģərhlər yazılır, onlara müqabil elmi və fəlsəfi 

traktatlar yaranırd ı. Məhəmməd ibn Musa əl-Xarəzmi (ö l. 847) ilk dəfə o laraq sabit 

məntiq i qaydalar əsasında cəbr elmin in bünövrəsini qoymuĢ, Əbubəkr Məhəmməd 

ər-Razi (865-925) tibbə, Əbu Abdullah əl-Bəttani (858-929) astronomiyaya dair 

qiymət li əsərlər yazmıĢdı. Kimya ilə məĢğul olan ərəbdilli alimlər bu elmin sonrakı 

inkiĢafı üçün qiymətli olan bir sıra iĢlər görmüĢdülər. Onlar gümüĢ nitrat (ma əl-

fıdda), sulfat turĢusu (zit əz-zac) və i.a. kimyəvi birləĢ mələri hazırlamıĢ, naĢatır 

spirti (ruh ən-nuĢadir), sülema (əs-süleymani), spirt (əl-kühul), potaĢ (əl-qily), 

arsen (əz-zirnic), bura (əl-bura) və b. maddələr kəĢf etmiĢlər. Distillə etmə, 

süzgəcdən keçirmə, büllurlaĢdırma kimi proseslərin izah ını ilk dəfə ərəbdilli 

kimyaçılar vermiĢlər. Bu alimlər kimyəvi maddələrdən dərmanlar hazırlamıĢlar.  

Təbiət elmləri IX əsrdən etibarən Azərbaycanda da əhəmiyyətli dərəcədə 

inkiĢaf etmiĢdi. O dövrdə Azərbaycanda olmuĢ səyyahlar və coğrafiyaĢünaslar 

burada bacarıqlı həkimlərin yaĢadıqların ı xəbər verirlər. 

Əldə edilmiĢ elmi nailiyyətlər təkcə bu və ya digər ölkə daxilində 

qalmayıb, bütün müsəlman ġərqi xalqların ın, sonralar isə bütün bəĢəriyyətin elm 

və fikir xəzinəsinin ümumi sərvətinə çevrilmiĢdi. 

Ərəb istilasınadək Azərbaycanda rəsmi dini dünyagörüĢləri olan 

atəĢpərəstlik və xristianlıqdan əlavə bəzi d igər dini əqidələrə (məsələn, Ģamanizmə 

və b.) tapınanlar da vardı. Ərəblərin iĢğalı ilə islam əvvəlki dini əqidələri aradan 

qaldırmağa baĢladı. Ġslamın keçmiĢ etiqadlara nisbətən mütərəqqi cəhətləri, 

xüsusən azadfikirlilik meyillərinə dözümlülüyü ona qarĢı rəğbəti artırırdı. Lakin 

əvvəlki din i əqidələr birdəfəlik yox olmamıĢ, özünün bir sıra müddəalarını və 

prinsiplərini xalq adət-ənənələrinə qoĢaraq əsrlər boyu yaĢatmıĢdır. Ölkədəki 

maddi mədəniyyət abidələri - atəĢgahlar, alban kilsələri də keçmiĢlə bağlılığı 

möhkəmlətmiĢdir. Əski etiqadlar zehin lərdən tamamilə silinməmiĢ, bəzən siyasi 

hərəkatda açıq Ģəkildə, bəzən də rəsmi ideologiya ilə bir araya sığmayan bidət 

formasında təzahür etmiĢdir. Ərəb istilaçılarına qarĢı yönəldilmiĢ Babək 

hərəkatının ideologiyası - xürrəmilik qədim din i-fəlsəfi fikir, xüsusən zərdüĢtilik 

zəminində təĢəkkül tapmıĢdı.  

Ġslam dini təliminin müqəddəs kitabına "Quran" (mənası: "qiraət"), onun 

tərəfdarına isə "müslim" (təslim olmuĢ, tabe olmuĢ), yaxud həmin mənada 

"müsəlman" deyilir. Quran 114 surədən (fəsildən) ibarət olub, ayələrə bölünür. Bu 



220 
 

müqəddəs kitab yalnız din in deyil, hüququn, Ģəriətin və bütünlükdə müsəlman 

xalq larının ideologiyasının əsasını təĢkil edir. Orta əsrlərin fəlsəfi, ictimai, siyasi, 

etik, estetik və s. görüĢlərini Qurandan təcrid edilmiĢ halda təsəvvür etmək olmaz; 

hər bir ideolo ji cərəyan, təlim bu və ya digər dərəcədə onunla bağlıdır.  

Xilafət in geniĢlənib inkiĢaf etməsi ilə əlaqədar olaraq hüquqi 

münasibətlər formalaĢırd ı. Ġdarəetmədə əvvəllər təkcə Qurandan istifadə edildiyi 

halda sonralar sünnə (hədislər toplusu), icma (d in xadimlərinin yekdil qərarı) və 

qiyas (məntiq i müqayisə üsulu) da müsəlman hüququnun - fiqhin əsaslarından 

oldu. Birinci iki əsasda ortodoksiya, sonrakı əsaslarda rasionalist meyillər özünə yer 

tuturdu. Bu əsaslardan nə dərəcədə istifadə edilməsindən asılı o laraq hənəfilik, 

malikilik, Ģafiilik və hənbəlilik kimi sünni hüquq məzhəbləri (məktəbləri, təlimləri) 

yaranmıĢdı. Əks qütblərdə dayanan hənəfilikdə fikir sərbəstliyi, hənbəlilikdə 

mühafizəkarlıq güclü idi. Sünni fəqih lər - hüquqĢünas alimlər A zərbaycanda da 

fəaliyyət göstərirdilər. Əl-Müqəddəsi bu alimlərin əsasən hənbəli məzhəbinə 

mənsub olduqlarını qeyd edir. Əslində müxtəlif hüquq məktəblərinin hamısının  

Azərbaycanda nümayəndələri vard ı. Hənəfilərdən Əbusəid Əhməd ibn Hüseyn əl-

Bərdəi (ö l. 929), malikilərdən Əbubəkr Məhəmməd ibn Abdullah əl-Əbhəri (902-

985), Ģafiilərdən Yəqub ibn Musa əl-Ərdəbili (öl. 941) və baĢqa azərbaycanlı 

hüquqĢünas alimlərin adına bir sıra mötəbər mənbələrdə rast gəlmək olur.  

Əhməd ibn Harun əl-Bərdəi əl-Bərdici (844-914), Məkki ibn Əhməd əl-

Bərdəi (öl. 965), Cəfər ibn Məhəmməd əl-Maraği (889-967), Əbdüləziz ibn Həsən 

əl-Bərdəi (ö l. 935), Musa ibn Ġmran əs -Səlmasi (ö l. 990) kimi mükəmməl təhsil 

görmüĢ alimlər hüquqi baxıĢların mündəricəsin i özlərin in topladıqları hədislər 

əsasında geniĢləndirdiklərinə görə bütün müsəlman ġərq i ölkələrində sayılmıĢlar. 

Bərdənin 14 fərsəxliy ində yerləĢən Bərdic Ģəhərində anadan olmuĢ 

Əbubəkr Əhməd ibn Harun əl-Bərdici doğma yurdunda dövrünün zəruri biliklərinə 

yiyələndikdən sonra müxtəlif yerlərə -Ġran, Ġraq, Suriya, Misir, Əlcəzair, Hicaz və baĢqa 

ölkələrə səyahətlər etmiĢ, təhsilini artırmıĢdır. Mənbələrin verdiyi məlumata görə o, 

sakin olduğu yerlərdə həm öyrənir, həm də öyrədirmiĢ. Əhməd əl-Bərdici nüfuzlu 

müəllim sayılanda hələ iyirmi beĢ yaĢı tamam deyilmiĢ. Bir tarixçi yazır: Əbu Əmr əl-

Müstəmlinin xəttində oxudum ki, o, Əhməd ibn Harun əI-Bərdicini 255 (869)-ci ildə 

Zəhli məscidində dinləmiĢdir. 

Əhməd əl-Bərdicinin yaradıcılığı dini ideologiyaya həsr olunmuĢdur. 

Əbülhəsən əd-Darəqütni (918-995) onu "hədis dayaqlarından biri" sayıb, "inanılmıĢ", 

"nüfuz sahibi" adlandırmıĢdır. Xətib əl-Bağdadi (1002-1071) və Əbu Səd əs-Səmani 

(1113-1167) onun haqqında "fəzilətli", "zəkalı" və "hafiz" (Quranı əzbər bilən) sözlərini 

iĢlətmiĢlər. Ġbn əl-Ġmad əl-Hənbəli (öl. 1078) yazır ki, Əhməd əl-Bərdici "axırıncı 

nüfuz sahiblərindən və dünya alimlərin in məĢhurlarından idi". BaĢqa mənbələrdə isə 

o, "təkzibedilməz nüfuz sahibi", "müsəlman hüququnu dərindən bilən" alim kimi təqdim 

olunur. 

Tarixi mənbələrdə Əhməd əl-Bərdicinin əsərlərindən üçü haqqında xüsusi 



221 
 

məlumat verilir: "Mən rəvaan in-Nəbi (s) fi-1-kəbair" ("Böyük günah barədə Peyğəmbər 

əleyhissəlamın sözlərini nəql edənlər"), "Mərifət əl-müttəsil min əl-hədis və-l-mursəl 

və-l-məqtu va bəyan at-turuq as-sahiha" ("Hədis, mürsəl və məqtudan ayrılmamıĢın 

idrakı və düzgün yolların bəyanı") və "Təbəqat əl-əsma əl-müfrədə min əs-sahabə 

va-t-tabiin və əshab əl-hədis" ("Əshablar, ardıcıllar və hədis müəlliflərindən nadir 

adların təbəqələri"). Bunlardan axırıncı əsər daha məĢhurdur. Burada 426 Peyğəmbər 

əshabının, ardıcılının, davamçının və hədis aliminin adı, onlann mənsub olduqları yerlər 

göstərilir. Əhməd əl-Bərdici traktatın əvvəlində onun yeniliyinə iĢarə edərək yazır: 

"Mənim [araĢdırdığım] nadir adlardır. Onlar Peyğəmbər əleyhissəlamın əshablarıdır. 

Alimlərdən heç birinin həmin adlardan hansınısa çəkmiĢ olduğunu bilmirik". 

Bu əsər uzun müddət islam ideoloqlarının marağını doğurmuĢdur. Ġbn 

Bukeyr əl-Bağdadi (938-998) ona Ģərh və kiçik əlavələr verməklə özünün "Nəqd 

təbəqat əl-əsma əl-müfrəda" ("Nadir adların təbəqələrinin tənqidi") traktatını qələmə 

almıĢ, bir sıra hüquqĢünas, ilahiyyatçı alimlər ilk mənbə kimi ondan geniĢ 

bəhrələnmiĢlər. 

Sünni fəqihlər, xüsusən hənbəlilər belə bir fikri q ızğın müdafiə edirdilər 

ki, imam (baĢçı, xəlifə) ancaq Peyğəmbərin mənsub olduğu qüreyĢ qəbiləsinin 

üzvlərindən seçilməlidir. Peyğəmbərin əmisi oğlu və kürəkəni Əli ibn Əbu Talib in 

tərəfdarlarına - Ģiələrə gəld ikdə, onlar yalnız Əli nəslinin baĢçılığın ı qanuni 

sayırdılar. Ġlahin in insanda təcəssüm etməsini, həll olmasın ı, bir ruh kimi ayrı-ayrı 

Ģəxslərə keçməsin i qəbul etmək ifrat Ģiə (ğali) firqələri üçün demək o lar ki, 

səciyyəvi cəhətdir. Ġfratçılıq və is maililik öz bidətçi ideyaları ilə məĢhurdur. 

Məhəmməd əĢ-ġəhrəstani yazır ki, ğalilərə Ġsfəhanda xürrəmilər və kuzilər, Reydə 

məzdəkilər və sunbadilər, Azərbaycanda dəqulilər və s. deyilirdi. Ġfrat Ģiələrin 

əksəriyyəti bütün müsəlmanlar üçün zəruri ayin ləri, ibadətləri icra etmir, cənnəti 

də, cəhənnəmi də həyatın özündə görərək, dünyanın əbədiliyinə inanırd ılar. 

Ġsmaililiyə gəld ikdə, o, Ģiəliyin ən mürəkkəb qolu idi. Mənbələrdə göstərilir ki, 

həmin firqəyə müxtəlif yerlərdə batinilər, məzdəkilər, təlimilər, mülhid lər 

(dinsizlər) ad ları verilmiĢdir. Əlbəttə, bu adlanma ismaililiy in müxtəlif təlimləri 

müəyyən dərəcədə özündə birləĢdirməsi ilə əlaqədardır.  

Vaxt ilə dördüncü xəlifə Əli ibn Əbu Talibdən siyasətdə narazılığa görə üz 

döndərmiĢ xaricilərin adı ilə bağlı hərəkat da orta əsrlərdə müsəlman ölkələrində , o 

cümlədən Azərbaycanda yayılmıĢdı. Bütün Əməvi və Abbasi xəlifələrinə qarĢı 

çıxmıĢ xaricilər sonralar elm ilə də məĢğul olmuĢ, hüquqa, ilahiyyata və tarixə dair 

kitablar yazmıĢlar. Ġbn ən-Nədim (936-995) xaricilərin görkəmli azərbaycanlı 

nümayəndələrindən Əbubəkr Məhəmməd əl-Bərdəi haqqında məlumat vermiĢdir: 

"Əbubəkr əl-Bərdəini (ad ı Məhəmməd ibn Abdulladır) 340-cı (951-952) ildə 

gördüm; mənimlə etdiyi ünsiyyətdə mütəzili təliminə mənsubiyyəti aydınlaĢdı. O, 

xaricilərdən o lub, onların fəq ihlərindən id i". Mütəfəkkir təxminən 350-ci (961) ildə 

vəfat etmiĢdir. Ġbn ən-Nədim Əbubəkr Məhəmməd əl-Bərdəinin on dörd traktatının 

adını çəkmiĢdir: "Kitab əl-mürĢid fi-l-fiqh" ("Fiqhə dair düzgün yol göstərən 



222 
 

kitab"), "Kitab ər-rədd alə əl-müxalifin fi-l-fiqh" ("Fiqhdə müxaliflərə cavab 

kitabı"), "Kitab təzkirət əl-ğərib fi-l-fiqh" ("Qərib in fiqhə dair yaddaĢ kitabı"), 

"Kitab ət-təbəssür li-l-mütəallimin" ("Öyrənənlər üçün düĢüncə kitabı"), "Kitab əl-

ihticac alə əl-müxalifin" ("Müxaliflərə qarĢı etiraz kitabı"), "Kitab əl-cami fi üsul 

əl-fiqh" ("Fiqhin əsaslarına dair toplu"), "Kitab əd-dua" ("Dua kitabı"), "Kitab ən-

nasix va-l-mənsux fi-l-Quran" ("Quranda əvəz edən və əvəz olunan ayələr 

haqqında kitab"), "Kitab əs -sünnə va-l-cəmaa" ("Sünnə və yekdillik kitabı"), 

"Kitab əl-imamə" ("Ġmamətə dair kitab"), "Kitab nəqd kitab Ġbn ər-Ravəndi fi-l-

imamə" ("Ġbn ər-Ravəndinin imamətə dair kitabına tənqid kitabı"), "Kitab təhrim 

əl-muskir" ("Məstedici maddəni qadağan etmək haqqında kitab"), "Kitab ər-rədd 

mən qalə bi-l-muta" ("Siqəni təsdiqləyənə cavab kitabı"), "Kitab əl-iman va-n-

nüzur" ("Ġman və vəd kitabı").  

Xaricilərin təliminə görə, hakimiyyət baĢçısı üçün ümdə Ģərt onun ədalətli 

və haqq tərəfdarı olmasıdır. Hakim buna dönük çıxarsa, taxtdan dərhal salınmalı, 

günahı böyük olarsa öldürülməlidir. Bu prinsip onları bəzi mütəzililərlə həmfikir 

edirdi. 

VIII əsrdə Bəsrədə meydana çıxmıĢ mütəzililik elə həmin vaxtdan 

etibarən Azərbaycanda yayılmıĢdı. Əbubəkr Məhəmməd əl-Bərdəidən baĢqa 

Əbusəid əl-Bərdəi və Əbülhəsən əl-Bərdəi mütəzili kimi məĢhur olmuĢlar. Xət ib 

əl-Bağdadi yazır: "Əbusəid Əhməd ibn Hüseyn əl-Bərdəi, Əbu Hənifən in 

məzhəbinə (hənəfiliyə) mənsub fəqihlərdən və mütəzililərin təlimlərin i izləyən 

mütəkəllimlərdən biridir". Tarixçi sonra IX əsrin sonu - X əsrin əvvəllərində 

yaĢamıĢ Əbülhəsən əl-Bərdəi haqqında "mütəzililərin təlimlərini izləyən 

mütəkəllimlərdən biri" ifadəsini iĢlədərək, onun həmin cərəyanın görkəmli 

nəzəriyyəçilərindən Məhəmməd ibn Əbdülvəhhab əl-Cübbai (849-916) və 

Əbumücalid Əhməd ibn Hüseynlə yaxın müsahib olduğunu yazmıĢdır.  

Əhməd ibn Yəhya ibn Mürtəzan ın (1363-1437) 'Təbəqat əl-mütəzilə" 

("Mütəzililərin təbəqələri") kitabında Əbülhəsən əl-Bərdəi haqqında söhbət 

gedərkən deyilir: "Əbülhəsən Əhməd ibn Ömər ibn Abdulla əl-Bərdəi... nəcib və 

görkəmli alim idi". Mənbədə "əl-Bərdəinin çoxlu disputları, kitabları və ardıcılları" 

olduğu qeyd edilir. Bütün mütəzililər kimi, həmin azərbaycanlı mütəfəkkirlərin də 

əsərləri ortodoksal islam ideoloqları tərəfindən qadağan edilmiĢ, it ib batmıĢdır.  

Müxalifətçi s xolastika o lan mütəzililikdə ayrı-ayrı məsələlərə 

münasibətdə ciddi fikir ayrılıqları vardı. Ən böyük ixtilaf imamət barədə idi. 

Mütəzililərdən bəziləri xaricilərlə həmfikir idilər, bəziləri onlara zidd gedərək, imamın 

yalnız qüreyĢilərdən seçilməsini təkid edirdilər, bəziləri isə ifrata vararaq ədalətli 

cəmiyyət üçün baĢçını artıq sayırdılar. əl-Əsəmm adlı bir mütəzili göstərirdi ki, "insanlar 

bir-birlərinə zülm etməkdən əl çəksələr imama ehtiyac yoxdur". 

Orta əsr müəllifləri mütəzililərin təlimində ümumi cəhətləri, prinsipləri, 

əsasları (əl-üsul) də müəyyənləĢdirmiĢlər. Onlardan "ət-tauhid" və "əl-ədl" mütəzililər 

üçün daha səciyyəvidir. Mütləq monizm mövqeyində duran mütəzililər "ət-tauhid" 



223 
 

(tovhid, Allahın birliyinin qəbulu) məsələsində sifatilərə zidd idilər. Sifatilik firqəsinin 

nümayəndələri bilavasitə Qurana və hədislərə əsaslanaraq, Allahın bilik, qüdrət, dirilik, 

iradə, eĢitmə, görmə, danıĢma və baĢqa əzəli atributlara malik olduğunu söyləyirdilər. 

Onlardan bəziləri, hətta ifrata vararaq Allahı insana bənzədir, maddiləĢdirirdilər. 

Məsələn, kərramilik firqəsinin banisi Əbu Abdulla Məhəmməd ibn Kərram demiĢdir: 

"Allah cisimdir, onun həddi və sonu vardır..." Müşəbbihə firqəsinin tərəfdarı Davud 

Cəvaribi isə demiĢdir: "Məbud cisimdir, ətdir və qandır. Onun hissələri, uzun əzaları, 

ayaqları, baĢı, dili, gözləri və qulaqları var..." Sifatilər israrla deyirdilər ki, Quran Allahın 

kəlamıdır, yaradılmamıĢdır. 

Mütəzililər iddia edirdilər ki, əzəlilik Allahın mahiyyətinin ən xüsusi vəsfidir. 

Onlar əzəli atributları əslən inkar edib demiĢlər: "O, bilik ilə, qüdrət ilə, dirilik ilə yox, 

özü-özlüyündə biləndir, özü-özlüyündə qüdrətlidir, özü-özlüyündə diridir". BaĢqa cür 

söyləmək tovhidə ziddir: "Çünki atributlar ən xüsusi vəsf olan əzəlilikdə [Allaha] Ģərik 

olsaydılar, ilahilikdə də ona Ģərik çıxardılar". Beləliklə, mütəzililərin fikrincə, Allahın 

"əzəldə nə bir adı, nə də bir atributu olmuĢdur". 

Ardıcıl monist olan mütəzililərin təliminə görə, Allahın atributları əzəli olmadığı 

üçün onun kəlamı (danıĢığı), baĢqa sözlə, Quran da sonradan meydana çıxmıĢdır.  

Mütəzililər iradə azadlığı məsələsində cəbərilərə qarĢı olub, qədərilik 

mövqeyindən çıxıĢ edirdilər. "Əl-Ədl" ("ədalət") prinsipinə görə, Allah zülm etməz. O 

adildir. Ġnsan özünün xeyir və Ģər əməllərinin müqtədir yaradıcısıdır, yaxĢılığı və 

yamanlığı əql ilə dərk etmək, xeyir iĢlərə qoĢulmaq, Ģərdən saqınmaq mümkündür. 

Mütəzililərin bu prinsipi həyatda insanın məsuliyyət hissini artırmaqla bərabər, belə bir 

nəticəyə gəlməyə əsas verirdi ki, hər bir iĢ yalnız insanın özündən asılıdır, ilahi 

qüvvənin ona müdaxiləsi yoxdur. 

Yunan fəlsəfəsi ilə yaxından tanıĢ olan mütəzililərin yaradıcılığında təbii-elmi 

fikirlər, o cümlədən ruh haqqında, substansiya haqqında, cisim haqqında, atom haqqında 

maraqlı fikirlər, mülahizələr irəli sürülmüĢdür. 

Mütəzililər - baĢqa sxolastlar kimi kreatsionizmi (dünyanın heçdən xəlq 

edilməsi haqqında əqidəni) qəbul edib, dini dünyagörüĢünü fəlsəfi planda əsaslandırmaq 

məqsədini güdsələr də məntiqi mühakimələrin axarında bəzi ehkamlara qarĢı çıxdıqları 

üçün ortodoksal islam ideoloqlarının ciddi narazılığmı doğurmuĢlar. Onların əleyhinə xeyli 

kitab və məqalə yazılmıĢdır. Ġdeya mübarizəsi bəzən həddini aĢır, açıq vuruĢmalara 

gətirib çıxarırdı. Ərəb tarixçisi və coğrafiyaĢünası Əhməd əl-Yəqubi (IX əsr) o dövrdə 

Bərdədə sünnilərlə mütəzililər arasında baĢ vermiĢ çəkiĢməni təsvir edərək yazırdı: 

"Bərdədə mütəzililərlə təəssübkeĢ müsəlmanlar arasında dava düĢdü. Onlar bir-birini az 

qala qırıb qurtarana qədər vuruĢdular". 

Azərbaycanda ideoloji mübarizənin gediĢini izləmiĢ coğrafiyaĢünas-səyyah 

Ġbn Havqəl (öl. 977) yazırdı ki, orada kəlamın və nəzəri elmlərin təəssübkeĢlərinə 

yer verilmir, məntiqi küfr, mübahisə sənətini insanı vacib iĢlərdən ayıran, idarəçiliyə 

mane olan məĢğuliyyət hesab edirlər.  

Mütəzililik IX əsrin ortalarından etibarən hakim dairələr tərəfindən bidət elan 



224 
 

edilərək öz yerini tədricən ortodoksal islam sxo lastikasına - əşəriliyə tərk etmiĢdir. 

Əbülhəsən əl-ƏĢəri və onun ardıcılları olan əĢərilər də məntiq və fəlsəfə 

istilahlarından istifadə edirdilər. Bununla belə, onlar Allahın atributlarının əzəliliyini 

təsdiqləyir, lakin sifatilər kimi Ġlahiyə insan surətini isnad vermirdilər. 

Hüquq təlimlərində, mütəzililikdə və əĢərilikdə dini və dini-fəlsəfi baxıĢların 

sxolastika aspekti iĢlənib hazırlanmıĢdır. Ġslam ehkamlarının mistik planda Ģərhi qismən 

Ģiəlikdə, daha geniĢ surətdə sufizmdə verilmiĢdir. Sxolastlarla mistiklərin gəldikləri 

nəticələr əsas etibarilə uyğun olsa da (məsələn, mütəzililər kimi ismaililərdən də Allahın 

atributlarının əzəliliyini inkar edənlər vardı) onların tədqiqat üsulları, metodları baĢqa-

baĢqa idi; mistiklər məntiqi sübutlara, dəlillərə deyil, mistik halda intuitiv idrak 

sayəsində alınan "biliklərə", "həqiqətlərə" arxalanırd ılar.  

Sufizm (sufilik, təsəvvüf) VIII əsrdə zühd (asketizm) əsasında formalaĢıb, 

müsəlman ölkələrində sürətlə yayılmıĢdır. Xilafətdə gedən təbəqələĢmə, hakim 

dairələrdə varlanmaya, dəbdəbəli həyat sürməyə güclü meyil göstərilməsi müsəlman 

icmasının aĢağı təbəqələrində ciddi narazılığa səbəb olmuĢdu. Bu, öz ifadəsini ən əvvəl 

passiv formada zühddə tapdı. Zahidlər (asketlər) zəngin həyat tərzinə nifrət bəsləyərək, 

mənəvi kamilliyi maddi sərvətə qarĢı qoyurdular. Sufizmdə zühddən əlavə fəqirlik 

prinsipi də mühüm yer tutur. Burada fəqirlik Allaha ehtiyac hissini ifadə edir: "Fəqirlik 

haqdan savayı heç Ģeyə möhtac olmamaqdır".  

Sufı (əs-sufı) termininin mənĢəyi müxtəlif cür izah edilmiĢdir. Orta əsr 

müəlliflərinin, xüsusən sufi mütəfəkkirlərin əksəriyyətinin fikrincə, bu termin suf (əs-

suf - "yun, qaba yun") sözündən götürülmüĢdür: sufilər ilahiyyatla daha dərindən 

məĢğul olmaq üçün qaba yundan paltar geyməklə özlərini həyati həzzlərdən məhrum 

etməyə çalıĢırd ılar. 

Sufizm bütövlükdə islam zəminində yaranıb inkiĢaf etmiĢdir. Ona təsir edən 

ideya mənbələrinə gəldikdə, burada Ģamanizm, buddizm, zərdüĢtilik, xristianlıq, 

neoplatonizm və baĢqa təlimlərə oxĢar ünsürlər tapmaq olar. Sufizm yarandığı dövrdən 

ortodoksal islama qarĢı müxalifətçi cərəyan kimi tanınmıĢdır. Onun nümayəndələrinin 

müddəaları öz yeniliyinə və panteist əhval-ruhiyyəsinə görə bütün müsəlman ġərqi 

ölkələrində böyük sürətlə yayılmıĢdır. Əbu Yəzid əl-Bistaminin (öl. 874) "Mən 

Allaham, məndən baĢqa ilahi yoxdur" ("Ənə Allah, la ilahə illa Ənə"), Hüseyn ibn 

Mənsur əl-Həllacın (858-921) "Mən haqqam" ("Ənə əl-haqq") ifadələri bütün dinlərə 

açıqdan-açığa zidd görünürdü. Sufi mütəfəkkirlər Ģiələrdən fərqli olaraq ilahinin 

konkret Ģəxsdə - peyğəmbərdə, imamda, yaxud onun övladlarından birində deyil, mistik 

özünükamilləĢdirmə yolunu keçmiĢ hər hansı insanda təcəssüm etdiyini söyləyirdilər. 

Orta əsrlərin mötəbər mənbələrində IX-X yüzillərdə yaĢamıĢ çoxlu 

Azərbaycan sufilərin in adları çəkilir:  Hüseyn ibn Cibril əl-Mərəndi, Əbubəkr əz-

Zəncani, Ġbrahim ibn Yəhya ət-Təbrizi, Əbülfərəc Əbdülvahid əl-Varsani, Səid ibn 

Qasim əl-Bərdəi, Əli ibn Ġbrahim əl-Urməvi, Əbdülhüseyn əz-Zəncani, Əbuzürə əl-

Ərdəbili, Məhəmməd əl-Bakuvi və b. Həmin mütəfəkkirlərdən bəziləri guĢəniĢin ömür 

sürmüĢ, bəziləri isə ideoloji həyatda fəal iĢtirak etmiĢdir. 



225 
 

Məhəmməd əl-Bakuvi Hüseyn ibn Mənsur əl-Həllacın qızğın 

təbliğatçılarından sayılır. Əbu Abdulla Məhəmməd ibn Abdulla babası Übeydullaya 

görə əl-Bakuvi və Ġbn Bakuyə, yaxud Ġbn Baku (Bakılı), ġirazda yaĢadığına görə 

ġirazi kimi tanınmıĢdır. O, "Böyük Ģeyx" ləqəbli sufi Ġbn Xəfifin (öl. 982) tanınmıĢ 

müridlərindəndir. Məhəmməd əl-Bakuvi həm sufi hekayətlər, həm də hədislər 

toplamaqla məĢğul olmuĢdur. Onun mövcud əsərləri sufizm mövzusundadır: 

"Bidayət hal əl-Həllac və nihayətuhu" ("Həllacın həyatının baĢlanğıcı və sonu"), 

"Hikayat əs-sufiyyə" ("Sufilərin hekayətləri"), "Əxbar əl-arifin" ("Ariflərin xəbərləri") 

və "Əxbar əl-Ğafilin" ("Qafillər haqqında xəbərlər"). 

Birinci traktatı L. Massinyon fransızcaya tərcüməsi ilə birlikdə 1914-cü ildə 

Parisdə çap etdirmiĢdir. Ġkinci traktatın əlyazma nüsxələrindən biri Ġstanbulun 

Ayasofiya kitabxanasında saxlanılır. Bəzi mənbələrdə Məhəmməd əl-Bakuvi 

əĢəriliyin nümayəndəsi kimi də göstərilir. Mütəfəkkirin hədislər toplaması faktı da eyni 

zamanda onun hüquqĢünas alim və s xolast olmasını söyləməyə əsas verir. 

Məhəmməd əl-Bakuvi ömrünün axır çağlarında ġiraz yaxınlığında bir 

mağaraya çəkilib orada yaĢamıĢdır. Uzun ömür sürüb, 1029-cu ildən sonra vəfat etmiĢ 

mütəfəkkirin həmin yerdə məzarı "Bakuhi", yaxud "Baba Kuhi" adlanır.
1
 

Elmi-fəlsəfi fikir təbiət elmləri ilə vəhdətdə inkiĢaf edird i. PeĢəkar filosoflar 

eyni zamanda təbiətĢünas alimlər idi. Yəqub əl-Kindi və Əbunəsr əl-Farabinin əsərləri, 

habelə “Saflıq qardaĢları” (―Ġxvan əs-səfa‖) cəmiyyətinin hazırladığı traktatlar o dövr 

fəlsəfi fikrinin qiymət li nümunələridir.  

Azərbaycanda elmi-fəlsəfi fikrin inkiĢafı o dövrdə ən çox ―Saflıq 

qardaĢları‖  cəmiyyətinin fəaliyyəti  i lə bağlı  olmuĢdur. Üzvləri Orta Asiya, 

Azərbaycan, Suriya və baĢqa yerlərdən toplanmıĢ bu gizli cəmiyyət X əsrin 

sonlarında Bəsrədə (Ġraq) yaran mıĢdı. "Saflıq qardaĢları" camaat arasında təbii-

elmi b ilikləri yayır, din i fəlsəfiləĢdirməyə, mümkün qədər fəlsəfə ilə  əvəz etməyə 

çalıĢırdılar. Onların fikrincə, "Ģəriət cəhalətlərlə korlanmıĢ, yanılmalarla 

qarıĢmıĢdır. Onun təmizlənməsi və paklaĢdırılması yalnız fəlsəfə ilə mümkündür". 

ġəriət fəlsəfə ilə  nizamlansa kamillik hasil olar. Bu məqsədlə onlar "Saf lıq 

qardaĢlarının və vəfa munis lərin in traktatları" ("Rəsail Ġxvan əs -səfa və xüllan əl-

vəfa") adlı geniĢ mündəricəli bir ensiklopediya yaratmıĢdılar. Onun məlum beĢ 

müəllifindən biri azərbaycanlı Əbülhəsən Əli ibn Harun əz-Zəncanid ir. 

Dörd hissədən ibarət bu ensiklopediya, mənbələrdə göstərildiyi kimi, 51 

(mövcud nüsxələrdə 52) traktatı əhatə edir. Onlardan on üçü (on dördü) riyaziyyat, 

on yeddisi təbiyyat, onu metafızika və on biri ilahiyyat məsələlərinə həsr 

olunmuĢdur."Saflıq qardaĢları"nın təlimi qədim yunan filosoflarının  və orta əsr 

ġərq mütəfəkkirlərinin  ideyaların ın təsiri alt ında formalaĢmıĢdır. Mütəzililər kimi, 

onlar da özlərini "ədalət əhli" ("əhl əl-ədl") ad landırırdılar. Lakin onlar müxalifətçi  
 
1
Qeyd etmək lazımdır ki, XIX əsrdə Rzaqulu xan Hidayət "İnsan" və "Kuhi" 

təxəllüslü Ģair Əli ġirazinin bir divanını səhvən Bakuviyə mənsub bi lmiĢdir.  

 



226 
 

sxolastlardan fərq li o laraq elmi dünyagörüĢünə malik idilər. "Saflıq qardaĢların ın 

traktatları" orta əsrlərdə təəssübkeĢ islam ideoloqları tərəfindən yandırılmıĢ 

kitablardan idi. Bununla belə, bütün müsəlman ö lkələrində geniĢ yayıla b ilmiĢdir.  

Xilafətə tabe digər ölkələrdəki kimi, VII-X əsrlərdə ideologiya 

Azərbaycanda da ümumislam mədəniyyəti ilə bağlı inkiĢaf etmiĢdir. Hüquqi, d ini, 

dini-fəlsəfi və fəlsəfi məsələlər bütün islam aləmi üçün, demək o lar ki, eyni 

olduğundan Azərbaycanın ideoloji həyatı baĢqa yerlərdəkindən məzmunca o qədər 

də fərqlənmirdi. Bununla belə, yerli adət-ənənələr, əski düĢüncələr, xalq ın 

xarakterindən irəli gələn xüsusiyyətlər ədəbiyyat, incəsənət, elm və mədəniyyət 

sahələrində öz təsirini göstərməyə bilməzdi. Xürrəmilikdə iĢığa vurğunluq, 

Ģuubilikdə el-obasının üstünlüyü ilə fəxr etmə, azadfikirlilik meyilləri Azərbaycan 

gerçəkliyi üçün səciyyəvi idi. O dövrdə Azərbaycanda, ümumiyyətlə müsəlman 

ġərqində dini və dini-fəlsəfi təlimlər (s xolastika və mistika) ilə yanaĢı elmi fəlsə-

fənin (ġərq peripatetizminin, "Saflıq qardaĢlarının" fəlsəfəsi) olması bəĢər fəlsəfəsi 

tarixi üçün böyük nailiyyət sayılmalıdır. Çünki elmi fəlsəfə xristian aləmində 

mövcud deyild i, orada " kilsə ehkamı hər cür təfəkkürün çıxıĢ momenti və əsası 

idi". 

VII-X əsrlərdə Azərbaycanda yaranmıĢ ideoloji təlimlərdən çoxu öz 

inkiĢafını davam etdirərək sonrakı dövrlərin ideologiyasının əsası olmuĢdur. 

 

 

 

 

§ 3. ƏDƏBĠYYAT 
 

Ərəb iĢğalı nəticəsində Xilafət tərkibinə qatılmıĢ bütün ölkələrdə olduğu 

kimi, VIII yüzilin əvvəllərindən Azərbaycanda da rəsmi dövlət dilinin ərəb dili 

olması, bu dilin tabe edilmiĢ xalq ların ünsiyyət vasitəsinə çevrilməsi, onun çox 

keçmədən ədəbi-elmi yaradıcılıqda da hakim dil o lmasına gətirib çıxartd ı. Lakin 

əhalisinin çox böyük faizi türkdilli olan Azərbaycan ərazis ində ictimai-siyasi və 

əxlaq i fikirlərlə zəngin folklor da mövcud idi. Məzmun və deyim etibarilə 

müsəlmançılıqdan əvvələ aid atalar sözləri, zərbi-məsəllər və baĢqa ədəbi 

nümunələr sırasında el ozan ı Dədə Qorqudun dili ilə söylənilən dastanlar daha çox 

Ģöhrət qazanmıĢdı. Tədqiqatçıların "Azərbaycan Ģifahi və yazılı ədəbiyyatının 

babası" adlandırdığı bu oğuz dastanı Ģifahi Ģəkildə VI -VIIl əsrlərdə formalaĢ mağa 

baĢlamıĢ, VII-IX əsrlərdə tam təĢəkkül tapmıĢdır.  

Maraqlı burasıdır ki, tarixçi Əbu Bəkr Aybək əd-Davadari (XIV əsr) öz 

xronikasında VI əsrdə Sasani hökmdarı ƏnuĢirəvanın vəziri Buzurq-Mehruya 

məxsus türkcədən farscaya çevrilmiĢ, "Oğuznamə" kimi tanınan "Uluxan Ata 

Bitikçi dastanı"nın xəlifə Harun ər-RəĢidin dövründə ərəb dilinə tərcümə 

edildiy ini, özünün də bu tərcümədən istifadə etdiyini bildirmiĢdir. "Kitabi-Dədə 



227 
 

[m] Qorqud"un bəzi boylarını (fəsillərin i) əhatə edən bu əsərin, məlumatdan 

göründüyü kimi, VIII əsrin sonu, IX əsrin əvvəllərində ərəb dilinə tərcümə 

edilməsi, artıq həmin dövrdə "Oğuznamə"nin bizə gəlib çatmayan yazılı 

nüsxələrinin o lduğunu, yerli Ģifahi xalq yaradıcılığın ın artıq yüksək bədii 

mərhələyə çatdığını sübut edir. Əsrlərdən əsrlərə keçd ikcə dəyiĢikliyə uğrayan, dil 

cəhətdən əvvəlki "Oğuznamə"lərdən fərqlənən "Kitabi-Dədə Qorqud" "böyük bir 

ədəbi abidə olmaqla bərabər, həm də mədəni tarixi biryadigardır". Əsərin 

müqəddiməsində deyilir: "Rəsul əleyhissəlam zamanına yaxın Bayat boyından 

Qorqut ata diyərlər, bir ər qopdı. Oğuzın, o l kiĢi təmam b ilicisiydi, nə diyərsə, 

olurdı. Qaibdən dürlü xəbər söylərdi. Həq təala an ın könlinə ilham edərdi".  

Alimlərin (V.V.Bartold, A.Y.Yakubovski, V.M.Jirmunski və b.) ümumi 

rəyinə görə əsasən Azərbaycan ərazisində baĢ verən hadisələrin təsvir edildiyi bu 

dastanlarda oğuzların is lamiyyətə qədərki maddi və mənəvi həyatını əks etdirən 

ünsürlər, adət-ənənələr, əxlaq-et ika, ədəb-ərkan normaları və s. öz əksini tapmıĢdır. 

Burada təbiətə, cəmiyyətə və ağla-zəkaya dair baxıĢlarda rasional fikirlər irəli 

sürülür, xeyirlə Ģərin mübarizəsində nikb in əhval-ruhiyyəyə üstünlük verilir, iĢıq lı 

gələcəyə möhkəm inam aĢılanırd ı.  

Bütün türk ədəbi-bədii fikrin in ən qədim və zəngin qaynaqlarından biri 

olan "Kitabi-Dədə Qorqud" tarixi mənbə kimi də dəyərə malikdir.  

Ərəb dilin in həm rəs mi, həm də elmi-ədəbi dilə çevrilməsi nəticəsində 

yerli əhali içərisindən bu dildə yazan və ərəb ədəbiyyatı ənənələrini kamilliklə 

mənimsəyən Ģair və yazıçılar çıxd ılar. Ġlk əvvəllər onlar - məvla (cəmdə: məvali) 

adlanan, islamı qəbul edib, hər hansı ərəb qəbiləsinin, nəsl inin və ya adlı-sanlı b ir 

ərəbin himayəsini əldə edən sabiq qullar id i. Sonralar mənĢəcə ərəb olmayan, hər 

hansı ərəb qəbiləsinin və ya yüksək mövqeli Ģəxsin h imayəsini qəbul etmək istəyən 

azad adamlar da məvali olurdular. Onlardan çoxu VIII əsrin I yarısında Ġran 

xalq ları arasında meydana çıxan vətənpərvər "Ģuubiyyə" ("Ģuub" - "xalqlar") 

cərəyanının tərəfdarı idilər.  

Ədəbiyyatda "Ģuubilik" - " xalqçılıq" meyilləri özünü islamaqədərki yerli 

mədəni ənənələri ərəb mədəniyyəti dairəsinə daxil etmək yolu ilə qoruyub 

saxlamaq cəhdində göstərirdi. Bu Ģair və ədiblərin yaratdığı ərəbdilli ədəbiyyat, 

Ģübhəsiz, ərəb ədəbiyyatının da bir parçasıdır. Bunsuz VIII - IX əsrlər ərəb 

ədəbiyyatını, xüsusilə onun Abbasilərin IX əsrin ilk rübünün sonunadək olan 

dövrünü əhatə edən və ədəbiyyatda "əl-hərəkət ət-təcdidiyyə" -" YeniləĢdirmə 

hərəkatı" adlandırılan dövrünü təsəvvür etmək mümkün deyil. Bununla yanaĢı, 

əsasən iranlılar (o cümlədən azərbaycanlılar) tərəfindən yaradılmıĢ ərəbdilli 

"Ģuubi" ədəbiyyatı müəyyən dərəcədə islamaqədərki yerli bədii ənənələri, bu 

xalq ların Xilafətə  qarĢı yönəldilmiĢ  "Ģuubi"  meyillərinin  əks  etdirdiyi,  

vətənpərvərlik ruhu ilə aĢılandığ ı üçün ona Ġran, eləcə də Azərbaycan ədəbi 

prosesinin tərkib hissəsi kimi baxmaq olar.  

Bu cərəyan ərəblərin ass imilyasiya siyasətinə, onların Xilafətdə aparıcılıq 



228 
 

iddialarına qarĢı tabe xalqların təbii etirazından doğdu. "ġuubiyyə"nin mühüm 

xüsusiyyətlərindən biri özünü hər Ģeydən əvvəl və daha çox ədəbiyy atda, xüsusilə 

poeziyada göstərməsidir. Bu cərəyanın ard ıcılları ədəbiyyata yeni, cahiliyyə 

(islamaqədərki) dövrü ərəb poeziyası üçün xarakter olmayan mövzu və ideyalar 

gətirdilər. 

Qurandakı " Ey insanlar, biz sizdən xalq lar (şuub) və qəbilələr (qəbail) 

yaratdıq ki, bir-b irinizi tanıyasınız, A xı sizlərdən ən ləyaqətlisi Allah qarĢısında ən 

Ģərəflisid ir" [49, 13] ayəsindən mənəvi qida alan "Ģuubilər" ərəblərin müsəlman 

dövlətində xüsusi mövqe iddialarını inkar edird ilər. Yerli feod al əyanları ərəb 

qəbilə aristokratiyası ilə  bərabər eyni siyasi mövqe əldə etməyə çalıĢır, onun öz 

mədəni üstünlüyünü dərk edən daha radikal hissəsi isə ümumiyyətlə əcnəbi 

ağalığından qurtarmağa cəhd edir, hər yolla ərəb ləĢməyə müqavimət göstərirdi.  

Xilafət in müxtəlif yerlərində ayrı-ayrı formalarda təzahür edən bu hərəkat 

ġərq vilayətlərində (o cümlədən Azərbaycanda), daha çox siyasi-dini Ģəkil almıĢdı. 

Məsələn, iranlılar daha çox Ģiəçiliyə, müxtəlif formalı təriqətçiliyə və hətta açıq 

zındıqlığa meyil göstərirdilər. Bəzi hallarda "Ģuubiyyə" mədəniyyətin forması kimi 

doğma dili saxlamaq cəhdində təzahür edirdi. Tədqiqatçıların qeydinə görə, 

nəbatilərdə (Suriyanın arami əhalisi belə də adlandırılırd ı) Ģuubiyyə - oturaq əkinçi 

əhalisinin köçəri bədəvilərə düĢmənçiliyi Ģəklində idi; Əndəlusda Ģuubilər 

bütövlükdə ərəb mədəniyyətini qəbul edib, ədəbi dili yaxĢı bilmələri ilə fəxr etsələr 

də, ərəblərin yaln ız siyasi ağalığına qarĢı çıxırdılar.  

Beləliklə, A zərbaycan qarıĢıq bütün müsəlman dünyasında baĢ qaldırmıĢ 

və VIII yüzilin ikinci yarısında xüsusilə geniĢlənmiĢ bu siyasi-dini mübarizə ərəb-

müsəlman ədəbiyyatının yeni dövrü ilə sıx bağlı id i.  

Tədqiqatlar nəticəsində müəyyən olunmuĢdur ki, A zərbaycanın ən erkən 

ərəbdilli Ģair və ədiblərin in yaradıcılığı VII-VIII əsrlərin hüduduna aiddir. Ġki 

mədəniyyətlərin - öz milli A zərbaycan və ərəb mədəniyyətinin təmsilçisi o lan bu 

Ģairlərdən Musa ġəhəvat, Əbu-l-Abbas əl-Əma, Ġsmayıl ibn Yasar, eləcə də onun 

oğlu Ġbrahim və qardaĢı Məhəmməd haqqında IX - X əsrlərdə yaĢamıĢ və yaratmıĢ ərəb 

filo loqları Ġbn Quteybənin, Əbu-l-Abbas əl-Mübərrədin, Məhəmməd əl-

Mərzubaninin və ən çox Əbu-l-Fərəc əl-Ġsfahaninin və baĢqalarının əsərlərində 

məlumat verilir. 

Müasir tədqiqatçıların bəzən "iranlı" hesab etdikləri bu Ģairlərin mənĢəcə 

Azərbaycandan olmaları etibarlı mənbə kimi qiymətləndirilən Ġbn Quteybənin məlumatı 

ilə təsdiq edilir. Musa ġəhəvata həsr etdiyi bölmədə məĢhur ərəb filoloqu yazırdı: "Onun 

əsli Azərbaycandandır ("va asluhu min Azrabican"); Ġbn Quteybənin sonrakı qeydi 

ədəbiyyat tariximizin aĢkarlaĢması üçün daha maraqlıdır: "Əbu-l-Yəkzan (ərəb Ģəcərə 

tarixçisi) Cuveyriyyinin sözlərini xatırlayaraq dedi: Mədinədə məvali Ģairlərdən eləsi 

yoxdur ki, onun əsli Azərbaycandan olmasın; sonra o, Ġsmayıl ibn Yasarın, onun qar-

daĢının, Musa ġəhəvatın və Əbu-l-Abbasın adlarını çəkdi" ("Va zəkərə Əbu-l-Yəqzan 

an Cuvayriyyi kalə: leysə bi-l-Mədinə Ģair min əl-məvali illə va asluhu min Azrabican; 



229 
 

Summə addə Ġsmail ibn Yasar və əxuhu, Musa ġəhəvat və Əbu-l-Abbas"). 

Bu Ģairlər haqqında Yaqutun sonrakı əsrlərdə yazılmıĢ "Mucəm əl-üdəba" 

("Ədiblərin əlifba üzrə göstəricisi"), Əbdül Qadir əl-Bağdadinin "Xizanət əl-ədəb va 

lubb lubab lisanul-arab" ("Ədəb xəzinəsi və ərəb dilinin incisi") əsərlərində toplanılan 

məlumat əsas etibarilə Əbu-l-Fərəcin adını çəkdiyimiz "Kitab əl-əğani" ("Nəğmələr 

kitabı") əsərindən götürulmüĢdür. 

Azərbaycan mənĢəli bu ərəbdilli Ģairlərin yaradıcılığı Xilafətdə ayrı-ayrı siyasi 

və dini qüvvələrin arasında baĢ qaldıran gərgin mübarizə dövrünə təsadüf edir. Həmin 

mübarizəyə cəlb olunmuĢ Ģairlər bu və ya digər dəstənin tərəfini saxlayır, bu dəstənin 

ardıcıllarını mədh edir, onun əleyhdarlarını isə həcv atəĢinə tuturdular. 

Məhz "Nəğmələr kitabı" Ģair Musa ġəhəvatın azərbaycanlı mənĢəyi, onun 

ləqəbinin etimologiyası, Hicazdakı həyatı, Musanın tez-tez doğma Azərbaycana gedib, 

oradan qənd və baĢqa Ģirniyyatla qayıtması barədə məlumatları qoruyub saxlaya 

bilmiĢdir. Bu xəbərləri araĢdıran tədqiqatçılar (M.Mahmudov, G.BaxĢəliyeva) belə bir 

nəticəyə gəlmiĢlər ki, VII əsrin ikinci yarısında yaĢayan Ģair sonrakı yüzilin 30-cu 

illərində hələ sağ imiĢ və Ģeir yazmağı davam etdirirmiĢ. ġairin Ģöhrəti tez-tez 

qəbulunda olub, öz Ģeirlərini oxuduğu xəlifə Süleyman ibn Əbdülməlikin (715-717) 

hakimiyyəti dövrü xüsusilə artır. Əbu-l-Fərəc əl-Ġsfəhani özünün "Nəğmələr kitabı"nda 

Musa ġəhəvatın yaradıcılığından bir çox nümunələr gətirmiĢdir. Xəsislik və qorxaqlığı 

tənqid edən, mərdlik və səxavəti yüksək qiymətləndirən bu Ģeirlər Ģairin yüksək bədii 

ustalığına və istedadına dəlalət edir. Onun yaradıcılığında insan varlığının faniliyi barədə 

fəlsəfı əhvali-ruhiyyə və həyatın ani sevinclərindən istifadə etməyin vacibliyi parlaq 

ifadə edilmiĢdir. Ərəb dilinin zənginliklərindən məharətlə istifadə edən Musa ġəhəvatın 

Ģeirlərində ərəb ruhu ilə yanaĢı, milli ruh da özünü büruzə verir. Bu, Ģairin iĢlətdiyi 

aforizmlərdə, məsəllərdə özünü xüsusi nəzərə çarpdırır. Əməvilərin təəssübkeĢi olan 

Musa ġəhəvat öz poeziyası ilə onların müdafiəsində durmuĢ, onları ĢöhrətləndirmiĢdi. 

Ġsmayıl ibn Yasar haqqında Ġbn Quteybə və əl-Mərzubaninin adda-budda və çox 

qısa məlumatları yenə də Əbu-l-Fərəc əl-Ġsfəhaninin verdiyi daha ətraflı məlumatla 

tamamlanır. Məhz "Nəğmələr kitabı"nın sayəsində Ģairin yaradıcılığının ayrı-ayrı 

nümunələri qorunub qalmıĢ, onun yaĢadığı təxmini tarix, "Ģuubiyyə" tərəfdarı olduğu 

müəyyən edilmiĢdir. Məlum olmuĢdur ki, "o, əcəmlərin qızğın tərəfdarı olmuĢ, onlarla 

fəxr etmiĢ, buna görə də daim təqiblərə məruz qalmıĢ, döyülmüĢ və söyülmüĢdür". 

Mədinənin yeddi məĢhur fəqihlərindən biri, Abdullah ibn Zubeyrin qardaĢı 

Urvanın himayəsində yaĢayan Ġsmayıl, lazım gəldikdə, Əməviləri mədh edən Ģeirlərlə də 

çıxıĢ edirdi. Lakin xəlifə HiĢam ibn Əbdülməliklə (724-743) onun arasında baĢ verən 

konflikt Ģairin Hicaza sürgün edilməsi ilə nəticələnmiĢdi. Ġsmayılın Əməvilərin son 

xəlifəsini də gördüyü, lakin Abbasilərin hakimiyyəti günlərinədək yaĢaya bilmədiyi 

haqqında məlumat verən əl-Ġsfəhani "çox sağlam və zahirən xoĢagəlimli olan bu ehtiyatlı, 

hazırcavab, yaxĢı Ģeirlər" yazan adamın xəlifə II Mərvanın (744-749) hakimiyyətinin son 

illərində, ixtiyar yaĢında vəfat etdiyini göstərir. 

Ġsmayıl ibn Yasarın "Ģuubi" əhvali-ruhiyyəsi onun yaradıcılığında parlaq əks 



230 
 

olunmuĢdur. Ərəblərin kobudluq və qabalığına istehza və kinayə ilə gülən Ģair 

əcəmlərin, yəni qeyri ərəblərin mədəniyyətini yüksəklərə qaldırdığı "siyasi poeziya" 

janrlı Ģeirlərinin birində yazırdı: 
 

Ey adamlar, bizim qarşımızda özünüzü dartmayın,  

Nahaqqı bir yana qoyub, haqqla danışın.  

Əgər biz və özünüz barədə məlumatınız yoxdursa, 

 Soruşun ki, keçmiş vaxtlarda biz necə yaşamışıq. 

 Biz öz qızlarımızı boya-başa çatdırdığımız vaxt,  

Siz düşünmədən onları torpağa basdırırdınız. 

 

Ġsmayıl ibn Yasarın məhəbbət lirikası özünün ali hissləri ilə nəzəri cəlb 

edir; yazd ığı mədhiyyə və elegiyalar isə səmimiliyi və riqqəti ilə seçilir.  

Əl-Ġsfəhani b izə daha iki ziyalımız - Ġs mayıl ibn Yasarın qardaĢı 

Məhəmməd və oğlu Ġbrahim haqqında qiymətli məlumat çatdırır. Onun yazdığına 

görə Məhəmməd "öz qardaĢına bərabər" səviyyəli Ģair idi. Məhəmməd ibn Yasarın 

çoxlu Ģeir yazd ığını, bu Ģeirlərin bəzisinə musiqi bəstələndiyini xəbər verən əl-

Ġsfəhani, onun böyük qəsidəsindən iki beyt nümunə gətirməklə yanaĢı, Ġs mayılın 

oğlu Ġbrahimin də Ģair olduğunu qeyd edir, onun dövrünə qarĢı etiraz dolu 

beytlərini misal çəkir. Əl-Ġsfəhaninin qeydinə görə, bu böyük qəsidədə də atasının 

yolu ilə gedən Ġbrahim əcəmlərlə, yəni milliyyətcə ərəb olmayan öz əcdadları ilə  

fəxr etdiyin i gizlətmir. 

VIII yuzilin ortalarında yaĢayıb yaradan baĢqa bir ərəbdilli Ģair Əbu-l-

Abbas əl-Əma haqqında mənbələrin verdiyi məlumat, onun Abbasi xəlifəsi əl-

Mənsurun (754-775) hakimiyyəti zamanı hələ sağ olduğunu bildirir. 

Azərbaycandan çox uzaqlarda, Xilafətin  dini mərkəzi o lan Məkkədə yaĢamasına 

baxmayaraq, ömrünün sonunadək sadiq qaldığı Əməvilərin Ģərəfinə böyük 

ustalıqla yazdığı Ģeirlər, bu sülalədən olan xəlifələrin ona DəməĢqdən hədiyyələr 

göndərməsinə səbəb olur. Əməvilərə həsr olunmuĢ mədhiyyələrdə Əbul-Abbas 

onları səxavətli, igid hökmdarlar, islamın qeyrətli müdafiəçiləri kimi təqdim edir. 

Hətta Abbasilər sülaləsi dövründə də Ģair öz Əməvi himayədarlarını mədh edərək, 

onların rəq iblərini, xüsusilə öz həmvətəni Ġsmayıl ibn Yasarın ardıcılı o lduğu 

zubeyriləri kəskin tənqid atəĢinə tutur. 

Əbu-l-Abbas əl-Əma hədis bilicisi kimi də tanın mıĢdı. 

Ərəbdilli azərbaycanlı Ģairlərin yaradıcılığ ını tədqiq edən alimlər 

(G.BaxĢəliyeva və b.) onların poeziyasında ərəblərə xas olmayan sırf milli 

xüsusiyyətləri də üzə çıxarmıĢlar. AĢkar edilmiĢdir ki, bu Ģairlərin istifadə etdikləri 

Ģeir ölçüsü klassik ərəb poeziyasında geniĢ iĢlənilən ölçü lərdən tamamilə seçilir. 

Qədim ərəb mədəniyyətinə mükəmməl sahib ola bilmiĢ bu Ģairlər əruz vəzninin  o 

zamankı ərəb Ģairləri arasında iĢlənilən təvil, mədid, bəsit, kamil bəh rlərindən 

deyil, az iĢlənən xəfif, səri və b. bəhrlərindən istifadə edir, bəzən də klassik ərəb 



231 
 

Ģeri qaydalarına zidd olaraq eyni Ģerin iki beytinin hərəsini bir ayrı bəhrdə 

yazırdılar. 

Bütün bunlar tədqiqatçıları belə bir nəticəyə gətirmiĢdir ki, erkən ərəbdilli 

azərbaycanlı Ģairlər Musa ġəhəvat, Ġsmayıl ibn Yasar, Əbu-l-Abbas əl-Əma 

Azərbaycanda anadan olmuĢ, burada böyümüĢ, ilk təhsillərin i doğma diy arda 

almıĢ, öz xalqlarının mədəniyyətini, o cümlədən Ģifahi xalq ədəbiyyatının heca 

vəznini tam mənimsəmiĢdilər.  

Onların poeziyasından dövrümüzə çatan nümunələr sübut edir ki, iki 

mədəniyyətin sintezindən qidalanmıĢ, ümummüsəlman mədəniyyətinin ilk poetik 

səhifələrini yaradan bu Ģairlər doğma heca vəznin in təsirilə ərəb ədəbiyyatında 

özlərinə məxsus yeni cığır açmıĢlar. Bu həmçin in sübut ed ir ki, Azərbaycanın da 

bir vilayət kimi daxil olduğu böyük imperiyanın - Xilafət in söz ustaları sırasında 

görkəmli yer tuta bilmiĢ azərbaycanlı Ģairlər vətəndən uzaqlarda yaĢasalar, ərəb 

dilində yazsalar da, doğma diyara, doğma elə, doğma mədəniyyətə bağlı o lmuĢ, 

bunlardan bəhrələnmiĢlər.  

 

 

 

 

§ 4. MEMARLIQ VƏ ġƏHƏRSALMA 
 

Azərbaycanda islamın qərarlaĢ ması memarlığın inkiĢafın ın yeni 

istiqamət ini müəyyən etdi. Lakin köhnə məbədlərin yeni dinin ehtiyacları üçün 

uyğunlaĢdırılması, məscid lərin, mədrəsələrin, örtülü bazarların, karvansaraların, 

hamamların və baĢqa qurğuların tikintisi əvvəllər yaranmıĢ inĢaat ənənələri 

əsasında aparılırdı. Bu dövrün inĢaat sənətinin xüsusiyyəti kərpic hörgüsü 

texn ikasın ın inkiĢafı və təkmilləĢ məsi id i. DaĢın yonulması, daĢ divarların hörül-

məsi və daĢdan olan tağlı konstruksiyaların qurulması iĢi xeyli təkmilləĢdi. Həmin 

iĢlər əvvəlki yüzillərdə Azərbaycanda yaranaraq təkmilləĢ miĢ üsullar əsasında 

inkiĢaf edirdi. Məsələn, tarixi Arran vilayətinin və Ģimal-qərb Azərbaycanının inĢaat 

sənətində çay daĢlarından və biĢmiĢ kərpicdən ibarət olan qarıĢıq hörgü texnikası 

hörgünün əsas növü kimi qalmaqda idi. Lakin sitayiĢ təyinatlı tikililərin yeni tipləri 

yaranır və bıı tiplərlə bağlı rəsmi memarlıqla əlaqədar olaraq qurğuların görkəmində və 

formalarında mühüm dəyiĢikliklər baĢ verird i.  

VIl-X əsrlər dövründən az miqdarda abidə, o cümlədən müsəlman tipli, sitayiĢ 

təyinatlı tikililər qalmıĢdır. BaĢqa ölkələrdə olduğu kimi Azərbaycanda da ilk vaxtlar 

zərdüĢtilərin və xristianların dini obyektlərini məscidlərə çevirir, onları islamın tələbləri 

əsasında yenidən qururdular. Binaların yenidən qurulması adətən köhnə səcdəgahın 

ləğvi və mehrabın qurulması ilə məhdudlaĢırdı. Həmin dini obyektlər öz quruluĢunun 

qalan cəhətlərində ilkin görkəmini saxlayırdılar. Beləliklə, Azərbaycanda həm daxili 



232 
 

quruluĢu, həm də xarici memarlıq görkəmi baxımından yerli xüsusiyyətlərə malik 

məscid tipi təĢəkkül tapdı. Hazırda ġamaxıda mövcud olan Cümə məscidi, Ağsudakı və 

Sündü kəndindəki məscidlər VII-X əsrlərdə Azərbaycanda fəaliyyət göstərmiĢ 

müsəlman sitayiĢ tikililərinin planı haqqında müəyyən təsəvvür yaradır. Həmin 

məscidlər ərəb hökmranlığı dövründəki planlarını saxlamıĢ məscidlərin yerində 

tikilmiĢdir. ġamaxıdakı Cümə məscidinin xüsusiyyəti plan baxımından kvadrat formalı 

üç zala bölünməsi, hər zalın ayrıca mehraba malik olması idi. Ola bilər ki, məscidin üç 

hissəli qurulması əsas, mərkəzi zalında əyanların, yan zallarında isə sadə müsəlmanların 

ibadəti ilə bağlı olmuĢdur. ġamaxı məscidinin hər bir zalı ayrıca günbəzlə örtülmüĢdü. 

Arxeoloji qazıntılar nəticəsində bu məscidin ərazisinə baĢlıca giriĢin qalıqları aĢkara 

çıxarılmıĢdır. ġamaxıdakı Cümə məscidi və Ağsudakı məscid VIII əsrin tikililəridir. 

ġamaxı məscidi 743 -cü ildə inĢa edilmiĢdir. Hər iki məscid memarlıq abidələrin in 

ġirvan qrupuna aiddir.  

Azərbaycan memarlığında günbəzli t ikililər hələ VIII əsrə qədərki dövrdə 

kifayət qədər geniĢ yayılmıĢdı. Buna görə də təbiidir ki, burada tikilmiĢ erkən 

məscidlərdə günbəzli konstruksiyalardan istifadə olunurdu. Bununla əlaqədar olaraq 

ġamaxı bölgəsinin Sündü kəndində 920-ci ildə tikilmiĢ (sonralar isə dəfələrlə yenidən 

qurulmuĢ) mərkəzi günbəzli məscid böyük maraq doğurur. Plan baxımından düzbucaqlı 

olan bu məscid günbəzlə örtülmüĢdür və dörd sütuna istinadlanır. 

Narrat iv əsərlərdə Beyləqan, Bərdə, Dərbənd, Ərdəbil, Mərənd, Marağa, 

Urmiya, ġirvan, ġamaxı, ġəmkir, ġabran, Gəncə, Qəbələ, Naxçıvan, Təbriz 

Ģəhərlərində VII-X əsrlərdə mövcud olmuĢ baĢqa tikililər haqqında da məlumat 

verilir. Mərənddə və Urmiyada əzəmətli saraylar ucaldılmıĢdı.  

Bərdənin, Ərdəbilin, Qəbələnin, Gəncənin və baĢqa Ģəhərlərin orta əsr 

mənbələrində təsviri təsdiq edir ki, həmin mərkəzlər erkən feodal Ģəhərinin 

formalaĢmasının ümumi tipolo ji prosesini keçmiĢlər. Meydanların forması və ən 

mühüm Ģəhər tikililərinin yerləĢməsi haqqında yazılı mənbələrdə təsadüf olunan 

məlumatlar onu da təsdiq edir ki, geniĢ Ģəkil almıĢ sistemsiz tikinti iĢləri ilə yanaĢı bu 

dövrün Azərbaycan Ģəhərlərində əsasən sarayların və ictimai binaların cəmləĢdiyi 

rayonlara da təsadüf edilirdi. Əl-Müqəddəsi Ərdəbildəki meydanın xaçvari forması, 

Qəbələ came məscidinin Ģəhərdəki təpələrdən birinin üzərində yerləĢməsi haqqında 

məlumat verir. Bərdəni təsvir edən əl-Ġstəxri yazır ki, hakimin  sarayı came 

məscidinin yanında, bazarlar isə Ģəhər kənarında yerləĢirdi. Alban tarixçisi Moisey 

Kalankatlı Bərdədəki xristian kilsəsi binasının yerləĢmə xüsusiyyətlərini göstərmiĢdir. 

Arxeoloji qazıntılarla təsdiq edilən yazılı mənbələr bu zamanın Azərbaycan 

Ģəhərlərinin əksəriyyətində örtülü su kəmərləri və kəhrizlərin in saxsı borulardan 

quraĢdırılmıĢ mükəmməl Ģəbəkəsinin fəaliyyət göstərdiyini sübut edir. Bundan baĢqa, 

ölkə Ģəhərlərinin çoxu üçün iri və xırda açıq kanallar, arxlar sisteminin mövcudluğu 

səciyyəvi idi. 

Hələ antik müəlliflərin əsərlərində xatırlanan Qəbələ Ģəhəri Ģərqdən 

Covurluçayla, qərbdən isə Qaraçayla əhatələnmiĢ geniĢ yüksəklikdə yerləĢird i. 20 



233 
 

metrlik dərin liy i olan süni xəndək Qəbələ Ģəhərinin ərazisin i iki hissəyə (Səlbir və 

Gavur qalası) ayırır. Düzgün olmayan beĢbucaq formalı Səlbir cənub səmti istisna 

olunmaqla hər tərəfdən güclü qala divarları və qüllələri ilə müdafiə olunmuĢdur. ġimal 

divarında vaxt ilə cinahlardan qüllələrlə mühafizə olunmuĢ qala qapısının izləri aĢkar 

edilmiĢdir. Təxminən 400 metrlik hissəsi indiyədək qalmıĢ yol bu qapıya doğru uzan-

mıĢdı. Yol-inĢaat iĢlərinin səliqə ilə yerinə yetirilməsi diqqəti cəlb edir. Dörd metrlik 

eni olan yol xüsusi məqsədlə hazırlanmıĢ torpaq tökümü üzərindədir.  

Səlbirin cənub-qərb hissəsində 14 metr ucalığ ında indiyədək qalmıĢ qüllə 

diqqəti cəlb edir. Bu qüllə p lan baxımından düzbucaqlı formaya malikdir, əhəng 

məhlulu ilə  çaydaĢından tikilmiĢ və yonulmuĢ əhəngdaĢı ilə üzlənmiĢdir. 

Təbii cəhətdən Ģəhərin nisbətən az mühafizə o lunmuĢ hissəsi -Gavur 

qalası daha güclü və inkiĢaf etmiĢ istehkam sistemi ilə əhatələnmiĢdir. Qala 

divarların ın və qüllələrinin yaxĢı mühafizə olunmuĢ böyük fraqmentləri (qalıq ları) 

hərbi-inĢaat sənətinin yüksək səviyyəsini təsdiqləyir. ġəhərin müdafiə divarların ın 

bu sahəsində plan baxımından yarımdairəvi olan qüllələrə daha çox təsadüf edilir. 

Bu qüllələr arasındakı məsafə bir qayda olaraq 20-25 metrdən çox deyild ir. ġəhər 

qapısını müdafiə edən qüllələr arasındakı məsafə isə 20,5 metrə bərabərdir. Bu 

sahədə divarın qalınlığı ad i 3 metr əvəzinə 4 metrədək art ırılmıĢ dır. Əla biĢirilmiĢ 

kvadrat kərp iclərdən ucaldılmıĢ divar yaxĢ ıca yonulmuĢ daĢlardan  hörülmüĢ, 

kərpic və inĢaat qırıntıları ilə möhkəmləndirilmiĢ özüllərə istinadlanmıĢdır. 

Qəbələnin istehkam qurğuları ümumi ö lçüləri və qüdrəti ilə nəhəng Dərbənd, 

Gilgilçay qurğularını, erkən orta çağlar Azərbaycanının baĢqa istehkamlarını 

xatırladır. 

ġəhər, əhalini saf bulaq suyu ilə təchiz edən, saxsı boru lardan hazırlanmıĢ, 

ĢaxələnmiĢ su kəməri Ģəbəkəsinə malik idi. ġəhər təpələrinin ətəklərində xey li 

miqdarda kirəmitə, əla biĢirilmiĢ və müxtəlif ö lçülərə malik olan (18x18x4,5 

santimetrdən 30x30x7 santimetrədək) kvadrat kərp iclərə, üst səthi yüksək 

keyfiyyətli mina ilə örtülmüĢ üzlük kərpiclərə təs adüf olunur. Tikili qalıqların ın 

tədqiqi binaların sıx və nizamsız tikild iyini təsdiq edir.  

Erkən orta çağlar Azərbaycanının iri Ģəhərlərindən biri olmuĢ qədim 

Gəncə Ģəhərgahı müasir Gəncənin Ģimal-Ģərqindədir. Gəncəçayın sahillərində 

yerləĢən Ģəhərin sol sahil hissəsi qala divarları və xəndəklə əhatələnmiĢdi. Bu 

müdafiə sistemi plan baxımından düzgün olmayan formaya malik çoxbucaqlı idi. 

ġəhərin solsahil hissəsinə üç böyük çoxaĢırımlı körpülərlə b irləĢmiĢ sağsahil 

hissəsində müdafiə divarlarının üç sırasının izi görünür. Bunlar Ģəhərin ardıcıl 

surətdə inkiĢaf etdiyini isbat edir. Görünür, Ģəhərin daxili hissəsi içqala (istehkam) 

olmuĢdur. 

Tarixi-ədəbi təsvirlər orta çağlar Bərdəsini plan baxımından kvadrat formalı 

iri Ģəhər kimi səciyyələndirir. ġəhərin ətrafı ucu-bucağı görünməyən bağlarla 

əhatələnmiĢdi. Bərdədəki tikililər arasında qaynar ticarət fəaliyyəti ilə fərqlənən 

çoxsaylı örtülü bazarlar, karvansaralar, hamamlar, məscidlər, yaĢıllığa qərq olmuĢ 



234 
 

bağlar arasında yerləĢən kübar evləri seçilirdi. Müasirləri örtülü bazarları və hamamları 

xüsusi qeyd edirlər. Bərdə Ģəhəri həmin dövrdə məhz bu memarlıq obyektləri ilə 

məĢhurlaĢmıĢdı. ġəhərin içqala hissəsində xəzinə, hakimin sarayı, came məscidi 

yerləĢirdi. Bu tikililər, ağac və gips tətbiq olunmaqla biĢmiĢ kərpicdən inĢa edilmiĢdi. 

Orta əsr müəllifləri Bərdənin qüdrətini nəzərə alaraq, onu "bu diyarın Bağdadı‖
 

adlandırırdılar. 

Bu zamanın tikinti texnikasının inkiĢaf səviyyəsini səciyyələndirən, 

indiyədək qalmıĢ azsaylı qurğuların arasında müasir Bərdədən bir neçə kilometr aralıda 

- Tərtər çayının köhnə axarı üzərində salınmıĢ iri körpünün xarabalıqlarını göstərmək 

olar. Burada 15 körpü özülü və iri çay daĢlarından yaradılmıĢ güclü sahil əsasları 

qalmaqdadır. Körpünün eni 4, ümumi uzunluğu isə 129 metr idi. Xudafərin aĢırımı 

üzərindəki iri korpülərdən birinin tikintisi VII əsrə (635-ci ilə) təsadüf etmiĢdir. Həmin 

körpü Bəkr ibn Abdullahın layihəsi və rəhbərliyi ilə inĢa edilmiĢdi (Həmdallah 

Qəzvininin məlumat ı). 

Azərbaycan ərazisində olan çoxsaylı karvansaralar haqqında da məlumatlar 

vardır. Həmin karvansaraların əksəriyyəti möhkəmləndirilmiĢ tikililər idi və 

Azərbaycandan keçən beynəlxalq tranzit ticarəti magistralları (ana yolları) üzərində 

yerləĢirdi. 

Ġndiyədək qalmıĢ qala qurğuları arasında Naxçıvandakı Əlincə qalası mühüm 

əhəmiyyət kəsb edir. Həmin qala ətraf məkan üzərində hakim olan sərt qayalı dağın 

zirvəsində yerləĢir. Qalanın istehkamları bir neçə sırada yerləĢmiĢ, atəĢ mövqelərinə və 

qüllələrə malik olan divarların mürəkkəb sistemidir. Bu divarlar iri, yaxĢı yonulmuĢ 

daĢlardan hörülmüĢdür. YaĢayıĢ binaları və müxtəlif baĢqa tikili qalıqları tağlarla, daĢ 

üzərində oymalarla bəzədilmiĢ binaların əski əzəmətini sübut etməkdədir. Qalanın su 

təchizatı sistemi xüsusi diqqət tələb edir: atmosfer yağıntılarını rütubət toplayan 

kanalların ĢaxələnmiĢ Ģəbəkəsi vasitəsi ilə kölgəlikdə yerləĢən hovuzlarda 

cəmləĢdirirdilər.  Bu hovuzlar və kanallar qayalıqlarda oyulmuĢdu. Özünün 

memarlıq-bədii xüsusiyyətlərinə görə Əlincə qalası Azərbaycanın görkəmli abidələri 

sırasına daxildir. 

Xristian sitayiĢi qurğularına gəldikdə isə Ağoğlan çayı sahilində tikilmiĢ 

Amaras monastırı diqqəti xüsusilə cəlb edir. Monas tırın IX əsrdən gec olmayaraq 

tikildiyi müəyyən olunmuĢdur. Monastır kompleksi bazilikadan, yeraltı hissədən, 

yaĢayıĢ və təsərrüfat tikililərindən və daĢdan tikilmiĢ qala divarından ibarətdir. Plan 

baxımından məbəd düzbucaqlıdır (14x23 metr). Məbədin daxili sıra ilə iki-iki yerləĢmiĢ 

dörd naxıĢlı sütunla üç nefə ayrılmıĢdır. Məbədin daxilindəki mərkəzi nef geniĢdir, Ģərq 

tərəfdən yarımgünbəzlə örtü lmüĢ, bir qədər qaldırılmıĢ səcdəgah absidası ilə baĢa 

çatır. Mərkəzi nef daha ucadadır, çatma tağla örtülmüĢdür. Məbədin daxilindəki iki yan 

nef ensizdir, kiçik otaqlarla baĢa çatır və silindrik tağlarla ö rtülmüĢdür. 

Məbədin ön hissəsi yaxĢıca cilalanmıĢ daĢ bloklarla üzlən miĢdir. Abidənin 

damı qoĢaçatılıdır. Məbədin qərb hissəsində çadır örtüklü, altısütunlu kiçik zəng 

qülləciyi vardır. Qapı oyuğu qərb divarında düzəldilmiĢdir. ġimal tağı üzərində xaç həkk 



235 
 

edilmiĢdir. Məbədin səcdəgah absidasının altında tağla örtülmüĢ yeraltı "məbəd" 

binası (2x4 metr ölçüdə) yerləĢir. Yeralt ı "məbəd"ə hər iki tərəfdə yerləĢmiĢ daĢ 

pillələrlə enirdilər. ġərq divarında qapı oyuğu vardır. Mənbələrdə qeyd edilir ki, yeraltı 

"məbəd" V əsrdə tikilmiĢdir. Monastır plan baxımından düzbucaqlı olan, bucaqlı 

qüllələrə malik qala divarı (57x88 metr) ilə əhatələnmiĢdir. Yarım-dairəvi tağlı qapı 

oyuğu cənub divarındadır. Monastırın həyəti iki qismə ayrılmıĢdır. Birinci hissədə 

(13x44 metr) təsərrüfat binaları və tövlələr yerləĢir. Ġkinci həyətdə (44x55 metr) məbəd 

və onun ətrafında yaĢayıĢ tikililəri mövcuddur. YaĢayıĢ və təsərrüfat binaları qala 

divarına tamamilə yanaĢmıĢdır. Buna görə də həmin binaların damları cinah qüllələrinin 

yanındakı pillələr vasitəsilə divarlara və qüllələrə qalxmaq, ətrafı müĢahidə etmək, atəĢ 

mövqelərinin yardımı ilə müdafiə olunmaq imkam yaradırdı. YaĢayıĢ və təsərrüfat 

tikililəri yaxĢı yonulmuĢ daĢlardan inĢa edilmiĢdir. 

Erkən orta çağlar Azərbaycanının ərazisində xristian memarlığı abidələrinin 

planlarının və həcm-məkan quruluĢlarının səciyyələndirilməsi üçün məbəd 

tikililərin in bazilikal t ipinin tədqiqi qiymətli material verir. Laçın bölgəsində - 

Ağoğlan çayının sahilində tikilmiĢ monastır kompleksinin iri ölçü lü məbədi bu cür 

maraqlı sitayiĢ obyektlərindəndir.  

Plan baxımından üç nefli o lan düzbucaqlə bazilika kifayət qədər böyük 

ölçülərə malikdir: onun uzunluğu 25, eni isə 12,5 metrdir. Kvadrat formalı səkkiz 

dayaq sütununun - pilonların iki sırası binanın daxili məkanını üç hissəyə bölür. 

Ortada olan mərkəzi, dörd metrlik nef yanlarda yerləĢən 2 metrlik ensiz neflərdən 

iki dəfə böyükdür. Orta hissənin hündürlüyü 17, yan hissələrin hündürlüyü isə 11,5 

metrd ir. Ġbadət zalının  bütün nefləri silindrik formalı tağlarla örtülmüĢdür. Həmin 

tağlar səliqə ilə yonulmuĢ və bir-b irinə yaxĢıca uyğunlaĢdırılmıĢ daĢlardan 

yaradılmıĢdır. Asanlıqla görmək olar ki, b inanın planın ın üçnefli s xemi ümumi 

olan cəhətləri ilə əsas, zaman etibarilə daha əvvəl tikilmiĢ Qum bazilikasın ın 

mərkəzi hissəsini təkrar edir. GərilmiĢ proporsiyalı, böyük yarımdairəvi absidalı, 

səcdəgahlı, əsas nef və səcdəgah oyuğundan hər iki tərəfdəki iki ensiz düzbucaqlı 

xidmət binalarına - yan neflərinə malik o lan obyekt də bu cürdür. Absidanın 

böyük, yarımdairəv i formalı, möhkəm oyuğu üzərində üç ensiz tağlı oyuq yerləĢir. 

Bu oyuqlar məbədin kompozisiya mərkəzi olduğunu nəzərə çatdırır.  

Bazilikanın möhkəm yerli daĢ olan boz bazaltdan inĢa edilmiĢ 

monumental binası özünəməxsus gözəl dağlar d iyarın ın sərt təbii mühit i ilə üzvi 

Ģəkildə bağlıdır. Binanın hamar fasad səthləri yuxarı hissədə bir-birindən uzaq 

məsafədə yerləĢmiĢ ensiz pəncərə oyuqları ilə kəsilir. Zalın daxili məkanına bu 

oyuqlardan iĢıq düĢür. Fasadın yan tərəfində zala yeganə giriĢ oyuğu vardır. 

Fasadın batıq formalı, simmetrik surətdə qurulmuĢ, müvazinətli kompozisiyası 

iĢığın düĢməsi məqsədilə açılmıĢ müxtəlif ö lçülü oyuqlarla kəsilmiĢdir. Bu cür 

oyuqlar mərkəzi hissədə qoĢa Ģəkildədir. Həmin oyuqlardan biri (böyüyü) zalın 

əsas nefini, digəri isə (kiçiyi, iki yaruslu) yanlardakı nefləri iĢıqlandırmaq  üçün 

nəzərdə tutulmuĢdur. PiramidaĢəkilli çadırla örtülmüĢ, ensiz sütunlar üzərindəki 



236 
 

gözəl qamətli rotonda məbədin çadırlı damında yerləĢmiĢdir. Rotonda sitayiĢ 

təyinatlı bu binanın ciddi, lakin ifadəli həcmini daha da canlandırır. Məbədin daxili 

divarları yonulmuĢ iri, qara daĢlarla üzlənmiĢdir. Həmin daĢlar hörgü yerinə geniĢ 

məhlul tikiĢləri ilə  hörülmüĢdür. Bu  onunla izah olunur ki, keçmiĢdə məbədin 

divarları malalanmıĢ, həmin mala üzərində isə süjet baxımından tematik, polixrom 

(çoxrəngli) rəsmlər çəkilmiĢdi. ġimal d ivarında indiyədək qismən qalmıĢ freska 

rəsmli malanın fraqmentləri bunu təsdiqləyir. Dayaq sütunları - pilonlar və onların 

üzərindəki tağların arxivoltları yaxĢı yonulmuĢ iri daĢ bloklarla üzlənmiĢdir. Zalın 

interyerinin yuxarı hissələrində daĢ üzərində dekorativ oyma tətbiq edilmiĢdir. Bu, 

bazilikal tikilinin iĢıqlandırılma xüsusiyyətləri ilə əlaqədar olaraq onun qavranılması ilə 

ĢərtlənmiĢdir. 

Bir daha qeyd olunmalıdır ki, monastırın fasadları tikintinin mütləq 

məntiqiliyi ilə seçilir. Fasadlar bazilikal kompozisiyanın daxili quruluĢunu üzə çıxarır. 

Qazax bölgəsinin Əskipara kəndi yaxınlığındakı monastır kompleksi 

Azərbaycanın erkən orta çağlar memarlığının maraqlı örnəklərindən biridir. Bu 

monastır meĢədə, əlçatmaz dağlıq yerdə yerləĢmiĢdir. Kompleks təqribən 2,5 hektar 

ərazini tutur və divarlarla əhatələnmiĢdir. Yüksək mövqedə yerləĢmiĢ əsas tikililər komp-

leksin qalan hissəsindən divarla ayrılmıĢdır. Bu, özünəməxsus içqala, iqamətgahdır. 

Kompleksin divarları və qüllələri iri çay daĢlarından ucaldılmıĢdır, bəzi hissələri kifayət 

dərəcədə yaxĢı mühafizə edilmiĢdir. 

Əsas bina - monastır diqqəti daha çox cəlb edir. Monastır plan baxımından 

düzbucaqlıdır. Abidənin mühafizə olunmuĢ fraqmentləri təsdiq edir ki, o mühüm 

memarlıq əsəri idi. Bina yaxĢı biĢirilmiĢ 24x22x4 santimetr ölçülü kvadrat kərpiclərdən 

ucaldılmıĢdır. Abidənin memarlıq detalları da qismən kərpiclərdən (mərkəzi tağın 

əhatələnməsi), karnizlər isə yarımnəbati oyma naxıĢlı yonulmuĢ daĢlardan 

hazırlanmıĢdır. 

Binanın memarlıq həllində divarların tağlama ilə iĢlənməsi aparıcı 

əhəmiyyətə malikdir. Bu üsul baĢ fasadda alaqapıya keçir. Alaqapı daha geniĢ və daha 

uca tağla bəzənmiĢdir. Güman etmək olar ki, tağlar yarımdairəvi olmuĢlar. Binanın 

daxilində yan otağın tağının çatmalı cizgiləri aydın surətdə izlənməkdədir. Güman 

etmək olar ki, içqalalı kompleks Alban dövlətinin baĢçıları olmuĢ böyük Mihrani 

hökmdarlarının iqamətgahı idi. Albaniya hökmdarlarının qıĢ iqamətgahı olmuĢ Xalxal 

Ģəhərinin məhz bu yerdə lokallaĢdırılması bunu təsdiq edə bilər. Buna görə də 

kompleksin hələ V əsrdə yarandığını ehtimal etmək olar. Kərpic texnikas ının xarakteri 

və memarlıq formalarının bəzi xüsusiyyətlərinə görə isə əsas binanı XI əsrə aid etmək 

mümkündür. 

 

 
 
 
 



237 
 

XI FƏSĠL 
 

XĠLAFƏTĠN ZƏĠFLƏMƏSĠ NƏTĠCƏSĠNDƏ 
AZƏRBAYCAN ƏRAZĠSĠNDƏ IX-X ƏSRLƏRDƏ 

TƏġƏKKÜL TAPAN FEODAL DÖVLƏT 
QURUMLARININ SĠYASĠ TARĠXĠ 

 

§ 1. SACĠLƏRĠN XĠLAFƏTDƏKĠ FƏALĠYYƏTLƏRĠ 

VƏ AZƏRBAYCAN ƏRAZĠSĠNDƏ 

DÖVLƏT YARATMALARI1 
 

Abbasilər Xilafət i tarixində IX əsrin sonu, X əsrin əvvəli geniĢ ərazili 

müsəlman imperiyasının ucqarlarındakı yerli hakim və caniĢin lərin separatizmin in 

güclənməsi ilə əlamətdardır. Onlardan hər biri mərkəzi hakimiyyətin üzləĢdiyi 

çətinliklərdən, eləcə də idarə iĢini boĢ buraxmasından istifadə edərək ayrılmağa, 

yarımmüstəqil və yaxud müstəqil dövlət qurumu yaratmağa can atırdı. Belə hakim 

və caniĢinlər ilk növbədə xəlifə xəzinəsinə göndərdikləri vergilərin məbləğini 

azaltmağa baĢlayır, sonra isə bu iĢi tamam dayandırırdılar. Əgər onlar daha zəif 

qonĢuların mülklərini öz ərazilərinə birləĢdirə, güclü qoĢun yaradıb, onlara qarĢı 

göndərilən nizami xəlifə orduların ı məğlub edə bilirdilərsə, xəlifələr onların öz 

vilayətlərində tamhüquqlu sahib kimi fəaliyyətini etiraf edir, öz adlarının isə yalnız 

xütbələrdə xat ırlanması ilə  kifayətlən irdilər.  

Mərkəzi hakimiyyətdən birinci olaraq MərakeĢ, Əlcəzair, Tunis və Liv iya 

ayrıld ı. 788 və 800-cü illərdə həmin ərazilərdə Ġdrisilər, sonra isə Əqləbilər sülaləsi 

möhkəmləndi. 20 il sonra Yəməndə Zeydilər, Xorasanda Tahirilər və baĢqa bu kimi 

dövlətlər meydana gəldi. 861 -ci ildə xəlifə əl-Mütəvəkkil öldürüldükdən sonra babə-

kilər hərəkatının təsirilə artıq tamam zəifləmiĢ Xilafətin parçalanması prosesi yenidən 

baĢlanır: Təbəristanda Ələvilər, Ġranda Səffarilər, Misirdə Tulunilər, Xorasan və Orta 

Asiyada Samanilər dövlətləri yaran ır. 

Xilafətin zəifləməyə və parçalanmağa baĢladığı bu dövrdə Azərbaycan 

ərazisində Sacilər sülaləsinin yaratdığı yeni dövlət meydana gəldi. Sülalənin 

UsruĢanadakı (Orta Asiya) Cankəkət adlı dağ kəndindən çıxan banisi Əbu-s-Sac Divdad 

ibn Yusif ibn Divdast, mənbələrin məlumatına görə, "AfĢin" titullu türk əmirləri 

nəslindən olan adlı-sanlı sərkərdə idi. 
 

 

1 Biz bu fəsildə yerli və gəlmə sülalələrin və onlar ın tarixi Azərbaycan ərazisində 

yaratdıqları ayrı-ayrı qurumların monqol iĢğalı dövrünədək olan tarixlərini bütöv Ģəkildə, 

xronoloji ardıcıllığa riayətlə təqdim etməyi daha məqsədəuyğun hesab etdik. -Red. 

 



238 
 

 

Əbu-s-Sacın adı mənbələrdə ilk dəfə Babəkin əsir alınıb Bərzəndə, AfĢinin 

iqamətgahına gətirilməsi münasibətilə çəkilmiĢdir. 839-cu ildə AfĢin Heydər ibn Kavus 

xəlifə əl-Mütəsimin sərəncamı ilə Əbu-s-Sacı Azərbaycanın Xilafətə qarĢı çıxmıĢ 

hakimi Minkicəvr əl-Fərqaniyə qarĢı yolladı.
1
 Elə həmin il Əbu-s-Sac Xilafətə qarĢı 

üsyan qaldırmıĢ baĢqa bir yerli hakimin, Təbəristan hakimi Məzyərin cəzalandırılması 

üçün də göndərilmiĢdi.  

Əsrin 50-ci illərinin sonlarında xəlifə əl-Mütəvəkkil onu Məkkə yolunun rəisi 

kimi yüksək vəzifəyə təyin etdi. 865-ci ilədək Əbu-s-Sac bu vəzifədə qaldı. O, vicdanlı 

xidməti müqabilində dəfələrlə xəlifə tərəfindən mükafatlandırılmıĢdı. 865-ci ildə Əbu-s-

Sac xəlifə taxt-tacına namizəd olan əl-Mütəzzin tərəfində Mesopotamiyadakı Cərcərayə 

Ģəhəri yaxınlığında, hakimiyyətdə olan xəlifə əl-Müstəinin qüvvələrini üç dəfə 

məğlubiyyətə uğratmıĢdı. 866-cı ildə Əbu-s-Sac Kufə Ģəhəri və onun ətrafının caniĢini 

təyin edilir, yenidən Məkkə yolunun rəisi vəzifəsini tutur.
2
 Əbu-s-Sac Hələb, Kinnəs-

rin, Diyar-Mudar və sərhədyanı vilayətlərin (əs-Suğur) valisi olmuĢ, 870 - 874-cü 

illərdə isə üsyan etmiĢ mütəğəlliblərə qarĢı aparılan döyüĢlərdə iĢtirak etmiĢdir. 874-cü 

ildə Əbu-s-Sac Əhvaz hakimi təyin olunur. Burada o, əd-Dulab adlı yerdə Əbu-s-Sac 

qoĢunlarını darmadağın edən zincilərə qarĢı mübarizə aparmalı olur. Əhvaz vilayəti 

zincilər tərəfindən ələ keçirildikdən sonra Əbu-s-Sac tutduğu vəzifədən azad olunur və 

nəhayət, 879-cu ildə Cundi Saburda vəfat edir.  

Əbu-s-Sacın böyük oğlu Məhəmməd ibn Əbu-s-Sac 879-cu ildə Məkkə və 

Mədinə Ģəhərlərinin hakimi, Məkkə yolunun rəisi, 882-ci ildə Ənbərin caniĢini, Fərat 

və Rahba yollarının rəisi təyin olunur. Sonradan o, Mosul hakimi, Kinnəsrin və baĢqa 

Ģəhərlərdə caniĢin vəzifələrini icra edir. Onun ġam caniĢini olan keçmiĢ müttəfiqi Ġshaq 

ibn Kundəclə toqquĢmaları məhz bu dövrə (886-cı ilə) təsadüf etmiĢdir. Məhəmməd, 

hakimiyyətini tanıdığı Misir hakimi Xumaraveyh ibn Əhməd ibn Tuluna arxalanaraq, 

Ġshaq ibn Kundəcin qoĢunlarını darmadağın etdi. Həmin il Məhəmməd Mosul 

bölgəsində üsyan etmiĢ xaricilərin dəstələrini əzdi, sonra isə Misir qoĢunlarının yardımı 

ilə əl-Cəzirə və Mosul vilayətlərini ələ keçirdi. Sonrakı il Məhəmməd Xumaraveyhin 

hakimiyyətini tanımaqdan imtina etdi və himayəçisinə qarĢı çıxdı. DəməĢq yaxınlığında 

onlar arasında baĢ verən ağır döyüĢdə Məhəmmədin qoĢunlan darmadağın edildi. O, 

Hələbə, oradan Raqqaya, daha sonra Mosula və nəhayət əl-Hədisəyə gəlib çıxdı. 

Məhəmmədi təqib edən Xumaraveyh Tulunililərlə birləĢmiĢ Ġshaq ibn Kundəci onun 

ardınca göndərdi. Lakin Mosul yaxınlığında təqib edənlər darmadağın olunaraq, 

Raqqaya doğru geri çəkildilər.  
 

1Ət-Təbərinin məlumatına görə, xəlifə, Minkicəvrə qarĢı onu həbs edib Samirəyə 

apara bilmiĢ Böyük Buğanı göndərmiĢdi. Əl-Yəqubiyə görə, əl-AfĢin bu sərkərdəni 

Minkicevrə qarĢı deyil, ona köməyə göndərmiĢdi; bundan xəbər tutan xəlifə əl-Mütəsim 
Böyük Buğanı Minkicəvri ram etməyə yollamıĢdı.  

2BaĢqa qaynaqlara görə (ət-Təbəri, İbn əl-Əsir) Əbu-s-Sac Xorasan yolunun rəisi 

vəzifəsinə təyin edilmiĢdi.  



239 
 

Məhəmmədin qoĢunları Ġshaqın qoĢunlarının ardınca Raqqaya irəlilədilər. 

 Ġshaqın qoĢunları Xumaraveyhlə birləĢərək yenidən Məhəmmədə qarĢı 

çıxdılar, onu Mosula doğru geri çəkilməyə məcbur etdilər. Məhəmməd Bağdada 

yollandı və orada xəlifə tərəfindən hörmətlə qarĢılandı. 

889/90-cı ildə xəlifə Məhəmmədi Cibəlin, daha sonra isə ilk dəfə olaraq 

Azərbaycanın hakimi təyin etdi. Lakin Marağa hakimi Abdullah ibn əl-Hüseyn əl-

Həmədani onu Ģəhərə buraxmaq istəmədi. Məhəmməd uzun sürən döyüĢlərdən və 

mühasirədən sonra Marağanı tuta bildi. Ət-Təbərinin məlumatına görə, Marağanın 

mühasirəsi 893-cü ilədək davam etmiĢdi.
1
 Ələ keçən Ģəhər hakimi öldürülmüĢ, 

Məhəmməd isə öz vəzifəsinin icrasına baĢlamıĢdı. 

Azərbaycanda Sacilər hakimiyyətinin baĢlanğıc dövrü Abbasilər sülaləsinin 

çətin zamanlarına təsadüf edir. Mərkəzdən ayrılmıĢ hakim və caniĢinlər az-çox 

müstəqil ola biləcək dövlətlərini yaratmağa cəhd göstərirdilər. Müstəqilliyə can atan 

yeni Azərbaycan caniĢini Məhəmməd də bu cür hərəkət etdi. Lakin bu dövrdə Xilafətdə 

yaranmıĢ siyasi Ģərait Məhəmmədin qəti ayrılmasına imkan vermədi. O, Bağdada 

çağırıldı və səltənət varisi əleyhinə üsyan qaldırmıĢ qoĢunların və bədəvilərin 

cəzalandırılması iĢində iĢtirak etdi. Yalnız üsyan yatırıldıqdan sonra yeni xəlifə əl-

Mütədid (892-902) Məhəmmədin Azərbaycana qayıtmasına icazə verdi. 

Məhəmməd Azərbaycan caniĢini təyin olunduğu dövrdə erməni hökmdarı 

Baqrati I AĢot (884 və ya 886 - 890) vəfat etdi, hakimiyyətə onun oğlu, Ermənistanı 

Xilafət tabeçiliyindən çıxarmağa çalıĢan I Smbat yiyələndi. Xəlifə I Smbatı Ermənistan 

hökmdarı təsdiq edərək, Məhəmməd vasitəsilə ona tac və fəxri xələt göndərdi. Tac-

qoyma mərasimindən az sonra I Smbat, ermənilərə ərəblər əleyhinə mübarizə vasitəsi 

kimi baxan Bizans imperatoru VI Levlə də dostluq münasibətləri yaratmaq qərarına gəldi. 

Ermənistan - Bizans ittifaqından xəbər tutan xəlifə, Məhəmmədə I Smbat əleyhinə 

hərbi əməliyyatlara baĢlamaq əmrini verdi. Birinci əməliyyat barıĢıqla qurtardı. Lakin I 

Smbatın öz mülklərini Ermənistandan Ģimala doğru yerləĢən ərazilər hesabına 

geniĢləndirmək cəhdləri, habelə Baqratilərin hakimiyyətinin güclənməsi Məhəmmədi, 

xəlifənin göstəriĢi ilə, 893-cü ildə yenidən I Smbata qarĢı çıxmağa məcbur edir. 

Tezliklə o, böyük qoĢunla Dvinə yaxınlaĢır. Ermənilər katolikos II Georqu barıĢıq 

təklifilə Məhəmmədin yanına göndərdikdə, o, I Smbatın özünün təslim edilməsi Ģərtini 

irəli sürür. ġərt qəbul edilmir, II Georq isə əsir alınır. Vjan qalası yaxınlığındakı növbəti 

döyüĢdə Məhəmmədin qoĢunları məğlubiyyətə uğradılır. Əldə edilən barıĢıq 

nəticəsində katolikos II Georqdan baĢqa bütün erməni əsirləri azad olunurlar. 

Məhəmməd, I Smbatı ikinci dəfə müstəqil hökmdar kimi tanıdı. Katolikos II Georq isə 

yalnız bir müddət sonra, Albaniya hökmdarı Qriqor Hammamın vasitəçiliyi ilə azad 

edildi. 

896-cı ildə I Smbat ġam hakiminin Taron vilayətində tutduğu mövqelərə 

hücum etdi, lakin məğlubiyyətə uğrayaraq döyüĢ meydanından qaçdı. 
 

1
 İbn Xalduna görə, Ģəhər hicri 278-ci (891/92) ildə tutulmuĢdur. 



240 
 

Bu uğursuzluq, habelə bunun nəticəsində nahararlar arasında baĢlanmıĢ 

çəkiĢmələr Məhəmmədə yenidən Ermənistana müdaxilə etmək imkanı verdi. O, 
bir çox vilayətləri ələ keçirərək talan edir, Qarsda I Smbatın arvadını, baĢqa 
qohumlarını, eləcə də hökmdarla qaçmıĢ bir çox erməni nahararların ailələrini 
əsir alır. 

898-ci ildə xəlifə, Məhəmməd AfĢin ibn Əbu-s-Sacı nəinki 
Azərbaycanın, eləcə də Ərminiyənin caniĢini təyin edir. Onu fəxri xələtlə 
mükafatlandırır. Bu hadisə I Smbatla Məhəmməd arasındakı ziddiyyətləri 
daha da dərinləĢdirdi. Bununla belə, O, ölkəni tərk edərkən oğlu Divdadı Dvin 
Ģəhərində qoyub gedən Məhəmməd Sacinin hakimiyyətini tanımalı oldu. 

Bundan sonra Məhəmməd öz qoĢunlannı Gürcüstana qarĢı yeritdi. Bu 
ölkənin kuropalatı (hakimi) II Atrnerseh (881-926) I Smbatın vassalı hesab 
olunurdu. Məhəmmədin qoĢunları Tiflisi və baĢqa Ģəhərləri talan etdilər. 

Məhəmmədin ölkədə olmamasından istifadə edən I Smbatın Ani və 
Dvini yenidən ələ keçirib, Divdadı ona bac verməyə məcbur etməsi, Sacilər 
ordusunu geri qayıtmağa vadar etdi. Lakin bu zaman Azərbaycanda taun 
xəstəliyi baĢ qaldırdı. O qədər adam qırıldı ki, ölənlərə kəfən tapmaq mümkün 
olmadı, onları paltarlara və keçələrə bükürdülər. Ölüləri basdırmırdılar, onlar 
yollarda atılıb qalmıĢdılar. Taun, Məhəmməd ibn Əbu-s-Sacın yaxın 
adamlarını da tutdu. Onun xeyli xidmətçisi qırıldı; mart ayında, Azərbaycanın 
Bərdə Ģəhərində AfĢin adlandırılan Məhəmməd ibn Əbu-s-Sacın özü də vəfat 
etdi.  

Məhəmmədin ölümü Sacilərin iĢğalçılıq siyasətinin qarĢısını 
müvəqqəti olaraq aldı. I Smbat isə Ermənistandan olan vergilərin əvvəllər 
olduğu kimi Sacilərə deyil, bilavasitə Xilafət xəzinəsinə ödənilməsi haqqında 
xəlifənin razılığını ala bildi. Belə ki, I Smbatla ittifaq Xilafət üçün sərfəli idi - 
Sacilərin güclənməsi ilə Abbasi xəlifələri Ģimal vilayətlərini itirə bilərdilər. 

Ġbn Əbu-s-Sacın digər oğlu Əbülqasim Yusif 271 (884-885)-ci ildə 
Məkkə hakimi idi. Həcc ziyarəti zamanı o, Mədinə hakimi və Məkkə yolu 
rəisinin mühafizə etdikləri zəvvarlara hücum etmiĢ, lakin Məkkə yanında baĢ 
vermiĢ döyüĢ zamanı əsir alınıb, əl-ayağı qandallı Bağdada göndərilmiĢdi.  

Dövrün mənbələri Yusifin adını bir daha Mosul yolunda xaricilər 
təriqətinə mənsub olanlarla xəlifə qoĢunları arasında 893/94-cü ildə baĢ vermiĢ 

döyüĢlə əlaqədar çəkirlər. Ġki il sonra xəlifə əl-Mütədid Yusifi yenidən xaricilərə qarĢı 

mübarizə aparan xəlifə qoĢunlarına yardıma göndərdi. Lakin yolda olarkən, döyüĢdə 

iĢtirak etmək fikrindən daĢınan Yusif, qoĢunun baĢını Marağaya, qardaĢının yanına 

döndərir və qardaĢı ölənədək bu Ģəhərdə qalır. 

Məhəmməd öldükdən sonra onun, Sacilərin əsil iqamətgahı olan Marağaya 



241 
 

qayıtmıĢ oğlu Divdad, cəmi bir neçə ay hakimiyyətdə qala bilir. Belə ki, qardaĢı 

öldükdən sonra Marağanı tərk etmiĢ Yusif, 901-ci ilin avqustunda Divdadın 

qoĢununa hücum edib, onu darmadağın edir. Yusifın qalmaq təklifinə baxmayaraq 

Divdad Bağdada, xəlifənin xidmətinə gedir. Bu hadisədən sonra qoĢun Yusifə iman 

gətirir; Yusif xəlifənin Azərbaycandakı caniĢini vəzifəsini tutur. Məhz bu dövrdə 

Xilafətin Qafqaz bölgəsində davam edən mərkəzi hakimiyyətdən ayrılma prosesi öz 

mövqe və qüvvəsinə görə heç də buradakı yerli və ya yerliləĢmiĢ hakimlərdən geri 

qalmayan Yusif ibn Əbu-s-Sacdan yan keçə bilməzdi. Lakin onun ilk separatçılıq 

meyilləri hakimiyyətə yeni gəlmiĢ xəlifə əl-Müqtafi (902-908) tərəfindən ehtiyatla 

qarĢılandı. Xəlifə Yusiflə ittifaqda olsa da, Sacilərin tabeçiliyini qəbul etmək istəməyən 

erməni hökmdarı I Smbatı Yusifə qarĢı çıxıĢ etməyə təhrik etdi. 908-ci ildə mərkəzi 

hakimiyyəti ələ almıĢ yeni xəlifə əl-Müqtədir (908-932) Yusifə qarĢı yönəldilmiĢ 

siyasəti dəyiĢərək, onu Xilafətin Azərbaycan və Ərminiyədəki caniĢini təsdiq edir. Bu 

hakimiyyətə tabe olmaq istəməyən I Smbat Ermənistanın Yusif Saciyə itaətdən azad 

olunmasını xahiĢ edərək, əvəzində Xilafətə tam tabelik vəd edir. Bu xəbəri alan Yusif 

Dvinə hücum etdisə də, çox keçmədən qısa müddətli barıĢıq əldə olundu. Sonrakı il, 

Yusif Vaspurakan knyazlan Arsrunilər ilə I Smbat arasındakı ziddiyyətlərdən istifadə 

edərək Ermənistan ərazisinə daxil oldu; bir qədər sonra isə hökmdar tacını Qaqik 

Arsruniyə təqdim etdi. Bu tədbir I Smbatın mövqelərini xeyli zəiflətdi. O, gərginliyi 

azaltmaq, Yusifın hücumlarının qarĢısını almaq məqsədilə katolikos Ġohannı hədiyyələrlə 

Yusifin yanına göndərdi. Lakin katolikosu tutub, öz düĢərgəsində saxlatdıran Yusif, 

hücumlarını davam etdirərək, ona müqavimət göstərən Sünik qoĢunlarını da əzdi. Sonra 

isə I Smbatın yanına qasid göndərərək, ondan 60 min dinar məbləğində bac verməsini 

tələb etdi. Mənbələrdəki məlumata görə, tələb olunan bacı ödəmək üçün I Smbat 

vergilərin məbləğini 5 dəfə artırmalı oldu. Bu isə ölkənin nəinki iqtisadi, habelə 

siyasi tənəzzülünə gətirib çıxartdı. Lakin Yusif bununla kifayətlənmədi. Hücumu 

davam etdirərək, erməni qoĢunlarını Dzeknavatcor adlanan yerdə darmadağın etdi. 

I Smbat özü ġiraka tərəf qaçdı.  

Bu qaçıĢdan xəbər tutan Yusif ġirakı talan edərək, Dvinə doğru irəlilədi 

və Ģəhəri ələ keç ird i. Sonra Gürcüstana hücum etdi, müsəlman əmiri Cəfər ibn 

Əlinin idarə etdiyi Tiflisi tutdu. Yusif Kartlin i - Gürcüstanı çalıb-çaparaq, öz 

qoĢunlarını Kaxetiyə apardı. ġəhərlər, kəndlər dağıd ıld ı, qalalar yerlə-yeksan 

edildi. 

Yusifin baĢının iĢğalçı yürüĢlərə qarıĢ masından istifadə edib, ölkəsinə 

qayıdan I Smbatın bundan sonrakı bütün cəhdləri müvəffəqiyyətsizliyə uğrayır. 

Nəhayət, 913-cü ildə, I Smbatın son istinadgahı olan Yerencək qalası iĢğal olunur, 

onun ailəsi, qohumları əsir ed ilir, sərvəti daĢınıb aparılır. Ermənistan qəti olaraq 

Sacilərə tabe edilir, 914-cü ildə 1 Smbat Dvində dar ağacından asılır. Yusifin 

müttəfiqi, Sacilərə tabe olub, bilavasitə onlara bac ödəməyi boynuna götürən I 

Smbatın qardaĢı oğlu AĢot (914-928) Ermənistan hökmdarı təsdiq edilir. 

Xilafət in Azərbaycan və Ərmin iyə vilayətlərində möhkəmlənmiĢ Sacilər 



242 
 

qərbdə Ani və Dvindən Ģərqdə Xəzər dənizinədək, cənubda Zəncandan Ģimalda 

Dərbəndədək olan böyük bir ərazini özlərinə tabe etdilər. Bu geniĢ ərazidə o lan 

vilayətlərin yerli və yerliləĢ miĢ hakimləri (ġirvan, ġəki, Xaçın, Sün ik və s.) 

Sacilərə verg i ödəyirdilər.  

Beləliklə, Sacilər daha zəif qonĢuların mülklərini b irləĢdirərək güclü 

dövlət yaratmağa nail oldular. Ġbn Havqəlin məlumatına görə  bu vilayətlərdən 

vergilər alan Yusif sonrakı Salarilərdən fərqli olaraq "az ilə  qənaətlənir və onlardan 

yalnız hədiyyə yolu ilə verd iklərini götürürdü". 

Yusif Ģimal sərhədlərin in, xüsusilə Dərbənd keçidinin möh-

kəmləndirilməsinə böyük diqqət yetirirdi. Çünki müdaxilələr əsasən bu keçiddən 

olurdu. Lakin dövrün çağdaĢ müəlliflərindən olan əl-Məsudinin məlumatından 

görünür ki, müdaxilə yalnız qurudan deyil, dəniz tərəfdən də baĢ verdi. 

913-cü ilin sonunda rusların ilk yürüĢü baĢ verdi. 300 (912-913)-cü ildən 

sonra, yəni Yusif ibn Əbu-s-Sacın dövləti müstəqil idarə dövrünün baĢlanğıcında, 

rusların gəmiləri Volqa çayı vasitəsilə Xəzər dənizinə daxil olaraq, əl-Məsudinin 

məlumatına görə "Cil (Gilan), Deyləm və Təbəristana, Curcan (Girkan) sahilindəki 

Abaskuna, neftverən torpağa (yəni, AbĢerona) və Azərbaycan istiqamətində olan bütün 

yerlərə basqın etdilər. Azərbaycanın Ərdəbil Ģəhərindən dənizə üç günlük yoldur. 

Ruslar qan tökür, qadın və uĢaqlarla istədiklərini edir, mal-dövləti çapır, basqınlar 

törədir, xaraba qoyur və yandırırdılar. Bu dənizin ətrafında yaĢayan xalqlar özlərini 

itirdilər, çünki əvvəllər onların üzərinə dənizdən basqın edən heç bir düĢməni 

xatırlamırdılar. Dənizdə bu vaxta qədər yalnız ticarət və balıqçı gəmiləri üzürdü. 

Rusların gilanlılar, deyləmlilər və Curcan sahillərindəkilərlə, eləcə də baĢda Ġbn Əbu-s-

Sac olmaqla döyüĢən Bərdə, Arran, ġirvan və Azərbaycan əhalisi ilə bir çox vuruĢması 

oldu. Sonra onlar ġirvan Ģahlığının Bakuh (Bakı) adı ilə tanınmıĢ neftverən sahilinə 

gəlib çıxdılar. Qarətdən qayıtdıqları vaxt, ruslar neftverən torpaqdan bir neçə rail 

məsafədə olan adalarda (indiki Nargin, Pirallahı və s.) daldalandılar. O vaxt ġirvanın 

Ģahı Əli ibn əl-Heysəm idi. Əhali hazırlıq gördü, qayıqlara minib, həmin adalara sarı üzdü. 

Ruslar onların qarĢısına çıxd ılar. Minlərlə müsəlman öldürüldü və dənizdə boğuldu. Ruslar 

bir neçə ay bu dənizdə qaldılar, çoxlu qənimət əldə etdilər, əməllərindən usandıqda Xəzər 

çayının (Volqanın) mənsəbinə tərəf yollandılar..." 

Lakin rusların əsas etibarı ilə yalnız Xəzər sahili bölgələri əhatə edən bu 

dağıdıcı yürüĢü Sacilərin qüdrətinə təsir göstərə bilməzdi. Çünki bu zaman Sacilər 

Azərbaycanda və qonĢu vilayətlərdə öz hakimiyyətlərini kifayət dərəcədə 

möhkəmləndirə bilmiĢdilər.  

908-ci ildən baĢlayaraq Xilafəti xəlifə əl-Müqtədirin nüfuzlu vəziri Ġbn əl-

Furat idarə edirdi; Yusif 912-ci ilədək, yəni, vəzirin öz vəzifəsindən çıxarıldığı 

vaxtadək, 120 min dinar məbləğində illik vergini məhz ona ödəyirdi. Həmin il Ġbn əl-

Furatın vəzirlikdən çıxarılmasından və xəlifə sarayındakı hərc-mərclikdən istifadə edən 

Yusif verginin ödənilməsini dayandırır. Beləliklə, Yusifin əlində böyük sərvət toplanır, 

onun qüdrəti artır. Bu isə Yusifi mərkəzi hakimiyyətlə üzülüĢməyə, bir qədər sonra isə 



243 
 

Xilafətə qarĢı qoĢun çıxarmağa sövq edir. 

Öz vəzifəsindən cəmi bir neçə il uzaqlaĢdırılmıĢ Ġbn əl-Furatın yerini az sonra 

fitnə-fəsad qurbanı olaraq həbs edilmiĢ Əli ibn Ġsa tutdu. Yusif vəzirin ona xəlifə əl-

Müqtədirin fərmanını təqdim etməsi, həmin fərmana əsasən Rey, Qəzvin, Əbhər və 

Zəncan vilayətlərində hərbi iĢlər üzrə amil vəzifəsinin ona tapĢırılması Ģayiəsini 

yayır. O zaman Reyi Xorasan hakimi Nəsr ibn Əhməd əs -Səmanin in adından 

Xilafətdən ayrılmıĢ Məhəmməd ibn Əli Səluq adlı b irisi idarə edirdi. O , Reyə 

hücum edən Yusifın qoĢunları qarĢısında dayana bilməyərək, Ģəhəri təslim etdi. 

Reydən baĢqa Zəncanı, Əbhəri və Qəzvin i ələ keçirmiĢ Yusif ona tabe  ərazini Əli 

ibn Ġsanın təqdim etdiyi xəlifə fərmanına əsasən geniĢləndirdiyini xəlifəyə bildirdi. 

Lakin hələ də həbsdə saxlanılan Əli ibn Ġsa özünün baĢ vermiĢ hadisədə heç bir 

iĢtirakı olmadığı haqqında məlumat verdi. Xəlifə, Xaqan əl-Müflihi baĢda olmaqla 

20 minlik ordusunu Yusifə qarĢı göndərdi. BaĢqa əmirlərin də xəl ifə ordusuna 

kömək göstərməsinə baxmayaraq, Yusifin 7 minlik ordusu zəfər qazandı.  

Xəlifə ordusunun məğlubiyyət xəbəri Bağdada çatanda Yusifə qarĢı əl-

Müflih inin nəvəsi Munis göndərildi. O, babasının dərbədər düĢmüĢ döyüĢçülərini 

bir yerə yığaraq, xəlifənin baĢqa sərkərdələri ilə birgə Yusifin üzə rinə hücum 

etmək üçün Rey yaxınlığında qərarlaĢdı və Yusifə təslim olmaq təklifini göndərdi. 

Xəlifəyə göndərdiyi məktubunda Yusif öz itaətini bildirir, lakin ildə 700 min dinar 

məbləğində vergi müqabilində sahib olduğu mülklərin onun əlində saxlanmasını  

xahiĢ edir. Yenidən vəzir vəzifəsini tutmuĢ Ġbn əl-Furat Yusifin xah iĢini yerinə 

yetirmək istəyirsə də, hacib və baĢqa saray əyanlarının təhrik etdiyi xəlifə həmin 

xahiĢi rədd edir. Yusifin Bağdada gəlməsi tələb olunur. Təhlükəni hiss edən Yusif 

Rey əhalisindən il l ik vergin i yığaraq A zərbaycana qayıdır. A z vaxtdan sonra o, 

Sərabda xəlifənin qoĢunlarına hücum edərək, on ları darmadağın ed ir.  

919-cu ildə Ərdəbil yaxın lığ ında son döyüĢ baĢ verdi. DöyüĢ zamanı 

Yusifin qoĢunları geri çəkildi. Yusif əsir düĢərək Bağdada aparıldı və qaladakı 

həbsxanaya salındı. Sacilərin keçmiĢ mülklərinə yeni hakimlər göndərildi. Əli ibn 

Vahsudan Zəncan, Qəzvin, Əbhər, Rey və Dunbavənd nahiyələrin in, Əhməd ibn 

Əli isə Ġsfahan, Qum, KaĢan və Savənin valisi təyin edildilər.  

Munis Azərbaycanı tərk edən kimi Yusifin salamat qalmıĢ tərəfdarlarını  

baĢına yığıb, Ərdəbildə möhkəmlənə bilmiĢ qulamı Subuk ölkənin idarəsin i əlinə 

alır. Xəlifə, Məhəmməd ibn Abdullah əl-Fariqini Azərbaycana hakim təyin edib, onu 

qoĢunla Subukun üzərinə göndərir. Lakin xəlifə ordusu darmadağın edilir. Tam hüquqlu 

hakimə çevrilmiĢ Subuk xəzinəyə ildə 220 min dinar vergi vermək Ģərtilə hakimiyyətinin 

xəlifə tərəfindən tanınmağına nail olur. 

Öz ağası Yusif kimi müstəqil siyasət yürüdən Subuk "Ermənistan ĢahənĢahı" 

kimi tanıdığı erməni hökmdarı II AĢotla yaxınlaĢaraq, onun simasında müttəfiq əldə 

edir. Onlar Dvinə hücum etmiĢ Bizans qoĢunlarına qarĢı birgə çıxaraq, rəqibi geri 

çəkilməyə məcbur edirlər. 

Azərbaycanın və baĢqa Qafqaz vilayətlərinin Xilafətdən qəti ayrılmasına 



244 
 

aparan bu siyasət saray dairələrini öz mülklərinin taleyi üçün narahat olmağa vadar etdi. 

Bu nigarançılığın bir səbəbi də Subukun müəyyən edilmiĢ vergini xəlifə xəzinəsinə 

göndərməməsi idi. Buna görə də, xəlifə əl-Müqtədir, Munisin məsləhətilə Yusifi 

həbsxanadan azad edərək, onu yenidən Azərbaycan və Ərminiyənin hakimi, Rey, 

Qəzvin, Əbhər və Zəncan valisi vəzifələrinə təyin edir. Bunun müqabilində Yusif xəlifə 

xəzinəsinə ildə 500 min d inar məbləğində pul göndərməli idi.  

922-ci ildə Ərdəbil Ģəhərinə gəlmiĢ Yusif özünün sadiq xidmətçisi Subukun 

vəfat etməsindən xəbər tutur. Azərbaycan, Arran və Ermənistanda mövqeyini 

möhkəmlədən Yusif, həmin vilayətlərə öz hakimlərini təyin edir, onları iki illik vergini 

və hədiyyələri verməyə məcbur edir. 924-cü ildə Yusif Xilafətdən ayrılaraq müs -

təqilləĢməyə can atan Rey hakimi Əhməd ibn Əlini cəzalandırmaq üçün Reyə hücum edib 

onu tutur. Sonrakı il Həmədan da Yusifə tabe edilir. 

Sacilər dövlətinin güclənməsi, onların hökmdarlarının yürütdüyü müstəqil siyasət 

xətti Bağdaddakı hakim dairələri narahat edirdi. Yusifı tutduğu vəzifədən çıxarmağa 

cürət etməyən xəlifə öz yeni vəziri, Yusiflə ədavəti olan Əhməd əl-Hasibinin təhriki ilə 

onu Bəhreyn qərmətilərinə qarĢı müharibəyə göndərmək bəhanəsilə Bağdada çağırır. 

Yusif imtina etməyə cəhd göstərir, Xilafətin onun tərəfindən mühafizə olunan ġimal 

sərhədlərinin heç də az təhlükəli yer olmadığını, müdafiəyə möhtac olduğunu qeyd edir. 

Nəhayət, xəlifənin ikinci çağ ırıĢından sonra Bağdada gələn Yusif, 927-ci 

ilin dekabrın sonunda Kufə qapıları qarĢısında qərmətilərin dəstəsi ilə üzləĢir. Bu 

döyüĢdə yaralanmıĢ Yusif əsir düĢür və onun xilas olunması üçün göndərilmiĢ 

yardıma baxmayaraq öldürü lür. 

Beləliklə, Azərbaycan torpaqlarını ilk dəfə vahid dövlət hüdudlarında 

birləĢdirən Yusif ibn Əbu-s-Sacın müstəqil hakimiyyəti sona çatır. Yusifdən sonra 

onun qardaĢı oğlu, cəmi il yarım taxt-tac sahibi olmuĢ Əbülmüsafir əl-Fəth ibn 

Məhəmməd Azərbaycan hakimi təyin edilir. Bir mülahizəyə görə, onu 929-cu ilin 

sonunda Ərdəbildə özünün Baldu adlı qulamlarından biri zəhərləmiĢdi. BaĢqa 

mülahizəyə görə, əl-Fəth onun əleyhinə üsyan qaldırmıĢ keçmiĢ tərəfdarları tərəfindən 

qətlə yetirilmiĢdi. Əl-Fəthdən sonra hakimiyyət Sacilərin qulamı Vasif əs-Sirvaninin 

əlinə keçir. Lakin o, öz hakimiyyətini heç də Sacilərin bütün mülklərində möhkəm-

ləndirə bilmir. Görünür, elə buna görə də, Ġbn Havqəl onun adını Yusifin varisləri 

sırasında çəkməmiĢdi. 

Vasif əs-Sirvanidən baĢlayaraq Azərbaycanı artıq Sacilər sülaləsinin 

bilavasitə üzvləri deyil, bu sülalənin qulamları idarə etmiĢ lər. Vasifdən sonra Yusifin 

keçmiĢ qulamı və sərkərdəsi Muflih Azərbaycan hakimi oldu. Yazılı mənbələr Sacilər 

dövlətinin bu dövrü haqqında az məlumat verir. Lakin Ərdəbildə və Bərdədə Muflihin 

adına kəsilmiĢ pulların tarixi onun 931-932-ci illərdə hakimiyyət baĢında olduğunu 

göstərir. Mənbələrdə Muflihin birləĢmiĢ erməni-Bizans qüvvələrinə qarĢı böyük 

qoĢunla çıxıĢ etməsi haqqında da məlumat vardır.  

932-ci ildə Azərbaycanda Muflih ilə Yusifin baĢqa əmiri - Deysəm ibn Ġbrahim 

ibn ġadluyə (Balduyə) arasında hakimiyyət uğrunda güclənən mübarizə 941-ci ilədək 



245 
 

dövləti idarə edən Deysəmin qələbəsi ilə nəticələnir. Bunu onun adına Bərdə, Ərdəbil 

və Dəbil Ģəhərlərində zərb olunmuĢ sikkələr də sübut edir. 

937 - 938-ci illərdə Deyləm hakimi LəĢkəri ibn əl-Mərdi Azərbaycana hücum 

edərək, Deysəmə tabe yerlərin çoxunu tutur, güclü müqavimətlə qarĢılaĢdığı paytaxt 

Ərdəbili mühasirəyə alır. Deysəmə xəbər çatdıra bilən ərdəbillilər, onun arxadan 

LəĢkəri qoĢunlarına endirdiyi qəfil zərbədən istifadə edərək, mühasirəni yarır və 

Deyləm ordusunu darmadağın edirlər. Əvvəlcə Muğana, dostu olan yerli hakimin 

yanına qaçan LəĢkəri, oradan yardım üçün Gilana gedir. Topladığı min nəfərlik dəstə ilə 

Deysəmin Arazın sol sahilində saldığı düĢərgəsinə hücum edən LəĢkəri Sacilərin 

qoĢununu əzə bildi. Reyə doğru geri çəkilən Deysəm Ģəhərin hakimi VuĢməgirlə 

ittifaqa girib, LəĢkərinin əleyhinə kürdlərdən və baĢqa tayfalardan qoĢun topladılar.  

Bu zaman Azərbaycanda baĢ qaldıran çiçək xəstəliyi epidemiyası nəticəsində 

LəĢkərinin dostu olan Muğan hakimi və onun bir çox tərəfdarları məhv olurlar. 

Muğanlıların bir hissəsi LəĢkərinin tərəfinə keçir. Deysəmin gözlənilməz hücumundan 

ehtiyat edən LəĢkəri elə həmin il Vaspurakan üzərinə hücuma keçir. Lakin qəsd 

nəticəsində burada qətlə yetirilir. Onun hərbi rəhbərlik iĢini öz əlinə almıĢ oğlu 

LəĢkəristan məğlub edilərək, Mosul hakimi Həmdani Nəsirəddövlənin yanına qaçır. 

LəĢkəristanı qoĢunla, hərbi ləvazimatla təchiz edən Nəsirəddövlə bunun müqabilində 

Azərbaycanın qərb vilayətlərinə sahib olur. Lakin çox keçmədən Deysəm həmin 

torpaqlara hücum edərək, həmdanilərin ələ keçirdikləri əraziləri geri qaytara bilir. 

Bununla belə, mövcud feodal pərakəndəliyi bütün vilayətlərin qəti tabe edilməsinə 

imkan vermədi. Düzdür, Sacilər Cənubi Qafqazın bir çox vilayətləri üzərində böyük 

üstünlüyə malik idilər. Bunu onların xəzinəsinə tabeçilikdə olan vilayətlərdən (ġirvan, 

Curzan, Xaçın, ġəki, Haydak, Əhər və b.) daxil olan vergi məbləğləri də təsdiq edir. 

Əgər Sacilərin hakimiyyətinin ilk illərində xəlifə xəzinəsi onlardan əvvəlcə 120 min, 

sonra isə 220 min dinar alırdısa, Yusifin həbsdən azad olunmasından sonra bu verginin 

məbləği ildə 500 min dinara çatmıĢdı. 

Deysəm hökumətin in bütün maliyyə iĢlərini onun vəziri, vaxtilə Yusifə 

xidmət etmiĢ, pul məsələlərindən yaxĢı baĢ çıxaran adam kimi tanınmıĢ, əslən 

azərbaycanlı olan Əbülqasım Əli ibn Cəfər idarə edirdi. Bütün ömrü boyu Sacilərə 

sədaqətlə xidmət edən bu vəzir etibardan salınaraq, gözdən düĢdüyü üçün Taroma (ət-

Tarm, Zəncanla Ərdəbil arasında yer), Deyləm hakimi Məhəmməd ibn Müsafirin 

yanına qaçır. Hakimin oğlu Salar Mərzban ibn Məhəmməd onun təhriki ilə  941-ci ildə 

Sacilərin torpaqlarına hücum edərək hakimiyyəti Deysəmdən alır. 

Beləliklə, Azərbaycanda Sacilərin 50 ildən artıq davam edən hakimiyyət dövrü 

baĢa çatır. Xilafətin zəifləməsi dövründə ilk dəfə bütün Azərbaycan torpaqlarını 

birləĢdirmiĢ, IX əsrin sonunda Qafqazda Xilafətin dayağı olmuĢ bu dövlət bəzən 

Xilafətin təsir dairəsindən çıxa bilirdi. Elə buna görə Sacilərin siyasi fəaliyyəti, əsas 

etibarı ilə Xilafətin Azərbaycandakı mövqelərini qorumağa, eləcə də xaricdən olan 

təhlükəni aradan götürməyə doğru yönəldilmiĢdi. 

 



246 
 

 

§ 2. ġĠRVANġAH MƏZYƏDĠLƏR (YƏZĠDĠLƏR) DÖVLƏTĠ 
 

VI yüzilin əvvəllərində alban arĢakilər sülaləsinin Sasanilər tərəfindən ləğvi 

qədim ġirvan torpağında, ġabrançay və Gilgilçay hövzələri ərazisində "ĢirvanĢah" titullu 

hakimlərin idarə etdiyi yeni qurumun təĢəkkülü üçün zəmin yaratdı.  

Tarixi ənənə bu dövlətin əsasının qoyulmasını Sasani hökmdarı I ƏrdəĢirin 

(224-241), digər mülahizəyə əsasən isə I Xosrov ƏnuĢirəvanın (531-579) adları ilə 

bağlayır. Ġkinci mülahizəni irəli sürənlər öz fikirlərini I Xosrov ƏnuĢirəvanın Ġran, o 

cümlədən Azərbaycanın tərəqqisinə yardım etmiĢ imperiya miqyaslı islahatları və Ģimal 

vilayətlərinin mühafizəsini etibar etdiyi hakimlərin təyinatı ilə əlaqələndirirlər. Orta 

çağ ərəb müəllifləri "Ģah" titulu almıĢ həmin hakimlər arasında ġirvanĢahın 

(ġiryanĢahın) da adını çəkmiĢlər. 

Sasani imperiyasının tərkibinə daxil edilmiĢ vilayət hakimlərinin "Ģah" titulunu 

daĢıması iri torpaq mülkiyyətinə malik olsalar da, Sasani ĢahənĢahından vassal asılılıqda 

olan bu feodalların müəyyən dərəcədə müstəqil olduğunu sübut edir. 

Mənbələrdə ilkin ĢirvanĢahların adları haqqında məlumat yoxdur. Lakin 

həmin mənbələrdə ilk ġirvan hakimlərinin mənĢəyi, onların I Xosrov ƏnuĢirəvan və ya 

Bəhram Çubinlə bağlı nəsilləri haqqında məlumat vardır. Mənbələrdəki bu və digər 

məlumat ilk ĢirvanĢahların iranmənĢəli o lduqlarını iddia etməyə, onların hökmdar 

nəslindən olmasa da, mütləq nəcabətli nəsildən olmasını güman etməyə də imkan verir. 

Bu, ərəb iĢğalları zamanı Dərbəndi idarə edən "Ģah" titullu Sasani hakiminin ət-Təbəri 

tərəfindən təqdim edilən sözləri ilə də təsdiq olunur: "Mən quduz düĢmənə və əsli 

olmayan qaba xalqlara qarĢı durmuĢam. Nəcib və dərrakəli Ģəxs bu cinsdən olanlara 

kömək etməz və əsli-nəcabətlilərə qarĢı onlardan kömək ummaz, çünki əsli olan, harada 

olursa olsun, yalnız əsli olana yaxındır. Mənim özümün nə yerli dağlılara (kabçlılara -

qafqazlılara), nə də ermənilərə dəxlim yoxdur; ...Onlar həmin yerlərin ətrafında 

yaĢayanlardır, özləri də [bu yerlərdə] qəribdirlər (yəni gəlmədirlər)". 

Ət-Təbərinin məlumatından görünür ki, ġirvanın ərəblər tərəfindən iĢğalı 

ərəfəsində Dərbəndi "Farsdan olan bir Ģəxs" idarə edirdi. ġəhribərəz (ġəhrivərəz, digər 

məlumata əsasən ġəhriyar) adlı (bəlkə də titullu) bu hakim əyan nəslindən idi. Hacı 

Xəlifə onu "ġirvan hökmdarı" adlandırmıĢdır. Sasani hökmdarından vassal asılılığında olan 

həmin Ģəxs elə ilk ərəb hücumundan sonra yeni iĢğalçılara hərbi yardım göstərmək və 

vergi ödəmək Ģərtlərilə tabe oldu. Lakin çox keçmədən Ģimal sərhədlərinin 

mühafizəsində ərəblərə yardım göstərməyə razılıq vermiĢ ġirvanın sərhəd bölgələri 

əhalisi vergidən azad edildilər. Bu imtiyaz "evdə qalan və düĢmənlə döyüĢməyə 

getməyən" Ģəxslərə Ģamil edilmird i.  

Həmin vaxtdan etibarən demək olar bütün Arran kimi, ġirvan da ərəblərdən 

asılı vəziyyətə düĢdü. Onu da qeyd etməliyik ki, əgər VIII əsrin əvvəllərinədək keçmiĢ 

Sasani ġirvanĢahlarının varis lərinə yeni ərəb üsuli-idarəsində müəyyən vəzifələr 

(əsasən vergi yığıcısı) tapĢırılırdısa, Xilafət hakimiyyətinin Cənubi Qafqazda 



247 
 

möhkəmləndiyi həmin dövrdən etibarən burada da yerli sülalələrin nümayəndələri qəti 

surətdə hakim vəzifələrdən uzaqlaĢdırıld ı, ərəb Arran vilayətinin tərkibində olan 

ġirvan Xilafət mərkəzindən təyin olunmuĢ caniĢinlər tərəfindən idarə edilməyə 

baĢlanıldı. 

Lakin ərəb mənbələrindəki məlumatlardan aydın olur ki, yerli feodalların bir 

çoxu öz malikanələrində yaĢamaqda davam edir, Albaniyada yerli dövlət hakimiyyəti 

ləğv edildikdən sonra ərəb hakiminə tabe olsalar da hərə öz mülkünü müdafiə edirdi. 

Mənbələr VIII əsrin sonunda (798-799) "ġirvan məliki" adlandırılan bu cür yerli 

feodallardan ġammax ibn ġücanın adını çəkir. Müsəlman imperiyasının bütün 

ərazisində, o cümlədən Arranda yayılmıĢ Xilafət əleyhinə çıxıĢlardan istifadə edən 

ġammax görünür, mərkəzin tabeliyindən çıxa bilmiĢ, lakin çox keçmədən "Azərbaycan, 

ġirvan və əl-Bab" vilayətlərinin yeni hakimi Yəzid ibn Məzyəd əĢ-ġeybani 

tərəfindən devrilmiĢdi. Yeni hakim nəinki qiyam qaldırmıĢ əhalini sakitləĢdirə bildi, 

eləcə də Arran üzərinə növbəti hücum çəkmiĢ  xəzərləri də geri çəkilməyə məcbur etdi. 

Qaynaqdakı məlumata görə, "onun gəliĢilə xalq sakit ləĢdi, ölkədə qayda-

qanun bərpa olundu. O, nizarilərlə yəmənilərin (yəni, Ərəbistanın Ģimalından və 

cənubundan olan, düĢmənçilik edən qəbilələrin) hüquqlarını eyniləĢdirdi, məliklərin və 

batriklərin oğlanları ilə yazıĢmalara baĢladı, onlarda böyük ümidlər oyatdı. Beləliklə, 

ölkə sakit ləĢdi". Yəzid ibn Məzyəd ömrünün sonuna - 801-ci ilədək Bərdədə qaldı 

və bu Ģəhərdə dəfn edildi.  

Beləliklə, eyni bir zamanda Xilafətin bütün Qafqaz mülklərini idarə edən, 

"ġirvan məliki" titulunu daĢıyan ilk rəsmi ġirvan hökmdarı ərəb rəbia qəbiləsinin 

Ģeyban nəslindən olan Yəzid ibn Məzyəd əĢ-ġeybani olmuĢdur. 

Yəzid ibn Məzyədin oğulları Əsəd, Xalid və Məhəmmədin, eləcə də 

nəvələrinin fəaliyyəti Xilafətin bu bölgəsi ilə bilavasitə bağlı olmuĢdur. Onların adına 

kəsilmiĢ pullardan görünür ki, böyük oğlu Əsəd çox güman, 802-ci ilədək, 

Məhəmməd isə 803-cü ilədək burada hakimlik etmiĢlər. Məhəmməd ġamaxı qalasını 

ələ keçirmiĢ, sonralar həmin qalada onun övladları yaĢamıĢdır. 

Bu illərdə Xilafətin mərkəzində hakimiyyət uğrunda gedən çəkiĢmələr 

Cənubi Qafqazdakı hadisələrə də təsir göstərir, burada da mərkəzi hakimiyyətə qarĢı 

hərəkat gündən-günə güclənir. Bu məqamda Xalid ibn Yəzid Xilafət lehinə böyük 

fəallıq nümayiĢ etdirmiĢ, təxminən 20 il ərzində (844-cü ilədək) üç dəfə Azərbaycan, 

Arran və Ərminiyə hakimi vəzifəsinə təyin olunmuĢdu. 

Əl-Yəqubinin məlumatına görə, Xalid ibn Yəzidin ölümündən sonra "ölkənin 

vəziyyəti əvvəlkinə nisbətən daha da pisləĢdi". Mütəğəlliblərə qarĢı müharibəyə 

onun oğlu Məhəmməd göndərildi. 851-ci ildə Bab əl-Əbvab Ģəhəri və onun 

ətrafındakı yerlər iqta kimi Məhəmmədə verild ikdən sonra o, ġirvana gələrək, əl-

Babla qonĢuluqda yaĢayan "kafirlər" üzərinə yürüĢlər etdi. Bu yürüĢləri o, 242/856-cı 

ildə Buğa əl-Kəbirin yardımı ilə Azərbaycan, Arran və Ərminiyə hakimliyinə bərpa 

olunanadək davam etdirdi. 

Az sonra Məhəmməd ibn Xalid ölkənin idarəsi iĢindən əl çəkərək, 



248 
 

mənbələrdəki  məlumata görə, əsasını  qoyduğu,  arxeolo ji materiallara görə yalnız 

bərpa etdirdiyi Gəncədə qərarlaĢdı. Bu zaman onun qardaĢlarından biri - Heysəm 

ibn Xalid müstəqil olaraq ġirvanı, d igər qardaĢı Yəzid isə Layzanı idarə edird ilər. 

Digər vilayətlərdə də Məzyədilər nəslinin nümayəndələrinin hakimlik etd iyini 

güman etmək olar. 

861-ci ildə ġirvan hakimi Heysəm, xəlifə əl-Mütəvəkkilin öldürülməsi və 

türklərin fəaliyyəti ilə əlaqədar Bağdadda baĢ verən qarıĢıqlıqdan istifadə edərək, 

"ġirvan iĢlərində müstəqilləĢdi" və Məzyədilər arasında ilk dəfə qədim "Ģirv anĢah" 

titulunu qəbul etdi; onun qardaĢı Yəzid isə LayzanĢah oldu. 

Qeyd etmək lazımdır ki, ĢirvanĢahlar tarix boyu istiqlal uğrunda mübarizə 

aparmıĢ və ölkəni əsasən müstəqil surətdə idarə etmiĢlər. Lakin  ġirvan bu və ya 

digər iĢğalçının hakimiyyəti altına düĢdükdə, ĢirvanĢahlar vassal asılılığ ında olmuĢ 

və öz süzerenlərinə verg ilər ödəmiĢlər.  

MənĢəcə ərəb olan ilk Məzyədilərin hakimiyyəti qədim bütpərəstlik 

inamların ı mühafizə edən "kafir qonĢulara" qarĢı yürüĢlərlə əlamətdar idi. Söz yox 

ki, tabeliklərində olan ərazini geniĢləndirmək istəyi bu yürüĢlərdə dini 

təəssübkeĢlikdən heç də az rol oynamırd ı. 

Heysəmin ölümündən sonra hakimiyyət baĢına keçmiĢ oğlu Məhəmməd, 

eləcə də onun varisi II Heysəm ibn Məhəmməd "kafirlərə" qarĢı müharibələri 

davam etdirdilər. Lakin bu ĢirvanĢah öz qonĢularına qarĢı müharibələrlə 

kifayətlənmədi. O, ġirvanın iqtisadi və siyasi qüdrətinin artırı lması, dövlət 

sərhədlərinin möhkəmləndirilməsi üçün bir sıra tədbirlər həyata keçird i, paytaxtda 

məhsulun saxlanması üçün bir çox anbarlar tikdirdi, təbəələrinə münasibətdə 

ədalətli olmağa çalıĢdı. Bundan sonra əldə edilən bütün məhsul təzə anbarlara 

gətirilir, onun bir qismi Bab əl-Əbvabın sərhəd vilayətlərinin qazi və döyüĢçüləri 

arasında bölüĢdürülürdü. 

X yüzilin əvvəllərində ġirvanda baĢ  vermiĢ bir sıra mühüm hadisələr II 

Heysəm ibn Məhəmmədin oğlu Əli ibn Heysəmin hakimiyyət dövrü ilə bağlıdır. 

Hicri 300 (912)-cü ilində Əli ibn Heysəm əl-Babın əmiri ilə birlikdə qonĢu 

ġandanın (Dərbənddən Ģimalda və ya Ģimal-qərbdə yaĢamıĢ bütpərəst xalq ın 

ərazisi) "kafirlərinə" qarĢı yürüĢ etdi, lakin məğlubiyyətə uğrayaraq əsir düĢdü. 

Təxminən 913-914-cü illərdə ruslar AbĢeronun sahilinə və Bakıya hücum 

etdilər. Rusların yürüĢü ərəfəsində Bakı Ģəhərilə birgə AbĢeron yarımadası ġirvan 

ərazisində əhalinin sıx yaĢadığı yerdi. ġirvanĢahın böyük quru qoĢunu olsa da, hərbi 

dəniz donanması yox idi. Xəzər dənizində ġirvanın yalnız t icarət gəmiləri üzürdü. 

Ona görə, rusların hücumu nəticəsində "minlərlə müsəlman öldürüldü və suya 

batırıldı". Bu və bundan əvvəlki hərbi uğursuzluqlar ĢirvanĢah Əli ibn Heysəmin 

nüfuzuna ağır zərbə vurdu. QoĢununun xeyli hissəsinin məhvi ġirvan dövlətini zəiflətdi 

və hicri 305 (917)-ci ildə ĢirvanĢahın devrilməsi ilə nəticələndi. Layzan vilayətini idarə 

edən "layzanĢah" titullu yaxın qohumu Əbu Tahir Yəzid ibn Məhəmməd hökmdara qarĢı 

çıxaraq, onu və ailəsini qətlə yetirdi; ġirvan taxtına sahib olan Əbu Tahir Yəzid ġirvanı 



249 
 

Layzanla birlikdə öz hakimiyyəti altında birləĢdirərək "ĢirvanĢah" titulunu mənimsədi. 

Qeyd etmək lazımdır ki, LayzanĢah hələ bundan əvvəl ġirvanla həmsərhəd 

olan Muğaniyəni (Kür çayından Ģimalda, Girdimançay, Göyçay və Türyançay çaylarının 

aĢağı axarı boyunca uzanmıĢ ərazini), Xursanı (ġabran məntəqəsinə uyğun gəlir; 

mənbələrdə ġirvan hakiminin sahil qəsri XurĢa, Xurse barədə məlumatlar vardır), 

Vardanı - Zədəni (Samurla Qudyalçay arasında yerləĢmiĢ Məsqətə uyğun gəlir) özünün 

Layzandakı mülkü ilə birləĢdirə bilmiĢdi. ġirvanı tabe etməklə Əbu Tahir ġirvanın 

sərhədlərini cənubda Kür çayına, Ģimalda isə Dərbəndədək geniĢ ləndirdi. 

ġirvanĢahlar dövlətinin paytaxtı ġamaxı Əbu Tahir Yəzidin adı ilə Yəzidiyyə 

adlandırıldı. Bir il keçmiĢ, Ģəhər bir qədər də möhkəmləndirildi və yenidən quruldu. 

Məhz bu illərdə ġirvan əl-Babla birlikdə Cənubi Qafqazda Xilafət hakimiyyətini təmsil 

edən Sacilərə bac verirdi. 928-ci ildə Yusif ibn Əbu-s-Sacın ölümündən sonra 

hakimiyyət onun qulamlarının əlinə keçdi. Həmin qulamlardan Muflih 932-ci ildə Salari 

nəslindən olan Deysəmin təqiblərindən qaçaraq, ĢirvanĢaha sığınmıĢ, lakin xoĢagəlməz 

hallardan ehtiyat edən ĢirvanĢah qulamı Deysəmə təslim etmiĢdi.  

943-cü ildə ruslar yenidən ġirvana hücum etdilər. Güman etmək olar ki, 

913-cü ildə Əli ibn Heysəmin uğradığı ağır məğlubiyyəti unutmamıĢ Əbu Tahir bu dəfə 

ruslarla döyüĢə giriĢmədi. 

Əbu Tahir Yəzidin hakimiyyəti zamanı Dərbənddə də bəzi mühüm hadisələr 

baĢ verdi: Ģəhər əhalisi öz əmirinə qarĢı üsyan edərək, onu Ģəhərdən qovdu, sonra isə 

Dərbəndi ġirvana birləĢdirmək xahiĢilə ĢirvanĢaha müraciət etdi. ġirvanĢahlar bu Ģəhəri 

Sasani hakimiyyəti dövründən ənənəvi olaraq özlərinin irsi mülkü hesab edirdilər. Onlar 

Ģəhərə dəfələrlə hücum etmiĢ, onu ələ keçirmiĢ, Dərbəndin irsən ĢirvanĢahlara məxsus 

olduğunu bildirmiĢdilər. Lakin bu zaman Dərbənddə də artıq ərəb mənĢəli HaĢimilər 

sülaləsi hakimiyyət baĢında idi. Əbu Tahir Yəzid öz oğlunu Dərbəndə göndərdi, lakin 

çağırılmamıĢ hakim tezliklə Ģəhərdən qovuldu. QəzəblənmiĢ Əbu Tahir Dərbəndə tərəf 

hücum edib, bu yerləri qarət etdi. 

Həmin ildə Salarilər ġirvana hücum etdilər. Güman etmək olar ki, onlar 

ĢirvanĢahın ruslara qarĢı qeyri-fəal hərəkətlərindən narazı qalmıĢ, həmçinin ġirvanı 

özlərinə tabe etmək fikrinə düĢmüĢdülər. MünaqiĢə Salarilərlə sülh bağlanması, əvvəllər 

Sacilərə verildiyi kimi Salarilərə də vergi ödənilməsi öhdəliyinin qəbul edilməsi ilə 

nəticələndi. 

337/948-ci ildə təqribən 33 il hakimiyyət baĢında olmuĢ ĢirvanĢah Əbu Tahir 

Yəzid vəfat etdi. Hakimiyyətə hələ atasının sağlığında Layzanın və ĢirvanĢahların irsi 

mülkü hesab edilən Təbərsəranın hakimi olan oğlu Məhəmməd ibn Yəzid gəldi. Səkkiz 

il hakimiyyətdə qalan bu ĢirvanĢah sələflərinin Ģimalda yaĢayan "kafir" qonĢulara 

hücum siyasətini davam etdirdi; 345/956-cı ildə o, çiçək xəstəliyindən vəfat etdi. 

Hakimiyyətə atasının sağlığında Layzan vilayətinin hakimi olmuĢ oğlu Əhməd ibn 

Məhəmməd gəldi. O, qardaĢı Heysəmin ġirvanda hakimiyyətə sahib olmaq cəhdlərini 

müdafiə edən Dərbənd hakiminə qarĢı müharibələr apardı. ġirvanĢah Əhməd 25 illik 

hökmranlıqdan sonra 370/981-ci ildə vəfat etdi; oğlu Məhəmməd ibn Əhməd ġirvan 



250 
 

taxtına çıxdı. O, qonĢu feodallara qarĢı təcavüzkar siyasət yeridir, bir sıra Ģəhərlərin 

(Qəbələnin və Bərdənin) ilhaqı yolu ilə öz dövlətinin ərazisini geniĢləndirməyə 

çalıĢırdı. 373/983-cü ildə Məhəmməd ibn Əhməd ġabranın qala divarlarını tikdirdi. O, 

11 ildən artıq müddət ərzində hökmranlıq etdikdən sonra 381/991 -ci ildə vəfat etdi. Onun 

qardaĢı Yəzid ibn Əhməd ġirvan taxtına sahib oldu. Yəzidin hakimiyyət illəri feodal 

ara müharibələri ilə əlamətdar idi. Bu ĢirvanĢah öz dövlətinin ərazisini 

geniĢləndirmək  məqsədilə  qonĢularına -Dərbənd, Qəbələ və ġəki hakimlərinə 

qarĢı müharibələr aparırd ı.  

1025-ci ildə Yəzidiyyədə atasının müavin i olan oğlu ƏnuĢirəvan Yəzidə 

qarĢı uğursuz qiyam qaldırdı, ələ keçirildi, həbsxanaya salındı, aclıq və 

susuzluqdan orada öldü. ġirvanĢah Yəzid isə 37 illik hökmranlıqdan sonra, 1027-ci 

ildə vəfat etdi. Onun uzunmüddətli hakimiyyətinin təqribən bütün illəri 

dərbəndlilərə qarĢı mübarizədə keçdi. 1025-ci ildə Dərbənd əmiri Mənsura öz 

qızını ərə vermiĢ Sərir hökmdarı da dərbəndliləri müdafiə ed irdi. Lakin tərəflərdən 

heç biri həlledici uğur qazana bilmədi.  

Bütün böyük müsəlman ailələrində olduğu kimi, Yəzidin ailəsində də 

hakimiyyətə sahib olmaq istəyən qardaĢlar və oğullar arasında daimi ixt ilaflar, 

çəkiĢ mələr baĢ verirdi. Məhz Yəzid in hökmranlığı dövründə paytaxtda ictimai 

çəkiĢ mələrin baĢ verməsi haqqında mənbələrdə ilk məlumata rast gəlirik. Güman 

etmək olar ki, həmin çəkiĢmələr uzunmüddətli, yorucu hərbi yürüĢlər və bununla 

əlaqədar əhalidən alınan vergilərin artmasının nəticəsi idi. 

Mülahizəyə görə, bu ĢirvanĢahın qədim hökmdarlar nəslindən olan bir 

qadınla izdivacı Yəzidilər sülaləsin in iranlılaĢ ması prosesinin baĢlanmasına gətirib 

çıxartdı. Əlbəttə, ġirvanda gedən bu prosesin baĢlanmasında Xilafət in 

zəifləməsindən sonra ayrı-ayrı yerlərdə Ġran mənĢəli yerli sülalələrin yenidən 

hakimiyyətə gəlməsi, islamaqədərki Ġran mədəniyyət və ədəbiyyatının vaxt ilə 

Sasanilərin tabeliyində olan vilayətlərdə dirçəliĢi, eləcə də "Ģuubi" meyilli 

vətənpərvər ziyalı iranlıların apardıqları təbliğat az rol oynamadı. ġirvan tarixin in 

görkəmli tədqiqatçılarından V.F.Minorskinin haqlı qeydinə görə, "Sasani dövrü 

nisgili şeybani nəslindən olan ərəb soy kökü haqqındakı xatirələrdən daha cəlbedici 

oldu". 

Yəzid in oğulların ın adları da ĢirvanĢahların qədim Ġran nəsli ilə bağlılığ ını 

nümayiĢ etdirməli id i. Onlardan biri - Mənuçehr ali hakimiyyətə 1027-ci ildə sahib 

oldu. Onun hakimiyyəti dövründə də, dərbəndlilərlə art ıq ənənə halını almıĢ 

mübarizə Məsqətdə yerləĢən bir qəsrin üstündə 1029-cu ildə yenidən davam 

etdirildi. Mənuçehrin qoĢunu darmadağın edildi. 

1030-cu ildə dərbəndlilər ġirvana hücum edərək, onun bir sıra yaĢayıĢ 

məntəqələrini viran qoydular.  

Həmin il ruslar 38 gəmi ilə ġirvan sahillərinə yan aldılar. Mənuçehrin hərbi 

dəstəsi onları Bakı yaxınlığında qarĢıladı. ġirvan qoĢununu darmadağın edən ruslar sahil 

boyu aĢağı gedərək, Kür çayına daxil oldular. Mənuçehr rusların irəliləməsinin 



251 
 

qarĢısını almaq üçün Araz çayının qarĢısını kəsməyi əmr etdi. Lakin bu döyüĢ 

Ģirvanlıların məğlubiyyəti ilə nəticələndi. Bununla belə, Mənuçehr, görünür, rusların 

Araz boyu yuxarı irəliləməsinin qarĢısını ala bildi. 

Ġki il sonra sərirlilər və alanlar ġirvana hucum edib, 10 gün ərzində 10 mindən 

çox adam qırmıĢ, qarətlər törətmiĢdilər. Lakin geri qayıdarkən, dərbəndlilər bütün 

keçidləri qapayaraq, onların yollarını kəsmiĢ, qırıb-çatmıĢ, zəbt etdikləri qənimətləri 

əllərindən almıĢdılar. 

Ölkəni viran qoymuĢ aramsız müharibələr, əl-Babla aparılan çəkiĢmələr, siyasi 

qeyri-sabitlik ġirvanda baĢ verən ictimai çaxnaĢmalara səbəb olmuĢ, ĢirvanĢahlar ailəsi 

daxilində parçalanmanı dərinləĢdirmiĢdi. Bizə naməlum səbəblər üzündən 

Mənuçehrdən gizlənən qardaĢı Əbu Mənsur onun arvadı, Gəncə əmiri Fəzl ibn 

Məhəmmədin qızı Sitt ilə əlaqəyə girərək, Mənuçehri öldürmüĢ və beləliklə, ġirvan 

səltənətinə yiyələnə bilmiĢdi. Çox güman ki, bu hadisədə ĢirvanĢah Mənuçehrin bəzi 

əməlləri ilə razılaĢmayan Arran hakimlərin in də əli vardı.  

Beləliklə, 425 (1034)-ci ildə Əbu Mənsur ibn Yəzid ġirvan taxt ına çıxd ı və 

çox keçmədən mərhum qardaĢının dul qalmıĢ arvadı ilə evləndi. O, 10 il ġirvanı idarə 

etdi, əl-Baba sahib olmaq uğrunda bu Ģəhərin əmirinə qarĢı müharibələr apardı və 

435/1043-cü ildə vəfat etdi. Hakimiyyət onun qardaĢı Qubad ibn Yəzidin əlinə keçdi. 

Oğuz türklərinin hücumlarından ehtiyat edən yeni ĢirvanĢah 437 (1045)-ci ildə dövlətinin 

paytaxtı Yəzidiyyənin ətrafına möhkəm daĢ divarlar çəkdirdi, dəmir qapılar qoydurdu. 

Qubadın ölümündən (441/1049) sonra hakimiyyətə onun qardaĢı oğlu 

Buxtnassar Əli ibn Əhməd gəldi. Onun Ġran-Suriya mənĢəli tipik xristian adı (Buxtnassar, 

yəni "xristianı xilas etdi") ĢirvanĢahların xristian sərirlilərlə izdivacları ilə bağlıdır. Əmisi 

Sallar ibn Yəzid təqribən 441 (1049)-cu ildə Buxtnassarı taxtdan salaraq qətlə 

yetirmiĢdi. Mənbələr Əbuləsvar ġavurun qızı ilə evlənmiĢ Salların ġəddadilərlə, habelə 

ġam (Suriya) və Məyyafariqin hakimləri ilə də siyasi əlaqələr saxlaması haqqında 

məlumat verir. Buna öz mədhiyyələrindən birində Ģair Xaqani də iĢarə etmiĢdir. 

1053-cü ildə Sallar Maluq qalasına hücum edərək, zor gücünə onu ġəki 

hakimindən almıĢ, qalanı möhkəmləndirmiĢ, orada özünün hərbi hissəsini, ərzaq 

ehtiyatını və silahlarını yerləĢdirmiĢdi. Görünür, qalanın strateji əhəmiyyəti Salları qala 

ətrafında möhkəmləndirilmiĢ Ģəhərcik salmağa, orada came məscidi tikdirməyə, öz 

adamlarını yerləĢdirməyə vadar etmiĢdi. ġirvanĢah məhz bu məntəqədən "kafirlərin" 

üzərinə hücumlar edir və onların ölkəyə müdaxiləsinin qarĢısını ala bilirdi.  

ġirvanĢah Sallar 15 il hökmranlıqdan sonra 1063-cü ildə vəfat etdi. 

Hakimiyyət baĢına hələ atasının sağlığında dövlət iĢlərini aparan oğlu Fəribürz gəldi. 

Onun hakimiyyəti illərində Arranın ġəddadi hakimləri, gürcü hökmdarları və Dərbənd 

əmirlərilə bir sıra feodal müharibələri baĢ verdi. 1064-cü ildə ġirvanĢah ağır Ģərtlər 

əsasında ġəddadi hakimi ġavur ibn Fəzllə sülh müqaviləsi bağlamağa, 40 min dinar 

məbləğində təzminat ödəməyə məcbur oldu. 

1066-cı ildə ġirvanda əhali arasında çıxıĢlar oldu. Güman etmək olar ki, 

Ģirvanlıların bu çıxıĢları hökmdarın ötən illərin xəracını tələb etməsilə əlaqədar baĢ 



252 
 

vermiĢdi. Fəribürz üsyançıları əzmək üçün həmin illər ġirvan ordusunda xidmət edən 

muzdlu döyüĢçülər dəstəsindən istifadə etdi. Bu döyüĢçülər müxtəlif millətlərdən 

(xəzər, rus, lakz, diduvanlılar, erməni və b.) yığılırdı. Nəticədə üsyan baĢçıları 

amansızcasına cəzalandırıldılar: bəziləri çarmıxa çəkildi, qalanları isə xərac ödəmək 

Ģərtilə həbsxanaya salındılar. 

1066-cı ildən baĢlayaraq hələ həmin əsrin 30-cu illərində ayrı-ayrı dəstələrlə 

ġirvana müdaxilə edən oğuz türkləri ölkəyə hücum edərək, köç yerlərini qarət etdilər 

və böyük qənimətlə geri qayıtdılar. Belə hücumların qarĢısını almaq üçün Fəribürz 

böyük məbləğdə bac verməli olurdu. Həmin ilin sonunda türklərin baĢçısı Qara Tegin 

ġirvana ikinci dəfə yürüĢ etdi. Mühasirə olunmuĢ Yəzidiyyənin ətrafları, sonra isə Bakı 

talan və qarətlərə məruz qaldı. Lakin türklər Yəzidiyyənin müdafiəsini yara 

bilmədilər. 

1067-ci ildə Qara Tegin və Qaymas (Qıymas) yenidən ġirvana qayıtdılar. 

Lakin bu dəfə ġirvanĢah əmisi qızını Qara Teginə ərə verməklə türklərlə dil tapa bildi. 

Bu hadisə türklərin ġirvana hücumlarını müvəqqəti olaraq dayandırdı.  

Həmin ilin sonunda Səlcuq soltanı Alp Arslan Arran və ġirvan ərazilərinə daxil 

oldu. Onun bu müdaxiləsi hadisələrin gediĢində yeni mərhələ demək idi. Fəribürz 

ġəddadi hakimi Fəzlin yolu ilə gedərək, soltana hədiyyələr verdi, öz xidmətini təklif 

etdi və əvəzində Alp Arslanın himayəçiliyi üçün təminat aldı. 

Mənbələrdəki məlumat göstərir ki, "nəinki hücumların təhlükəli günlərini 

yaĢamıĢ, habelə sülaləsinin hüquqlarını möhkəmləndirmiĢ" Fəribürz öz hakimiyyətini 

Arranda da bərqərar etdi; indi onun tabeliyindəki torpaqlar Muğandan dənizə çatırdı: 

Qumık, alanların ölkəsinədək Sulvar ərazisi onun əlinə keçmiĢ, ləzgilər, abxazlar (yəni 

gürcülər) tabe edilmiĢ, Arranla birlikdə Gəncə fəth olunmuĢdu. Fəribürzün bütün 

həyatı qonĢu ərazilərin iĢğalına, ġirvan dövləti sərhədlərinin geniĢləndirilməsinə həsr 

edilmiĢdi. 

ġirvan ölkəsini vassal tabeliyə salmıĢ səlcuqilər ĢirvanĢahların hakimiyyətini 

zəiflədə bilmədilər. Artıq XI əsrin sonunda ġirvanda siyasi yüksəliĢin baĢlanğıcı nəzərə 

çarpırdı. Bu yüksəliĢ XII əsrədək davam etdi. XII yüzildə ġirvanĢahlar dövləti özünün 

çiçəklənmə dövrünə qədəm qoydu. 

Fəribürzdən sonra hakimiyyət növbə ilə onun iki oğlunun -II Mənuçehrin 

və I Əfridunun əlinə keçdi. II Mənuçehr hakimiyyətə 498/1096-cı ildə gəlmiĢdi. 1105-

1120-ci illər arasındakı dövrdə II Mənuçehrin hökmranlığı baĢa çatmıĢ və I Əfridunun 

hakimiyyəti baĢlanmıĢdı. Adına kəsilmiĢ pullardan və bir epiqrafik yazıdan baĢqa II 

Mənuçehr haqqında hələlik heç bir məlumat yoxdur. Təxminən 505/1111-ci ildə 

Əfridunun oğlu III Mənuçehr gürcü Ģahzadəsi Tamarla evləndi. Bir qızını Bizansa, 

digərini isə ġirvana ərə vermiĢ gürcü hökmdarı Qurucu David ĢirvanĢahla dil tapıb, 

səlcuqlar əleyhinə mübarizədə onun yardımından istifadə etmək fikrində idi. Lakin 

Əfridun əvvəlki kimi, türklərə daha çox meyil göstərirdi. Bəlkə də buna görə gürcü 

hökmdarı və onun oğlu Demetre qohumluq əlaqələrinə və ittifaqa baxmayaraq, 

ĢirvanĢaha qarĢı fəal hərəkətə baĢlayıb, ġirvanın bir sıra Ģəhərlərini ələ keçirdilər. 



253 
 

Gürcülərin hücumu ĢirvanĢahın qüvvələrini zəiflətdi. Az sonra Dərbənddə növbəti 

müharibə baĢlandı. 514/1120-ci ilin noyabrında baĢ vermiĢ döyüĢdə Əfridun öldürüldü, 

ordusu isə darmadağın edildi. Onun oğlu III Mənuçehr 514/1120-555/1160-cı illər 

arasında dövləti idarə etdi. III Mənuçehrin hakimiyyəti zamanı geniĢ miqyaslı abadlıq 

iĢləri aparıldı - qədim Bakının qala divarları ucaldıldı, Kür çayı üzərindəki Bağilan 

bəndi yenidən quruldu, köhnə Ģəhərlər möhkəmləndirildi, yeni Ģəhərlər salındı. 

III Mənuçehrin Ġraq Səlcuqilərindən asılılığı sikkələr üzərindəki yazılardan 

görünür. Lakin 1121-ci ildə Trialetdə, Didqor döyüĢündə səlcuq soltanının birləĢmiĢ 

qoĢunlarının darmadağın edilməsi və bir il keçmiĢ IV Davidin Tiflis və Dmanisi 

Ģəhərlərini tutmasından sonra ĢirvanĢah soltanla əlaqəni pozub, gürcülərin tərəfini tutdu; 

soltan xəzinəsinə ildə 40 min dinar məbləğində vergini ödəməkdən imtina etdi, soltana 

tabe olmaqdan boyun qaçırdı. Bu addım soltan Mahmudun 517/1123-cü ildə ġirvana 

hücumu və ĢirvanĢahın əsir edilməsi ilə nəticələndi. Soltanın öz qoĢunları ilə ġirvanı 

tərk etməsindən az sonra ġirvana qarĢı iĢğalçı siyasətini davam etdirən IV David yerli 

hakimiyyətin müdafiə qabiliyyətinin zəifliyindən istifadə edərək, ölkəyə bir neçə dəfə 

hücumlar etdi, həmin ilin iyun ayında Gülüstan qalasını tutdu, sonrakı ilin aprelində 

ġabrana hücum edərək, onun müdafiəçilərini amansızcasına qırdı, avqustunda isə 

ġamaxı Ģəhərini, Buğurd qalasını və ətraf bölgələri ələ keçirdi, orada güclü hərbi hissələr 

yerləĢdirdi. ġirvanın gürcülər tərəfindən 5 ay davam edən iĢğalı 1125-ci il yanvarın 

24-də IV Davidin qəfil ölümü ilə baĢa çatdı. Bu hadisədən dərhal sonra III Mənuçehr 

ġirvanda öz hakimiyyətini bərpa etdi. ġirvanĢahlarla IV Davidin oğlu I Demetrenin 

baĢçılıq etdiyi gürcü hökmdar sülaləsi arasında sülh və dostluq münasibətləri dövrü 

baĢlandı. 

ġirvanın öz istiqlaliyyətini bərpa edə bildiyi bu illərdə ġirvanĢahlar dövləti III 

Mənuçehrin baĢçılığı ilə gücləndi və çiçəkləndi. ġirvanın bu tərəqqi dövrü Səlcuq 

imperiyasının tənəzzülü zamanına düĢdü. Bu dövrdə Mənuçehr öz dövlətini xeyli 

möhkəmləndirdi. ġirvan sərhədlərini geniĢləndirmək məqsədilə qonĢu ölkələrə 

yürüĢlər təĢkil etdi, çox güman, IV Davidin Gürcüstanda yerləĢdirdiyi qıpçaqların 

qiyamını da o yatırdı, Arranı fəth etdi. 

III Mənuçehrin hakimiyyətinin son illərində ġirvanda vəziyyət pisləĢdi, 

ġirvanĢahın əleyhinə təĢkil olunmuĢ qəsdin üstü açıldı. Dövlət çevriliĢi təhlükəsini 

aradan qaldıran hökmdar bir çox Ģəxs ləri vəzifələrindən kənar etdirib, zindana saldırdı 

və ya sürgünə göndərtdirdi. 

1160-cı ilin sonunda III Mənuçehr qəflətən vəfat etdi. Onun ölümü ölkədə çox 

da uzun sürməyən siyasi böhrana və parçalanmaya səbəb oldu. Sarayda hakimiyyət 

uğrunda mübarizə qızıĢdı. III Mənuçehrin yerini tutmuĢ Əfridun oxla öldürüldü. 

Hakimiyyət uğrunda mübarizəyə III Mənuçehrin arvadı Tamar da qoĢulmuĢdu. 

Ġki oğlu arasında gedən siyasi çəkiĢmədə kiçik oğluna üstünlük verən Tamar onun 

səltənət taxtına yiyələnməsi üçün hər cür vasitəyə əl atdı, hətta qıpçaqlara arxalanaraq, 

ġirvanı Gürcüstanla birləĢdirməyə cəhd də göstərdi. Lakin hakimiyyət, Eldənizlərin 

köməyi ilə ġirvan taxtına sahib ola bilmiĢ böyük qardaĢın - Axsitanın əlinə keçdi. 



254 
 

Tamar ġirvanĢahlar sarayını tərk etməli oldu. Gürcüstana qayıdaraq, Tiqvada 

monastırının əsasını qoydu və çox keçmədən orada öldü.  

I Axsitanın hakimiyyət dövrü ġirvan dövlətində iqtisadiyyatın böyük yüksəliĢi, 

Ģəhərlərin çiçəklənməsi, sənətkarlığın və ticarətin inkiĢafı ilə əlamətdar idi. Bu dövr nisbi 

sakitlik, A xsitanın ana qohumları vasitəsilə bağlı olduğu qonĢu Gürcüstanla sülh və dost-

luq münasibətləri dövrü olmuĢdur. Hətta ġirvanĢah gürcü hökmdarı III Georginin 

hakimiyyəti əleyhinə çıxıĢ edən feodalların və Ģahzadə Demnanın üsyanını yatırmaqda 

ona yardım da göstərmiĢdi. 

Ġraq Səlcuq soltanlığının üstünlüyünü baĢa düĢən Axsitan soltana xərac verir, 

səlcuq soltanlarının adlarını sikkələrdə zərb etdirirdi. Lakin ġirvan dövlətinin vassal 

asılılığı formal səciyyə daĢıyırdı. XII əsrin II rübündən monqol hücumlarınadək olan dövr-

də ĢirvanĢahlar güclü mərkəzləĢdirilmiĢ dövlətin tam hüquqlu və müstəqil hökmdarları 

olmuĢlar. ġirvanĢah Axsitanın, gürcü hökmdarı III Georginin və o vaxt onun qonağı 

olan Bizans Ģahzadəsi - Andronik Komnenin baĢçılıq etdikləri ġirvan-gürcü qoĢunları 

1174/75-ci ildə rusların və qıpçaqların ġirvana yürüĢünün qarĢısını almaqda fəal iĢtirak 

etdilər. 

Təxminən 1191-ci ildə Axsitan öz kürəkəni, atabəy Cahan Pəhləvanın oğlu 

Əmir Əmiran Ömərlə birləĢərək onun atabir qardaĢı, Eldəniz hökmdarı atabəy Əbııbəkrə 

qarĢı çıxıĢ etdi, lakin Beyləqan yaxınlığında məğlubiyyətə uğradılaraq Arrandan 

qovuldu. 

Elə həmin illərdə ġamaxıda baĢ vermiĢ zəlzələ nəticəsində xeyli əhali, o 

cümlədən ġirvanĢahın arvadı Ġsmətəddin, oğlu və varisi Mənuçehr, Əmir Əmiran 

Ömərin arvadı olan qızı və o biri qızları da həlak oldular. ġamaxı dağıldıqdan sonra 

ġirvanĢah öz iqamətgahını Bakıya köçürərək, Əmir Əmiranla birlikdə III Georginin qızı 

Tamardan yardım almaq üçün Tiflisə gəldilər. Tamar atabəy Əbubəkrə qarĢı çıxıĢ 

etməyə razılıq verdi. 1195-ci il iyunun 1-də birləĢmiĢ ġirvan-gürcü qoĢunları ġəmkir 

ərazisinə daxil oldular. ġəmkir yaxınlığında baĢ vermiĢ döyüĢdə məğlub edilən 

Əbubəkr Beyləqana qaçdı. Müttəfiq qoĢunları Arranın və Azərbaycanın bir sıra Ģəhər və 

qalalarını ələ keçirdilər. Bu hadisələrdən sonra öz qoĢunları ilə ġirvana qayıdan 

Axsitan, çox keçmədən, 593/1196-1197-ci ildə vəfat etdi. Axsitanın 37 illik 

hakimiyyəti ərzində apardığı daxili və xarici siyasət, mərkəzi hakimiyyətin güclənməsi 

ġirvanĢahlar dövlətinin s iyasi, iqtisadi və mənəvi həyatının inkiĢafı üçün əlveriĢli zəmin 

yaratdı. XII əsrdə ġirvanın ictimai və mənəvi həyatında baĢ verən dirçəliĢ ġirvan 

cəmiyyətinin bütün əvvəlki inkiĢafından irəli gələn tarixi qanunauyğunluq idi. 

ġamaxı zəlzələsindən sonra oğul varisi qalmayan I Axsitanın ölümündən 

keçən təxminən 8 il ərzində ölkəni onun qardaĢı ġahənĢah, qardaĢı II Əfridunun oğlu 

Fəribürz və Axsitanın kiçik qardaĢı Fərruxzad idarə etdilər. Fərruxzaddan sonra 

hakimiyyət onun oğlu I GərĢəsbə keçdi. Tədqiqatçıların, çox güman haqlı fikrinə görə, 

ġirvanın hakim sülaləsinin bu nümayəndələri ölkənin parçalanması üzündən qısa 

müddət ərzində (1196/97-1204) eyni bir vaxtda, bəlkə də hərə öz mülkünü (ġamaxı, 

Dərbənd, Bakı, ġəki və Qəbələni) idarə edirdi. 



255 
 

III Mənuçehrin oğlu ġahənĢahın hakimiyyəti zamanından dövrümüzədək 

yalnız onun adı zərb edilmiĢ s ikkələr qalıb. "Məlik əl-müəzzəm" ləqəbi və 

"ĢirvanĢah" titulu təqribən 4 il (1196/97-1200/01) hökmranlıq etmiĢ bu ĢirvanĢahın 

müstəqil olduğunu təsdiq edir. Sikkələr əsasında təxmin etmək olar ki, 1200/01-ci ildə 

hakimiyyət II Əfridunun oğlu, ġahənĢahın qardaĢı oğlu II Fəribürzün əlinə keçmiĢdir. 

Onun adının zərb edildiyi sikkələrdəki "əl-adil", "cəmal əd-dünya və-d-din" ləqəbləri, 

"ĢirvanĢah" titulu bu ĢirvanĢahın da müstəqilliyini göstərir. 600/1204-cü ilədək ġirvan 

taxt-tacına sahiblik edən II Fəribürz xarici siyasi hadisələrdən və qohum gürcü 

hökmdarları ilə olan ittifaqdan istifadə edərək, bu dövrün digər ĢirvanĢahları kimi 

səlcuq soltanlarının, eləcə də Eldənizlərin ali hakimiyyətini tanımaqdan imt ina etdi. 

Ondan sonra hakimiyyətə I Asxitanın qardaĢı, III Mənuçehrin dördüncü oğlu I 

Fərruxzad y iyələndi. Ġndiyədək, çox qısa müddət ərzində Ģahlıq etmiĢ Fərruxzad ın 

öz adına zərb olunmuĢ sikkələr tapılmasa da, oğulları və nəvələrin in zərb 

etdirdikləri sikkələrdə, habelə ep iqrafik abidələrdə onun adı oxunur. 

1204-cü ildə Fərruxzadın  oğlu GərĢəsb hakimiyyətə gəldi. Onun xəlifə ən -

Nasirlə qoĢa çəkilən adı çoxsaylı aĢağı əyarlı sikkələrdə zərb edilmiĢdir.  

GərĢəsbin hakimiyyətin in son illərində (617/1220-1221) monqollar ilk 

dəfə Azərbaycanda göründülər. Cəbə Noyonun və Subutay Bahadırın baĢçılıq 

etdiyi 30 min nəfərlik monqol ordusu Azərbaycan, Arran və Gürcüstanın bir sıra 

Ģəhərlərini ələ keçirərək, ġirvana hücum etdi. Mühasirəyə düĢmüĢ ġamaxı ələ 

keçirildi, xarabazarlığa çevrildi, əhalisi məhv edild i. Sonra monqollar Dərbəndə 

doğru irəlilədilər, lakin hətta hiyləyə əl atsalar da, Dərbəndi ələ keçirə bilmədilər 

və Monqolustana qayıtdılar.  

1222-ci ildə gürcü hökmdarı Georgi LaĢa bacısı Rusudanla ĢirvanĢahın 

oğlu arasında bağlanılacaq nikah məclisində iĢtirak etmək üçün Bakıya gəldi. 

Lakin Georg i LaĢanın Bakıdakı ölümü bu nikahı pozdu. Gürcüstana qayıdan 

Rusudan isə hökmdar elan edild i.  

Monqollar ġirvandan getdikdən sonra onların Qafqaz yürüĢü zamanı 

darmadağın etdikləri qıpçaqlar cəmləĢərək, bu zaman əmir RəĢidin idarə etdiyi 

Dərbəndə hücum çəkdilər. Mənbələrdə RəĢid ĢirvanĢahın qardaĢı kimi qələmə 

verilmiĢdir. Qıpçaqlar h iylə ilə Dərbəndi ələ keçirdilər, RəĢid isə ġirvana qaçmalı 

oldu. Lakin çox keçmədən qıpçaqlar Dərbəndi talan edərək, o zaman gürcülərin 

zəbt etdiyi Qəbələyə doğru irəliləd ilər. Buranı da talan edərək Gəncəyə yollandılar. 

Sonra yenidən ġirvan istiqamət inə yönələn qıpçaqlar, oradan lakzların ölkəsinə 

müdaxilə etdilər. Qıpçaqların bu talançı hücumlarının qarĢısını yalnız ġirvan, 

Gürcüstan və baĢqa yerlərin əhalisi ala bild i. Dərbəndə qayıdan Əmir RəĢid 

Ģəhərdə qalmıĢ qıpçaqları da qılıncdan keçird i.  

619/1222-ci ildə Beyləqan gürcülərin hücum və qarətlərinə məruz qaldı.  

1225-ci ildə ġirvan və bütün Qafqaz xarəzmĢah Cəlaləddin  

Mənqburnunun hücum təhlükəsi qarĢısında olduğu bir zamanda monqolların, 

qıpçaqların, gürcülərin dağıdıcı yürüĢlərindən xey li zəifləmiĢ ġirvanĢahlar 



256 
 

dövlətində GərĢəsbin hakimiyyətindən narazı qüvvələr baĢ qaldırdı. Ġbn əl -Əsirin 

məlumatına görə, "622/1225-ci ildə ĢirvanĢaha qarĢı onun oğlu çıxıĢ etdi, atasını taxt-

dan saldı, onu ölkədən qovdu və hökmranlıq etməyə baĢladı. Səbəb o idi ki, [guya] 

ĢirvanĢah pozğun təbiətli, əxlaqsız və ədalətsiz bir adam olub, təbəələrinin mal və 

mülkünə əl uzadıb; bəziləri isə onun hətta qadın və azyaĢlı oğlanlara sataĢdığını da iddia 

edirdi. ġirvanĢahın adamlara olan zülmü artmıĢ, buna görə də qoĢunun bir qismi onun 

oğlu ilə dilbir olub, ġirvan hökmdarını ölkədən qovmuĢdu". Beləliklə, bu və digər 

bəhanə ilə baĢlayan qiyam nəticəsində GərĢəsb hakimiyyətdən məhrum edildi, yerinə 

isə onun oğlu ĢirvanĢah III Fəribürz adı ilə taxtda əyləĢdirildi. Yeni hökmdar tezliklə 

öz qoĢunlarının və təbəələrinin məhəbbətini qazandı. Lakin baĢ verən hərbi hadisələr 

III Fəribürz dövründə yaranan nisbi sabitliyi pozdu; bir tərəfdən, gürcülərin 

himayəsinə sığınmıĢ GərĢəsbə yardım etməyi qərara almıĢ gürcü qoĢunları ölkəyə 

soxuldular, digər tərəfdən isə xarəzmĢah ġirvana hücum etdi. Hadisələrin gediĢinə 

GərĢəsbin gürcü hökmdarı Rusudana verdiyi vəd də təsir etdi: qələbə müqabilində 

devrilmiĢ hökmdar ġirvanın yarısını gürcülərə verəcəyinə söz vermiĢdi. Min nəfərlik 

süvari ilə gürcülərin üç minlik qoĢununa qarĢı çıxan III Fəribürz ġamaxı yaxınlığındakı 

döyüĢdə düĢməni darmadağın etdi. Xilas olmuĢ gürcülərin yalnız çox cüzi hissəsi, özü 

də pis vəziyyətdə Gürcüstana qayıda bildi. Bu hadisədən sonra gürcülər, qanlı döyüĢdən 

zorla salamat çıxmıĢ GərĢəsbə ölkəni tərk etməyi təklif etdilər.  

1225-ci ildə xarəzmĢah Cəlaləddin Mənqburnu çoxsaylı qoĢunla Cənubi Qafqaz 

ölkələrinə hücum edib, gürcü ordusunu dağıtdı, Azərbaycanı və Arranı ələ keçirdi. 

XarəzmĢah, Fəribürzdən MəlikĢahın xəzinəsi üçün nəzərdə tutulmuĢ məbləğdə vergi 

tələb etdi. Aparılan danıĢıqlardan sonra ĢirvanĢah, Cəlaləddinin xəzinəsinə ildə 50 

min dinar vergi ödəməyə razılıq verd i. 

1227-ci ildə xarəzmĢah Cəlaləddin Tiflisin ikinci iĢğalından sonra, hələ 

1221-ci ildə, ən-Nəsəvinin məlumatına görə, "o zaman hələ güclü olan gürcülərin" ələ 

keçirdikləri ġirvan Ģəhərləri ġəki və Qəbələni geri qaytararaq, buraya öz adamını 

hakim təyin etmiĢdi. Elə həmin 1227-ci ildə xarəzmĢahın vəziri ġərəfəlmülk iqta 

hüququnda tabeliyində olan Beyləqan və Muğan torpaqları ilə yanaĢı ĢirvanĢahlara 

məxsus çayarası GuĢtəsbi vilayətini də tutdu və beləliklə ĢirvanĢahı bu yerlərdən aldığı 

gəlirdən məhrum etdi. Buna səbəb vəzirin düzlüyündən Ģübhələnən ĢirvanĢahın soltan 

xəzinəsi üçün nəzərdə tutulmuĢ 50 min dinarı vəzirə ödəməkdən imtina etməsi o ldu. 

XarəzmĢah, Tiflisi ələ keçirdiyi vaxt, I GərĢəsbin gürcülər tərəfindən girov 

saxlanılan oğlu SoltanĢahı əsirlikdən qurtardı. Qaynaqların yazdığından görünür ki, 

Cəlaləddin, sabiq ĢirvanĢahın bu yetim oğluna Ģahlara layiq münasibət göstərib, GuĢtəsbi 

vilayətini iqta kimi ona bağıĢladı. 

XarəzmĢahın ġirvana müdaxiləsindən ehtiyat edən Fəribürz soltanın 

qərargahına gəlib, onun özünə 500, vəziri ġərəfəlmülkə isə 50 türk atı bağıĢladı. 

ĠncimiĢ vəzirin təhrikinə baxmayaraq, soltan ĢirvanĢaha fəxri xələt verdi, onun 

mülkiyyət hüquqlarının təsdiq olunması haqqında fərmanı elan etdi, vergini 20 min 

dinar azaltdı. Bu yolla ġirvan hökmdarı öz müstəqilliyini saxlaya, ölkəsini isə müharibə 



257 
 

və dağıntılardan qoruya bildi.  

III Fəribürzün hakimiyyəti zamanı, 629 (1231-1232)-cu ildə, ölkə 

monqolların ikinci hücumuna məruz qaldı. Bundan keçən səkkiz il ərzində bütün 

Cənubi Qafqaz, o cümlədən ġirvan ələ keçirildi və böyük monqol imperiyasının 

tərkibinə daxil olundu. 

ġirvanĢahlar dövlətinin müstəqilliyinə son qoyuldu. 

 

 

 

§ 3. DƏRBƏND HAġĠMĠ ƏMĠRLĠYĠ 
 

Azərbaycanı tutmuĢ ərəblər "Bab əl-Əbvab" (və ya "əl-Bab" -"qapılar qapısı") 

adlandırdıqları sərhəd Ģəhəri Dərbəndi Xilafətin Qafqazdakı iri istinad məntəqəsinə 

çevirdilər. Uzun müddət bu Ģəhəri xəlifənin təyin etdiyi ərəb sərkərdələri idarə 

edirdilər. Onların baĢlıca vəzifəsi Ģimaldan olan hər bir hücumun, xüsusilə xəzərlərin 

müdaxiləsinin qarĢısını almaq idi. IX əsrin ortalarınadək bu vəzifə xüsusi təyinatla yerinə 

yetirilirdi, lakin 851 -ci ildə xəlifə əl-Mütəvəkkil Dərbəndi və onun ətraf vilayətlərini o 

zaman Azərbaycan, Arran və Ərminiyə hakimi olan Məhəmməd ibn Xalid ibn Yəzid əĢ-

ġeybaniyə iqta payı kimi bağıĢladı. 861 -ci ildə xəlifənin ölümündən sonra türklərin  

Bağdaddakı  fəaliyyəti  ilə  əlaqədar Xilafət ərazisində çaxnaĢmalar baĢ verdi. 

Müstəqilliyə can atan bir çox feodallar, o cümlədən Məhəmmədin mərkəzi 

hakimiyyətlə əlaqəsini tamam kəsərək, ġirvanı müstəqil elan etmiĢ qardaĢı Heysəm 

ibn Xalid bundan istifadə etdilər. Məhəmməd özü ö lkənin  idarəsi iĢindən əl çəkdi 

və Gəncəyə köçdü. Sonralar o, xə lifə əl-Müstəin (862-866) tərəfindən Bizansla 

sərhəddə Xilafət ordusunda xidmət etməyə çağırıld ı. 

869-cu ildə, qiyam etmiĢ türk əmirlərinə qarĢı Xilafət mərkəzində 

mübarizə aparıldığ ı bir zamanda, HaĢim ibn Suraka əs -Suləmi Dərbəndin müstəqil 

idarə edilməsinə nail oldu. O dövrün hadisələrini b izə çatdıran qaynaqda deyilir: 

"Əl-Mütəvəkkil öldürüldükdən sonra Xilafət parçalandığ ına, türk məvaliləri 

dövlətin idarəsini ələ keçirtd iklərinə görə, əl-Bab əhalisi və sərhədyanı vilayətlərin 

qazıları (yəni din uğrunda döyüĢən əsgərləri, -N.V.) bir yerə yığ ılaraq, HaĢimi öz 

əmirləri etdilər, ona böyük itaət göstərdilər". 

Ərəb və yerli qaynaqların baĢqa məlumatlarından aydın olur ki, HaĢimin  

sulaym nəslinə mənsub, mənĢəcə ərəb olan sələfləri hələ VIII əsrin I yarısında 

Dərbənd Ģəhərinin siyasi həyatında fəal rol oynamıĢ, onlardan biri Əsəd ibn Zafir 

əs-Suləmi 736-cı ildə xəlifənin  fərmanı ilə Dərbənd hakimi təyin edilmiĢdi. Onun 

digər xələflərin in, Harun ər-RəĢidin hakimiyyəti dövründə Dərbənd hakimi olmuĢ 

Nəcm ibn HaĢimin və onun Azərbaycan və Ərmin iyənin ərəb hakiminə qarĢı üsyan 

etmiĢ oğlu Həyyunun adları bu dövrdə Azərbaycanda baĢ vermiĢ böyük hadisələrlə 

bağlıdır. 

V.F.Minorskinin fikrincə, "HaĢimilərə Ģimal sərhədyanı vilayətinin  



258 
 

mühafizəçiləri kimi baxılsa da, ailə ənənələrinə görə onlar artıq yerli qəbilələrarası 

siyasətə qatılmıĢdılar. HaĢimin özü əldə etdiyi hakimiyyətinə görə onu dəs təkləyən 

və ya seçilməsinə razılıq verən həmvətənlərinə borclu idi; bu vəziyyəti onu ictimai 

iĢlərin həllində məsləhət ald ığı ağsaqqal və rəislərdən asılı vəziyyətə salırd ı". 

ġəhərin yüksək feodal dairələrin in yardımı və razılığı sayəsində 

hakimiyyətə gəlmiĢ müstəqil Dərbənd hakimi bu hakimiyyətin irsən onun 

övladlarına keçməsi hüququnu da təmin edə bilmiĢdi. Ġtaətə gəlməyən xristian və 

bütpərəst tayfaların əhatəsində yaĢayan bu Ģəhər-dövlətin ərazisi Ģəhərin 

divarlarından çox da uzaqlaĢ mırdı. Bu ərazin i yalnız d ivarlardan cənubda yerləĢən 

torpaqlar hesabına, Xəzər sahili boyunca geniĢləndirmək olardı. Lakin bu məhsuldar 

torpaq zolağı ĢirvanĢahları çoxdan özünə cəlb edirdi. Vaxtilə ulu babalarına iqta payı 

kimi verilmiĢ Dərbəndi özlərinin qanuni mülkü sayan ĢirvanĢahlar, HaĢimilər üçün daimi 

təhlükə olmuĢdular. 

Lakin Ģimaldan baĢ verən hücumlara sipər olan ən yaxın qonĢusu ilə 

münasibətləri pisləĢdirmək ġirvan üçün heç də həmiĢə sərfəli deyildi. Elə buna görə də 

ĢirvanĢah Heysəm ibn Məhəmməd ibn Heysəm bir neçə kənddən əldə edilən məhsulu bu 

məqsəd üçün nəzərdə tutulmuĢ xüsusi anbarlara dolduraraq, bu məhsulun Dərbəndin 

sərhəd zonada yaĢayan əhalisi arasında bölüĢdürülməsinə qərar vermiĢdi. Təbiidir ki, 

dərbəndliləri yedizdirən bu anbarlar onlan ġirvandan müəyyən qədər asılı vəziyyətə 

salmıĢdı. 

Bununla belə müsəlman torpaqlarının sərhədyanı zonasının mühafizəsini öz 

üzərinə götürən Dərbənd əmiri bütün ətraf bölgəni öz nəzarəti altında saxlamağa çalıĢırdı. 

Özünün 16 illik hakimiyyəti dövründə əmir HaĢim qonĢu Sərir torpaqlarına dəfələrlə 

uğurlu yürüĢlər etmiĢdi. Belə yürüĢlərdə əsas hərbi qüvvəni əmirin qulam adlandırılan 

Ģəxsi mühafızəçiləri, din yolunda vuruĢan könüllülər, eləcə də gəlmələr, muzdlu lar və 

b. təĢkil edird i. Əmirlərin daha çox etibar etdikləri qulamlar xüsusilə təhlükəli 

tapĢırıqların yerinə yetirilməsində istifadə olunurdular.  

Əmir HaĢimin ölümündən sonra hakimiyyət əvvəlcə onun cəmi bir il 

hakimiyyətdə qalan oğlu Ömərə, ondan sonra isə atasının qonĢu xristian və 

bütpərəstlər əleyhinə yönəldilmiĢ siyasətini davam etdirən o biri oğlu Məhəmmədə 

keçdi. Əmir Məhəmməd 30 ildən artıq davam edən hakimiyyəti dövründə qonĢu ġəndan 

ərazisinə bir neçə dəfə yürüĢ etdi. Türk tarixçisi MünəccimbaĢının məlumatına görə, bu yerin 

bütpərəst əhalisi "müsəlmanların qatı düĢməni" idi (XI-XII əsrlərdən sonra "ġəndan" adının 

izləri itir; artıq sonrakı əsrlərdə qaynaqlar onun yerində aşkucan və ya aşkuca xalqının 

adını çəkir. V. F. Minorskinin tədqiqatına görə, bu xalq coğrafi baxımdan, Ģübhəsiz, 

Dağıstanda olan indiki "AkuĢa"ya uyğun gəlir). ġəndan üzərinə ilk hücum 886-cı ildə baĢ 

verdi. Bu hücum nəticəsində Dərbənd əmiri ġəndana məxsus iki kəndi ələ keçirdi.  

Hələ IX əsrin 80-ci illərinin əvvəllərində həyati əhəmiyyətə malik Ģimal 

sərhədlərinin mühafizəsi üçün xəlifə xüsusi fərman vermiĢdi. Bu fərmana görə, Bakı 

neft mədənlərindən və duz yataqlarından əldə edilən gəlir əsas vəzifələri sərhədi 

qorumaq olan dərbəndlilərə verilirdi. Dərbənd döyüĢçüləri arasında bu gəliri xüsusi 



259 
 

təyin olunmuĢ Ģəxs - nazir (yəni "nəzarətçi") bölüĢdürməli id i. X əsrin əvvəllərində 

yeni nəzarətçi gəlirləri mənimsədi və hətta ġabran ətrafında Dərbəndə məxsus iki kəndi 

də ələ keçirdi. Maliyyə yardımından məhrum olmuĢ dərbəndlilər dolanmaq üçün ticarətə 

qurĢandılar və özlərinin hərbi mükəlləfiyyətlərinə laqeydlik göstərdilər. 

YaranmıĢ vəziyyətdən istifadə edən, öz əski qüdrətlərini hələ itirməmiĢ, 

ġəndan və Səririn müttəfiqi olan xəzərlər Dərbəndə yürüĢ etdilər, lakin əmir 

Məhəmmədin hərbi qüvvələrinin təzyiqi ilə  geri oturduruldular. 

Bu hadisədən sonra təyin olunmuĢ yeni nəzarətçi Bakı neftindən və duzdan 

əldə edilən illik gəliri yenidən sərhəd bölgəsinin mühafizəçiləri arasında 

bölüĢdürməyə baĢladı.  

905-ci ildə əmir Məhəmməd alanlar və xəzərlərlə müttəfiqlik edən, Ģəraitdən 

asılı olaraq ġirvan və Dərbəndin müsəlmanları ilə xoĢ münasibətlər saxlayan Sərir 

hakimi BuxtyiĢu ilə danıĢıqlara baĢlamağa cəhd göstərdi. Bu danıĢıqlar zamanı Sərir 

hakimi onun görüĢünə gəlmiĢ Dərbənd əmirini, habelə danıĢıqlarda iĢtirak edən on rəisi 

nəzarət altına aldırır, lakin tezliklə onları azad etdirməli olur. Güman etmək olar ki, 

Sərir hakimini bu hərəkətə onun müttəfiqi Xəzər xaqanı təhrik etmiĢdi.  

Bu hadisədən sonra, müsəlman ġirvanı ilə daha möhkəm əlaqələr 

yaradılmasının zəruriliyini dərk edən əmir Məhəmməd itaətə gəlməyən ġəndan üzərinə 

hücum etmək haqqında ĢirvanĢah Əli ibn Heysəmlə razılığa gəlir.  

909-cu ildə ġirvan və Dərbəndin birləĢmiĢ qoĢunları ġəndan üzərinə yeni 

hücuma keçirlər, lakin üçlüyün (ġəndan, Sərir və Xəzər xaqanlığı) hərbi qüvvələri 

tərəfindən məğlubiyyətə uğradılırlar. Əmirləri ilə birlikdə on min Ģirvanlı və dərbəndli 

düĢmənlərə əsir düĢür. Sərir hakiminin ixt iyarına verilmiĢ əsirlər yalnız üç aydan sonra 

azad olunurlar. ġirvan və Dərbənd hakimləri də bu əsirlər arasında idilər. 

915-ci ildə əmir Məhəmməd vəfat etdikdən sonra HaĢimin üçüncü oğlu 

Əbdülməlik Dərbənddə hakimiyyət baĢına gəldi. Onun gəliĢi ilə HaĢimilər sülaləsi 

daxilində çəkiĢmələr baĢlandı. Mərhum əmir Məhəmmədin oğlu Əbunnəcm əmisinin 

əleyhinə üsyan qaldırdı və Dərbənd əhalisinin köməyi ilə hakimiyyəti ələ keçirdi. 

Əbdülməlik ġəndan hakimin in mülklərində sığınmağa cəhd göstərdi. Lakin güman 

etmək olar ki, o, ġəndan hakimindən yardım ala bilməmiĢdi. Elə həmin il Əbunnəcm 

ĢirvanĢahların Təbərsəran mülkünə uğursuz hücum etdi.  

Əbunnəcmin fəaliyyəti nəticəsində Dərbənd əmirliyində yaranmıĢ siyasi 

gərginlik əmir Əbdülməliki o dövrdə Xilafətin Qafqaz bölgəsi üzrə caniĢini olan 

Azərbaycan hakimi Yusif ibn Əbu-s-Sacdan yardım istəməyə vadar etdi. Yusif, əmir 

Əbdülməliki Dərbənd hakimi vəzifəsinə təsdiq edərək, onun ixtiyarına 6 min döyüĢçü 

göndərdi. Əbdülməlik bu qoĢunun köməyi ilə Dərbənddə itirdiyi hakimiyyətini bərpa 

etdi. Dərbənd əmirinin süzereninə çevrilmiĢ Yusif özü Dərbəndə gəldi və Ģəhərin qala 

divarlarının bərpasına baĢçılıq etdi. 

Yusif Sacinin simasında güclü hami tapmıĢ Əbdülməlik qardaĢı oğlu ilə 

hesablaĢmaq qərarına gəlir və bu niyyətlə Əbunnəcmin sığındığı ġabran civarına yollanır. 

Bu hücum haqqında qabaqcadan xəbər tutan rəqib baĢqa yolla Dərbəndə girərək, 



260 
 

Ģəhərdə hakimıiyyəti ələ keçirə bilir. Əbdülməlik geri qayıdaraq, Dərbəndi mühasirəyə 

alır; lakin özünün təzəliklə möhkəmləndirdiyi Ģəhərin müdafiəsini yara bilmir. O, 

yardıma ehtiyacı olduğunu baĢa düĢür. 

919-cu ildən sonrakı dövrün gerçəklikləri - Dərbənd əmirinin himayəçisi Yusif 

Sacinin hakimiyyəti əldən verməsi, müttəfiq olan ġirvanın özünü ĢirvanĢah elan etmiĢ 

LayzanĢah Əbu Tahir Yəzidin əlinə keçməsi Əbdülməliki yardım üçün dostluq 

münasibətləri saxladığı Xəzər xaqanına müraciət etməyə vadar edir. Köməyə gön-

dərilmiĢ xəzər qoĢunları Əbdülməlikin tərəfdarları ilə birləĢərək Dərbəndin müdafiəsini 

yarmağa müvəffəq olurlar. Əbdülməlik yenidən hakimiyyətə gəlir və qardaĢı oğlunu 

edam etdirir. Beləliklə, HaĢimilər sülaləsinin nümayəndələri arasında Dərbənddə bir 

neçə il davam edən hakimiyyət uğrunda mübarizə baĢa çatır. 

Lakin çox keçmədən Dərbəndin baĢı üzərini yeni müharibə təhlükəsi alır; bütün 

ġirvan və Layzan torpaqlarını öz hakimiyyətinə tabe etmiĢ yeni ĢirvanĢah Əbu Tahir ibn 

Yəzid strateji cəhətdən mühüm olan Dərbəndi ələ keçirmək üçün cəhdlər göstərir.  

930-cu ildə o, həmin vaxt Layzanda hakim olan oğlu Məhəmmədi Dərbənd əmirinə 

qarĢı göndərir. ġabran qapıları yanında baĢ verən böyük döyüĢ sülh müqaviləsinin 

imzalanması ilə baĢa çatır. 

Hakimiyyətinin son illərində (938) Əbdülməlik qonĢu bütpərəstlərə qarĢı 

yeni hücumlar edir. Nəticədə ətraf kəndlərin bir çox sakinləri öldürülür, əsir alınır, 

varidatları ələ keçirilir. 

939-cu ilin əvvəlində əmir Əbdülməlik vəfat edir və hakimiyyət onun üç 

yaĢlı oğlu Əhmədə keçir. 

Bu dövrdə Dərbənd cəmiyyətinin yüksək dairələrində əmirlərlə rəislər 

arasında dərin ziddiyyətlər yaranmıĢdı. Həmin ziddiyyətlər Əhmədin azyaĢlı olması 

ilə daha da dərinləĢmiĢdi. Dərbəndə sahib olmaq ümidini hələ də itirməmiĢ Ģirvanlıların 

əmirliyin daxili iĢlərinə qarıĢması vəziyyəti xeyli pisləĢdirmiĢdi. Dərbənddə qarıĢıqlıq 

salmıĢ rəislər Əhmədi Ģəhərdən qovaraq, ġirvanĢah Məhəmməd ibn Yəzidin oğlu, 

Təbərsəran hakimi Heysəmi bu Ģəhər-dövləti idarə etməyə dəvət etdilər. Heysəmin 

hakimiyyəti təqribən iki il sürdü. 914-cü ildə o, devrilərək əmirlikdən qovuldu. 

Bu zamandan baĢlayaraq getdikcə daha böyük təsir gücü qazanan rəislər 

Dərbənd əmirinin əleyhinə mübarizədə həmin üsuldan dəfələrlə istifadə etdilər. Onlar 

yerli hakimləri qonĢu vilayətlərdən gətirdikləri öz adamları ilə əvəz edərək, Ģəhərin 

gerçək hakimləri kimi fəaliyyət göstərirdilər. Elə buna görə də dəvət almıĢ bu oyuncaq 

əmirlər çox keçmədən qovulurdular. Yenidən hakimiyyətə gətirilmiĢ azyaĢlı Əhməd 

də yarım ildən sonra devrilmiĢdi. Onun kimi, yenidən dəvət almıĢ Heysəmin də aqibəti 

elə oldu. Bundan sonra rəislər ĢirvanĢah Məhəmməd ibn Yəzidin özünə sədaqət andı 

içirlər. ġirvan hökmdarı Dərbəndə o biri oğlu Əhmədi göndərir. Lakin tezliklə bu 

oyuncaq hakim də devrildi, Əmir Əhməd ibn Əbdülməlik yenidən Dərbəndə dəvət 

olundu. 953-cü ildə 18 yaĢlı Əhməd ibn Əbdülməlik yenidən hakimiyyətdən 

uzaqlaĢdırıld ı. Sonra isə Dərbəndə lakzların hakimi XəĢrəm (?) Əhməd ibn Münəbbih 

dəvət olundu. Bu Ģəxs Ģəhəri təqribən 7 ay idarə etdi. Onun devrilməsindən sonra 



261 
 

rəislər Dərbənd taxtının qanuni sahibi Əhməd ibn Əbdülməliki üçüncü dəfə öz yerinə 

qaytarırlar. 

Tarixçi Ġbn Misqəveyhin məlumatına görə, 955-ci ildə Salari hökmdarı 

Mərzban ibn Məhəmməd vergi verməkdən imtina edən dərbəndlilərin çıxıĢını yatırmaq 

üçün bu sərhəd bölgəsinə gəlir və görünür, məsələləri qaydaya sala bilir. Lakin çox 

keçmədən, Salarilərin tabeçiliyində olan vilayət hakimləri özlərini müstəqil elan edərək, 

vergiləri ödəməkdən imtina edirlər. 968-ci ildə Mərzbanın oğlu Ġbrahim ġirvana hərbi 

yürüĢ təĢkil edir. Bu, Salarilərin öz ərazilərini Ģimala doğru daha da geniĢləndirmək üçün 

göstərdikləri ikinci cəhd idi. Ġbrahim ġirvanĢah Əhməd ibn Məhəmmədlə müqavilə 

bağlayaraq ondan pul alır. Sonra o, Dərbənd əmiri Əhməd ibn Əbdülməlikə dəvət 

göndərir; Əmir görüĢdən imtina edərək, Məsqətə göndərilmiĢ Salari qoĢunlarına hücum 

edir və rəqibini geri qayıtmağa məcbur edə bilir. Beləliklə, Dərbənd Salarilərin təsir 

dairəsindən tamamilə çıxır.  

Elə bu zaman əmirliyin ġirvanĢahlar dövləti ilə də münas ibəti pisləĢir. Bunun 

səbəbi, ġirvanĢaha qarĢı çıxıĢ etmiĢ qardaĢı Heysəmə Dərbənddə sığınacaq verilməsi 

olmuĢdu. Əmir Əhməd ġirvan torpaqlarının bir hissəsinin Heysəmə verilməsini 

ġirvanĢaha təklif edir, lakin rədd cavabı aldıqda, yenidən dostluq münasibətləri yaratdığı 

sərirlilərlə birgə ġirvanın ġabran Ģəhərinə hücum edir, buranı yandırır, Ģəhərin özündən 

və ətraf yerlərindən xeyli qənimət aparır. YürüĢdən sonra geri qayıdan sərirlilər 

Dərbəndə öz müttəfiqlərindən bir gün tez çatır və görünür, əldə etdikləri qələbəni 

bayram edərkən, Ģəhərdə özbaĢınalıqlara yol verirlər. Bundan qəzəblənən Ģəhər əhalisi yüz 

Sərir hərbiçisini qətlə yetirib, ġabranda ələ keçirdikləri qəniməti onlardan alırlar; qalan 

sərirlilər isə Dərbənddən qovulur. 

ġirvandan qayıtmıĢ əmir Əhməd tezliklə Dərbənd qalasını bərpa etdirərək orada 

qərarlaĢır. 971 -ci ilin əvvəlində sərirlilər Dərbənddən rüsvayçılıqla qovulmaların ın 

əvəzini çıxmaq məqsədi ilə Ģəhərə hücum edib, Cihad (Qırxlar) qapısı yanında baĢ 

vermiĢ döyüĢdə əmirin qoĢunlarını ağır məğlubiyyətə uğradırlar.  

976-cı ildə, əmir Əhmədin ölümündən sonra, hakimiyyətə onun 16 yaĢlı oğlu 

Məymun gəlir. Onun iqamətgahı mərhum əmirin adətən yaĢadığı qalada yerləĢirdi. Lakin 

Məymunun cavanlığından istifadə edən, onun müstəqil fəaliyyət göstərməsini 

istəməyən rəislər faktiki hakimiyyəti ələ keçirib, gözləri üstündə olsun deyə əmirin 

özünü Ģəhər içindəki hökumət binasında yerləĢdirirlər. Məymun on ildən çox itaətə 

gəlməyən rəislərin əlində oyuncağa çevrilir. 

987-ci ildə əmir Məymun gizli surətdə ruslarla əlaqə yaradaraq, onları 

Dərbəndə dəvət edir. Ruslar 18 gəmi ilə Dərbəndə gəlirlər. Lakin, yalnız bircə gəmi 

limana daxil olub, əmiri azad edə bilir. Qalaya çəkilən əmir orada möhkəmlənir. 

Salnamənin xəbər verdiyinə görə, dərbəndlilər sahilə çıxan bütün rusları qırırlar. 

Qalan gəmilərdə Məsqətə doğru irəliləyən ruslar burada sahilə yan alıb, hər yeri talan 

edir, sonra isə ġirvan və Muğan sahillərinə tərəf üzürlər. Beləliklə, muzdlu rusların 

Dərbəndə dəvət olunması Xəzər sahilinin bir çox sakinləri üçün faciə ilə nəticələndi. 

Lakin, görünür, dərbəndlilər Ģəhərlərinə soxulmuĢ rusların hamısını 



262 
 

qırmamıĢdılar. Çünki Məymunun qulamları içərisində onun hakimiyyətini mühafizə 

edən xeyli muzdlu rus vardı. 989-cu ildə həmin ruslarla əlaqədar Dərbənddə çaxnaĢmalar 

baĢ verdi. Bu çaxnaĢmaların baĢında rus mühafizəçilərinin təslim edilməsinin 

təĢəbbüskarı olan, onların qarĢısında islam, ya ölüm tələbini qoyan təəssübkeĢ din 

xadimi gilanlı Musa ət-Tuzi dururdu. Onun belə qətiyyətlə çıxıĢ etməsinə səbəb 

rusların Xəzər dənizinin sahillərində, xüsusilə Muğanda törətdikləri talanlar, qarətlər 

və qırğınlar olmuĢdu. Lakin əmir, hətta hakimiyyəti bahasına olsa da, Musa ət-Tuzinin 

tələblərini qəbul etmədi və öz qulamları ilə qalada möhkəmləndi. Qiyamçılar qalanı 28 

gün mühasirədə saxladılar. Çıxılmaz vəziyyətə düĢən əmir, təhlükəsizliyi təmin 

olunarsa, qulamları ilə birgə Təbərsərana gedəcəyinə söz verir. Məymun getdikdən sonra 

qiyamçılar ĢirvanĢaha dəvət göndərirlər. Lakin Dərbənddə təntənə ilə qarĢılanan 

ĢirvanĢah, çox keçmədən Məymunun xidmətçilərindən biri tərəfindən yaralanıb Ģəhəri 

tərk edir. Bundan istifadə edən əmir Məymun hakimiyyəti müvəqqəti olaraq ələ keçirsə də, 

991-ci ildə yenidən Ģəhərdən qovulur. Dərbəndə qayıdan ĢirvanĢah ilk növbədə 

qalanı möhkəmləndirir.  

992-ci ildə Dərbəndə hücum edən Məymun Ģəhərin "DəməĢq qapısı"nı 

yandıraraq, Ģəhəri ələ keçirir. 993-cü ildə o, Dərbənd qalasını da ĢirvanĢahın əlindən 

alaraq, onun tikdirdiyi orta səddi uçurtdurur. 

997-ci ildən 1002-ci ilədək hakimiyyətdə əmir Məymunun oğulları 

Məhəmməd və LəĢkəri olmuĢlar. LəĢkərinin qısa müddətli hakimiyyəti dövründə 

yenidən baĢlanan ġirvan - Dərbənd çəkiĢmələri açıq qanlı döyüĢlər Ģəklini alır. 

DöyüĢlərin birində əmirin qardaĢı Əbu Nəsr əsir alınır.  

1002-ci ildə əmir LəĢkəri vəfat edir. Dərbəndlilər ĢirvanĢahdan Əbu 

Nəsrin azad olunmasını tələb edirlər. Dərbəndi axır ki, öz mülklərinə birləĢdirmək 

istəyən ĢirvanĢah Ģəhər əhalisinin qarĢısına Ģərt qoyur: Əbu Nəsr onun qızı ilə  

evlənməli, bir sıra sərhəd qalaları möhkəmləndirilməli idi. Lakin Ģərtlər qəbul 

edilmir, Əbu Nəsr isə edam olunur. Belə b ir Ģəraitdə LəĢkərin in digər qardaĢı 

Mənsur Dərbənd əmiri elan olunur. Onun hakimiyyəti dövründə də davam edən 

arası kəsilməyən ġirvan-Dərbənd münaqiĢələri gah bir, gah da o biri tərəfin 

üstünlüyü ilə davam etdirilir. Bununla yanaĢı, Dərbənd əmiri Ģimaldakı 

qonĢularının yürüĢlərini də dəf etməli olurdu. Ardı-arası kəsilməyən bu 

müharibələr sərhədyanı zonanın əhalisinə böyük zərərlər yetirird i. Təngə gəlmiĢ 

Ģəhər əhalisi 1019-cu ildə əmir Mənsuru Dərbənddən qovub, hakimiyyəti ĢirvanĢah 

Yəzidə verirsə də, bu hakimiyyət də çox sürmür. Ġki il sonra əmir Mənsur yenidən 

Dərbənd taxt ına sahib olur, az sonra isə ĢirvanĢahın möhkəmləndirib, qoĢun 

yerləĢdirdiyi Dərbənd qalasını Ģirvanlılardan geri ala bilir. Rəqiblər arasında 

Ģəhərin "ġabran qapısı" yanında baĢ verən döyüĢ Mənsurun qələbəsi ilə nəticə -

lənir. Lakin Dərbənd cəmiyyətinin yüksək dairələrində mövcud olan ziddiyyətlər 

yenidən kəskinləĢdiyi üçün əmir Mənsur Dərbənddən qovulur və ĢirvanĢah yenidən 

Ģəhərə dəvət olunur. Cəmi b ir il sonra (1024) əmir Mənsur yenidən, bu dəfə qəti 

surətdə, hakimiyyətə sahib olur. Çox keçmədən o, Sərir hakiminin qızı Səriyyə ilə 



263 
 

evlənir. Bu izd ivac Sərir hakiminin yardımına təminat verməklə yanaĢı, Ģimal 

sərhədlərinin təhlükəsizliy ini də təmin edirdi.  

Əmir Mənsur hakimiyyətinin son beĢ ilində ġirvanla ənənəvi Ģəkil almıĢ 

mübarizənin üstünə Ģimaldan olan hücumların dəf olunması da gəlmiĢdi. 

Doğrudur, Sərir taxt-tacı ilə yaradılmıĢ yeni qohumluq əlaqələri Ģimal yürüĢlərin in 

az qala daimi iĢtirakçıları olan sərirliləri bitərəfləĢdirmiĢdi, lakin qarĢılıq lı 

hücumların qarĢısını almamıĢdı. 

1034-cü ildə, əmir Mənsurun ölümündən sonra taxt-taca sahib olan oğlu 

Əbdülməlik öz sələfləri kimi xaricdən ĢirvanĢahlara, daxildən isə əmirə tabe o lmaq 

istəməyən Ģəhər rəislərinə qarĢı mübarizəni davam etdirdi. Qeyd etmək lazımdır ki, 

burada müsəlman inzibati idarə sisteminin yarandığı ilk gündən xüsusi və mühüm 

mövqe qazanmıĢ Dərbənd rəisləri Ģəhərdə baĢ verən hadisələrin mərkəzində 

olmaqla yanaĢı, həmin hadisələrin inkiĢafına bilavasitə təsir göstərirdilər.Məhz bu 

daxili qüvvələrin baĢçılığı ilə çox keçmədən Əbdülməlik Dərbənddən qovuldu, 

dərbəbdlilər ĢirvanĢah Əbu Mənsur Əli ibn Yəzidə tabe olduqlarını bildird ilər. 

ġirvanĢahın vəziri Mənsur ibn Müsəddid Dərbənd hakimi təyin edildi. Lakin bir il 

keçməmiĢ əmir Əbdülməlik Dərbənddə hücum edərək, hakimiyyəti ələ keçirə bilir. 

 Qəribə olsa da, Əbdülməlikin hakimiyyətdən uzaqlaĢdırılmasında iĢtirak 

edən qüvvələr bu dəfə onun hakimiyyətə qayıtmasına kömək edirlər. Lakin rəislərə 

arxayın laĢa bilməyən Əbdülməlik mövqeyini möhkəmlətmək üçün yeni bir 

vasitəyə əl atır – ġirvanĢahın bacısı ġəmkuyə ilə evlənir. Hakimiyyəti ələ keçirmək 

iĢində Əbdülməlikə yardım etmiĢ rəislər bu itt ifaqın öz mövqeləri üçün təhlükəli 

olduğunu hiss edərək, Əbdülməlikin vəzirin i öldürürlər. Qorxuya düĢüb ġirvana 

qaçan əmir yeni qohumlarının köməyi ilə  geri qaytarılaraq, Dərbənd qalasında 

möhkəmlən ir və o radan Ģəhəri idarə etməyə cəhd göstərir.    

 ġirvanĢahların əmirə o lan havadarlığına baxmayaraq, rəislər ona qarĢı 

mübarizələrindən əl çəkmədilər. Bu mübarizə, hakimiyyətinin son illərini 

möhkəmləndirilmiĢ  qalada keçirməli o lan əmir Əbdülməlikin ölümünədək (1043) 

davam etdi.        

 Əbdülməlikin oğlu Mənsurun hökmdarlığı HaĢimilər sülaləsi tarixində 

dönüĢ mərhələsi oldu. Məhz bu dövrdə əmirlə rəislər arasında gedən mübarizə 

qızıĢaraq, özünün son – qanlı həddinə çatdı.     

 Anası ġəmkuyənin himayəsində olan balaca Mənsurun əmir elan  

olunmasına etiraz etməyən Ģəhər zadəganları rəis Əbülfəvaris Əbdüssəlamı ona 

naib təyin edirlər. 1051-ci ildə həmin rəis ölənədək Dərbənd faktiki olaraq rəislər 

tərəfindən idarə edilir. Bundan sonra anasının himayəsi sayəsində müstəqil əmirlik 

edən 13 yaĢlı Mənsur, rəislərlə mübarizənin güclənməsi ilə əlaqədar, 3 il keçmiĢ 

Dərbənddən Təbərsərana qaçmalı olur. Onun Dərbənd əmiri elan edilən atabir 

qardaĢı LəĢkəri tezliklə Mənsurun qulamı tərəfindən öldürülür və Mənsur yenidən, 

bu dəfə sərirlilərin köməyilə hakimiyyəti geri qaytara bilir. Əmirlə rəislər 

arasındakı mübarizə yeni qüvvə ilə, əmirə kömək edən qonĢu dağlı hakimlərin fəal 



264 
 

yardımı ilə qızıĢır. Lakin rəislər, vaxtilə Mənsurun vəzifəyə bərpa olunması iĢində 

vasitəçi olmuĢ Sərir hakimi ilə əmir arasında ixtilaf yarada bilirlər. 

1064-cü ildə, düĢmənçilik edən tərəflər arasındakı müvazinəti bərpa etməyə 

cəhd göstərmiĢ, hətta öz qızını əmirə vermiĢ rəis Əli ibn Həsən vəfat edir. Rəisin ölümü 

ilə Ģəhərdə çaxnaĢmalar baĢ layır. ġəhər rəislərinin yeni baĢçısı, aĢkar hakimiyyət 

iddiasında olan Müfərric ibn Müzəffər öz qohumları ilə Dərbəndi tərk etməli olur. 

Bundan sonra dərbəndlilər üçün ağır günlər baĢlanır. Dərbənd yaxın lığ ında, əmirlə 

rəisin silahlı qüvvələri arasında baĢ verən qanlı döyüĢdən istifadə edən qumıklar baĢsız 

qalmıĢ Ģəhərə hücum edib, onu talan edirlər. Hakimiyyət uğrunda gedən bu ağır müba-

rizədə müvəffəqiyyət qazanacağının bəlkə də müĢkül olduğunu baĢa düĢən Müfərric 

xəyanət yoluna əl atır: əmiri aldadaraq qətlə yetirir, ona havadarlıq edən dərbəndlilərə 

isə amansız divan tutur. Bütün bu hadisələr, mənbələrə görə, Müfərriclə Dərbəndin 

yüksək dairələri arasında ixtilafa səbəb olur. Nəhayət, ümumi razılığa əsasən, mərhum 

əmirin ögey qardaĢı LəĢkərinin Qaytaqda tərbiyə alan azyaĢlı oğlu Əbdülməlik 1065-ci 

ildə hakimiyyətə gətirilir.  

Dərbənddə baĢ verən hadisələrdən xəbər tutan ĢirvanĢah Fəribürz özünün 

Arran ġəddadiləri ilə münasibətlərini təcili Ģəkildə nizama salaraq, bibisi oğlunun 

intiqamını almaq üçün elə həmin il qoĢunla Dərbəndə doğru hərəkət etdi. Məsqəti ələ 

keçirib, ara-sıra Dərbənd civarlarına basqınlar törətməyə baĢladı. Dərbəndə növbəti 

hücum zamanı Fəribürz həbsdə saxlanılan bibisini azad etdirə bilir. YaranmıĢ böhranın 

sülh yolu ilə aradan qaldırılmasına baxmayaraq, ĢirvanĢah Fəribürzün əmisi Məmlandan 

və ona müttəfiq olan sərirlilərin yardımından istifadə edən Müfərric, Məsqəti 

Ģirvanlılardan alır. Lakin Müfərricə ciddi müqavimət göstərən Ģabranlılar onun 

qoĢununu darmadağın edib, özünü də əs ir alaraq ĢirvanĢahın hüzuruna göndərirlər. Əmir 

Əbdülməlik Qaytağa qaçır, Dərbənd Ģəhəri isə Ģirvanlılar tərəfindən tutulur. Tezliklə 

Müfərric əsirlikdən azad ola bilir və müttəfiqi olan sərirlilərlə birlikdə Dərbəndə 

hücum edir. Bundan sonra hakimiyyət əldən-ələ keçir. Səlcuqların Arrana və ġirvana 

hücumları Dərbəndin siyasi həyatındakı səbatsızlığı bir qədər də artırır. Məhz elə bu 

zaman onlar Dərbəndi tutmaq üçün ilk cəhd göstərirlər. Azərbaycanın böyük 

hissəsini ələ keçirmiĢ soltan Alp Arslan 1068-ci ildə öz hacibi Sautəkini (ġavtəkini) 

Dərbəndə göndərir. Türklər Məsqəti ələ keçirir, Dərbənd qalasını ĢirvanĢahlardan, 

Ģəhərin özünü isə rəislərdən alırlar; ĢirvanĢahın əvvəl əsir götürdüyü, sonra isə Alp 

Arslanın tələbilə azad etdiyi rəis Əqləb ibn Əlini, Sautəkinin Dərbənddəki müavini 

vəzifəsinə təyin edirlər. Sautəkin Dərbənddən getdikdən sonra Ģəhərdə Əqləbin və 

Müfərricin tərəfdarları arasında toqquĢmalar baĢ verir. Hər iki tərəfdən xeyli tələfata 

səbəb olmuĢ bu qarıĢıqlıq əmir Əbdülməlikin Dərbəndə gəliĢinədək davam edir. Hər 

iki tərəf əmir Əbdülməlikə sədaqət andı içir.  

Əmir Əbdülməlikin hakimiyyətə qayıdıĢından xəbər tutan ĢirvanĢah özünün 

yeni süzerəni Alp Arslanın adından istifadə edərək, Dərbənd üzərinə hücum edir. 

ġirvanĢahın qaçmıĢ qardaĢı Güzdəhəmə (Qujdohəmə) Ģəhər rəisinin sığınacaq verməsi 

hücum üçün bəhanə olur. Əqləbin və Müfərricin dərbəndli tərəfdarları, Əbdülməlikin 



265 
 

qaytaqlı müttəfiqləri ĢirvanĢahın bu hücumunun qarĢısını ala bilirlər. Lakin döyüĢ 

zamanı Əqləblə Müfərricin arasına ixtilaf düĢməsi və Müfərricin ĢirvanĢahın tərəfinə 

keçməsi nəticəsində ġirvan ordusu qələbə qazanır. Əqləb döyüĢ zamanı həlak o lur, 

Əmir Əbdülməlik isə yenidən Qaytağa qaçır. Dərbəndi və onun qalasını ələ keçirən 

ĢirvanĢah Fəribürz Ģəhərdəki hakimiyyəti öz oğlu Əfriduna təhvil verib, ġirvana 

qayıdır. 

Lakin Dərbəndin baĢı üstündəki qara buludlar yenə də çəkilmir. Uzun 

müddətdən bəri daxili və xarici çəkiĢmələrdən maddi və mənəvi ziyan çəkən 

dərbəndlilər yeni əziyyətə qatlaĢmalı olurlar. Bu dəfə, strateji mövqeyi ilə Arran 

ġəddadi hökmdarı Fəzli özünə cəlb edən Dərbənd ġirvanla Arran arasında bölünə 

bilməyən "tikə" olur. Gah bu, gah da digər tərəfin uğuru ilə nəticələnən hücumlardan 

sonra Dərbənd məscidinin minbərindən ya ĢirvanĢahın, ya da ġəddadi hökmdarının 

adlarına xütbə oxunur. Bütün bunlar nəticə etibarilə Dərbənd əmirliy inin çalıb-

çapılmasına, əhalin in var-yoxdan çıxmasına səbəb olmuĢdu. 

Dərbəndin Səlcuqilər tərəfindən ikinci iĢğalı 1071-ci ildə, məĢhur Malazgirt 

vuruĢmasında əldə edilən qələbədən sonra baĢ verdi. Alp Arslanın islam dünyasının 

sərhəd vilayəti Dərbəndə göndərdiyi türk qulamı Yağma, ĢirvanĢahın oğlu Əfridunu 

Ģəhərdən və qaladan uzaqlaĢdırdı, özü isə səlcuq soltanının təyin etdiyi hakim sifəti ilə 

Ģəhəri idarə etməyə baĢladı. Lakin rəislərin baĢçısı, dinc otura bilməyən Müfərric 

Ģirvanlılarla yaxınlaĢma siyasətini davam etdirməkdə idi. 

Dərbəndin Qaytaqda gizlənən əmiri Əbdülməlikin qısa müddət ərzində bir neçə 

dəfə hakimiyyəti qaytarmaq cəhdləri də uğursuzluqla nəticələnmiĢ, 1075-ci ildə 

dərbəndlilər onu Hümeydidəki (Dərbənddən qərbdə, Yuxarı Təbərsəranda) zindana salmıĢ 

və nəhayət, Əbdülməlikin əmisi oğlu Məymun ibn Mənsura iman gətirib, gözləri üstündə 

olsun deyə, qalada deyil, Ģəhərdəki hökumət binasında yerləĢdirmiĢdilər. Bu təyinat 

ġirvanla münasibətlərin yaxĢılaĢmasına xidmət etməli id i.  

Lakin çox keçmədən Dərbənd Səlcuqilərin yeni hücumuna məruz qaldı. 

Mənbələrdəki məlumatlara görə, bu hücumdan sonra əl-Baba sahib olmaq ümidini 

itirmiĢ ĢirvanĢah öz mülklərinə çəkilərək, üzərinə qoyulmuĢ illik vergini soltan 

xəzinəsinə ödəməyə baĢladı. Beləliklə, ġirvanın bir əsr davam edən Dərbəndi ələ 

keçirmək cəhdləri müvəqqəti olaraq dayandırıldı.  

ġirvanla Dərbənd arasındakı mübarizə yalnız Səlcuqilər hakimiyyətinin 

zəifləməsindən sonra yenidən baĢlandı və gah bu, gah da digər tərəfin uğurları 

Ģəraitində davam etdi.  

Mənbələrdən aydın olur ki, Dərbənddə HaĢimilər sülaləsinin hakimiyyətinin 

sonu təxminən 1077-ci ilə - XI əsrin axırlarına təsadüf edir. Lakin bu sülalənin 

hakimiyyətinin 1077-ci ildən sonra da davam etdiyini təxmin etmək mümkündür. 

Dövrün qaynaqlarında öz əksini çox az tapmıĢ bu illərdə HaĢimilər sülaləsinin, çox 

güman, Ģəhər rəislərinin sonrakı nəsilləri ilə qaynayıb-qarıĢmıĢ, qohumlaĢmıĢ 

nümayəndələri Dərbəndin idarəsində fəal iĢtirak etmiĢlər. Gürcü mənbəyi "Kartlis 

Tsxovreba" 1120-ci ildə baĢ verən ġirvan-Dərbənd münaqiĢəsində ĢirvanĢah Əfridunun 



266 
 

öldürülməsi haqqında məlumat verir.  

1154-cü ildə abxaz (gürcü) hökmdarı Demetre ilə Dərbənddə olmuĢ ərəb 

tarixçisi Ġbn əl-Əzraq Dərbənd əmiri, abxaz (gürcü) hökmdarının kürəkəni 

Əbülmüzəffərin adını çəkir. Xaqaninin mədhiyyəsində Dərbənd əmiri kimi göstərilmiĢ 

Əbülmüzəffər 1160-cı ildən sonra hakimiyyətə gəlmiĢ ĢirvanĢah I Axsitanın  

(Tamarın və Mənuçehrin oğlunun) titulu olmuĢdur. Güman etmək o lar ki, 1154 -cü 

ildə gələcək ĢirvanĢah Axsitan Əbülmüzəffər də özünün bir çox sələfləri kimi 

əvvəlcə Dərbənd əmiri olmuĢdur. Gürcü salnaməsi 1191/1192-ci ilə qədər 

ĢirvanĢah kimi hakimiyyətdə olmuĢ Axsitanı "Movakan (Muğan), ġirvan və 

Dərbənddən Xalxaladək (Ərdəbil yaxın lığında) dəniz sahili vilayətlərin hökmdarı" 

kimi qələmə verir. 

Beləliklə, Dərbəndin son HaĢimi ə mirindən tutmuĢ monqol iĢğalınadək 

olan tarixi art ıq bu Ģəhər-dövlətin siyasi, həm də iqtisadi baxımdan ġirvandan asılı 

və ĢirvanĢahların bilavasitə hökmran lığ ı altında olan yeni dövrünə aiddir. 

 

 

 

 

 

 

 

§ 4. SÜNĠK VƏ ARSAX-XAÇIN KNYAZLIQLARI 
 

VIII əsrin əvvəllərində Albaniyada dövlətçiliyə son qoyulsa da, 

Mihranilər sülaləsinə mənsub feodal hakimlər tarixi alban vilayəti Arsaxda öz 

mülklərin i qoruyub saxlamıĢdılar. Buna səbəb ərəb üsul-idarəsinin müsəlman 

olmayan bəzi yerli feodallara cizyə və xərac vermək Ģərti ilə əvvəlki mülk və 

torpaqlarını saxlamalarına icazə verməsi idi.  

Yerli qaynağın məlumatına görə, 822-ci ildə Mihranilərin Arsaxdakı son 

nümayəndəsi Varaz Tiridat daxili münaqiĢə nəticəsində qətlə yetirilir. Moisey 

Kalankatlının yazd ığına görə, bu dövrdən ta X yüzilin sonunadək onun xələfləri 

Arsax və Sünik vilayətlərində hakimlik ed irdilər. Varaz Tiridat öldürülən kimi 

onun arvadı, qızı Sparama ilə birlikdə Xaçında sığınacaq tapır. Qaynaqdakı məlu-

mata görə, "öz xanimanın ı yenidən qurmaq istəyi ilə o, qızı Sparamanı süniklilərin 

baĢçısı, ...Səh lin oğlu Atırnerhesə ərə verir". Sparama ilə Atırnerhesin nəvəsi olan 

Sevada ləqəbli Səhək Ut i əyalətinin Girdiman vilayətini, Arsaxdakı Kosti və Farna 

adlı yerləri tutur. Alban müəlliflərin in yazdığından həmçinin məlum o lur ki, 

erməni hökmdarı Smbat "böyük qətiyyətlə" Səhək - Sevada ilə vuruĢmuĢ, lakin 

onu öz hakimiyyətinə tabe edə bilməmiĢdi. Erməni hökmdarı Smbat Baqratunidən 

söhbət açan bu mətndən, eləcə də dövrün real vəziyyətindən aydın olur ki, elmdə 



267 
 

həmin yerləri erməni torpağı elan edən erməni tarixçilərin in iddialarına rəğmən nə 

Arsax, nə də ki, Sünik o zaman ermənilərə mənsub olmayıb
1
. 

Haqqında danıĢılan Səhək - Sevadanın törəmələrindən X əsrdə yenidən 

dirçəlmiĢ Alban padĢahlığının hökmdarları meydana çıxdı. Yerli qaynaq xəbər 

verir: "Haqq-taala [Səhəkin nəvəsi] ĠĢxanunun böyük oğlu Sənəkərim ləqəbli 

Ġohannı çoxdan yox olmuĢ padĢahlığın hökmdarı seçdi, Allah onun vasitəsilə 

[həmin dövləti] bərpa etdi". Daha sonra Sənəkərimin hökmdar mənsəbinin qanu -

niliyin i təsdiq edən amillər - "Ġran hökmdarının (burada - xəlifənin) ona tac təqdim 

etməsi", "yunan magistri Davidin ona padĢahlıq çələngi göndərməsi", "patriarxın  

əli ilə onun [aln ına " müqəddəs" yağ] sürtülməsi" haqqında məlumat verilir.  

XII əsrin sonlarına yaxın Sünik padĢahlığı dağıldı, buradakı hakim sülalə 

1166-cı ildə knyaz Qriqorun və Smbatın ölümü ilə kəsilmiĢ oldu. XII əsrin sonu - 

XIII əsrin əvvəllərində Arsax ərazisində təĢəkkül tapan Xaçın knyazlığı Ġ. A. 

Orbelinin sözləri ilə "qədim Albaniyanın bir hissəsi" idi. Arsax-Xaçın knyazlığın ın 

mərkəzi Xaçınçay və qismən də Tərtər çayın ın hövzələrin i əhatə edird i. 1215-ci 

ildən bu knyazlığ ın baĢında alban Mihranilər nəslinə mənsub olan Həsən Cəlal 

(1215-1261) dururdu. A zərbaycan Atabəyləri dövlətinin tənəzzü lünün gücləndiyi 

bir zamanda hakimiyyəti əlinə almıĢ Həsən Cəlal özünün ağıllı siyasəti ilə güclü 

qonĢuları arasında müstəqil qurum yarada bilmiĢdi. Dövrün erməni, gürcü və 

farsdilli yazılı mənbələrində, eləcə də epiqrafik ab idələrində o, "knyazlar knyazı" , 

"Ģahanə əzəmətli", "Xaçın ölkələri knyazı", "Xaçın və Arsax ölkələrin in əzəmət li 

knyazı", "hökmdar", "tacdar", "Albaniya hökmdarı", "Albaniyanın sərhəd 

bölgələrin in əzəmətli sahibi" titu lları ilə göstərilmiĢdir. Həsən Cəlalın özü isə  özünü 

"mütləq hökmdar" adlandırırdı. Qanzasar məbədindəki yazıda oxuyuruq: "Arsax ölkəsinin 

və... Xaçın hüdudlarının həqiqi mütləq hökmdarı". Ona həsr olunmuĢ ən təmtəraqlı 

titul Qanzasar monastırındakı 1240-cı ilə aid kitabədə əks olunmuĢdur: "Allahın müti 

bəndəsi olan mən, Həsən Cəlal, Vahtanqın oğlu, əzəmətli Həsənin nəvəsi, geniĢ 

hüdudlara malik, uca və möhtəĢəm Arsax ölkəsinin həqiqi mütləq hökmdarı". Həsən 

Cəlalın atası Vahtanq Mihranilərdən idi; onun anası XoriĢah məĢhur Ġvane və Zakari 

Dolqoruki - Arqutinskilərin bacısı olmuĢdur. Həsən Cəlalın arvadı Mamkan 

Mihranilərdən olan Sünik hökmdarı Sənəkərimin nəslindən idi.  

 Həsən Cəlalın dövrün adlı-sanlı və nüfuzlu ailələri ilə qohumluq əlaqələri, 

Ģübhəsiz, Arsax-Xaçın sahibinin tutduğu yüksək mövqeyini xarakterizə edir. Onun haki- 
 

1Baqratilər dövləti probleminin son araĢdırıcılarından olan K.N.YüzbaĢyan əsassız 

olaraq IX-XI əsrlərdə (yəni Xilafətin zəiflədiyi dövrdə) "əzəli erməni mühitində" bir neçə 

erməni mülkunün yarandığını iddia edir. Bu mülklər sırasında o dövrün alban dövləti - mərkəzi 

Sisyan və Qafanda olan Sünikin və həmçinin mərkəzi ġəmĢədil və ya Loridə olan Lori və ya 

TaĢir-Dzoragetin də adlarını çəkir. Digər erməni tarixçiləri kimi, məsələyə qərəzlə yanaĢan 
K.N.YüzbaĢyan bu iddiası ilə artıq V əsrdə dövlətçiliy ini və torpaqlarını əldən vermiĢ 

ermənilərin gələcəkdə baĢqa torpaqlara, o cümlədən xristian alban və gürcülərin yaĢadıqları 

Albaniya ərazisinə və gürcü vilayəti Qoqarenaya giriĢmələri üçün Ģərait yaradırdı.  



268 
 

 

miyyət illərini, Ģübhəsiz, Albaniyanın iqtisadi, siyasi və mədəni dirçəliĢi - alban intibahı 

dövrü hesab etmək olar. Bu dirçəliĢ özünü ədəbiyyatda, mülki tikintidə, memarlıqda, 

dini abidələrin yaradılmasında göstərdi. Məhz bu dövrdə Gəncəli Kirakos özünün "Tarix" 

əsərini yazdı. Alban hökmdarlarının hakimiyyətlərinin arasıkəsilməzliyini xüsusi qeyd 

etməyə, özünün Mihranilərin vərəsəsi olduğunu göstərməyə çalıĢan Həsən Cəlalın 

təkidilə Moisey Kalankatlının "Alban tarixi" əsərinə Həsən Cəlalın hakimiyyətini, 

onun dövründə Qanzasar monastırı kompleksinin tikilməsini əks etdirən yeni dörd 

fəsil əlavə edildi. Bununla alban tarixi-ədəbi ənənəsi yenidən cana gətirildi, lakin 

əvvəlki dövrdən fərqli olaraq baĢdan-baĢa alban ruhlu bu ədəbiyyat əsas etibarilə 

qriqoriyanlaĢma prosesinin və qədim erməni dilində istifadə edilən dini əsərlərin təsirilə 

qədim erməni dilində (qrabarda) yazılırd ı. Beləliklə, real tarixi Ģərait, XII-XIII 

əsrlərdə Arsax-Xaçın əhalisinin alban və qədim erməni dillərində, tarixi Albaniyanın 

aran hissəsi əhalisinin isə arran-alban, türk, fars, ərəb dillərində yazıb-yaratmasına səbəb 

oldu. Əlbəttə, mənĢəcə alban olan Arsax-Xaçın əhalisinin etnik mənsubiyyətinin 

göstəricisi yalnız dil ola bilməzdi (müasir fransızlar, ingilislər, portuqallar, misirlilər də 

özlərinin qədim dillərində danıĢ mırlar). 

VII-XII əsrlərdə təĢəkkül tapan alban ədəbiyyatı ona yad olan mədəni-

ideoloji təsirə - islamlaĢma və qriqoriyanlaĢ maya və nəhayət, erməniləĢ məyə qarĢı 

dura bilmədi. Lakin bununla belə IX-XII əsrlərə aid alban xaçkarlarında 

(xaçdaĢlarında) yerli alban mədəniyyətinin ənənəvi komponentləri - dünyəvi süjetlər 

hələ də əks olunur, kiçik təqvim hələ də iĢlədilirdi.  

1216-1231-ci illərdə Həsən Cəlal alban katolikosu Nersesin xahiĢilə 

"Albaniyanın baĢ kilsəsi" adlandırdığı Qanzasar monastır kompleksinin tikintisinə 

baĢlamaq haqqında əmr verir. Bu kompleks Xaçın hakimlərinin - Cəlalilərin ailəvi 

türbəsi yerləĢən eyni adlı qədim monastırın yerində ucaldılmıĢdı. Sonralar Həsən Cəlalın 

özü də burada dəfn edildi. Kilsənin üzərində 84 yazı həkk edilmiĢdir. Qarabağda, indiki 

Vəngli kəndində ucalan bu abidə orta əsr alban memarlığının erməni memarlığına bənzəri 

olmayan Ģah əsəridir. Demək olar, bütün sonrakı alban katolikosları, eləcə də Həsən Cəlal 

nəslinin nümayəndələri burada dəfn edilmiĢlər. 

Həsən Cəlalın hakimiyyətə gəldiyi dövr Cənubi Qafqaz tarixinin hadisələrlə 

zəngin illərinə təsadüf edir. Getdikcə qızıĢan feodal çəkiĢmələri, xarici basqınlar, 

Atabəylərin mərkəzi hakimiyyətinin zəifləməsi nəticəsində bütün Azərbaycanın təsərrüfat 

həyatına dəyən zərbə və nəhayət, ilk monqol hücumlarının ağır nəticələri Həsən Cəlal 

dövlətinin daxili və xarici durumuna təsir göstərməyə bilməzdi. Mənbələrin 

məlumatından aydın olur ki, 1222-ci ildə, monqolların Cənubi Qafqazın çox hissəsini 

darmadağın edən kəĢfiyyat dəstələri Dərbənd keçidi vasitəsilə Qıpçaq çöllərinə 

getdikdən sonra Azərbaycan ərazisində sığınacaq tapmağa çalıĢan 50 min qıpçaq Gəncə 

yaxınlığında məskən salır. Yerli qaynağın yazdığına görə, Ġvane Dolqorukinin baĢçılıq 

etdiyi gürcü qoĢunu qıpçaqlara qarĢı çıxır. Görünür, Həsən Cəlal da öz dayısının ordu-

sunda qıpçaqlarla mübarizəyə qalxmıĢdı, belə ki, qıpçaqların ilk qalibiyyətli döyüĢdən 



269 
 

sonra tutduğu əsirlər arasında "Ġvanenin bacısı uĢaqları, Vahtanq Sakarlanın oğlanları 

Həsənin, Zaxarinin və Ġvanenin" də adları çəkilir. Çox keçmədən qıpçaqlara yenidən 

hücum edən Ġvane bu dəfə onları darmadağın edib, baĢqa əsirlərlə birlikdə, görünür, öz 

bacısı uĢaqlarını, o cümlədən Həsəni də əsirlikdən azad edə bilir.  

Yenidən Xaçına qayıdan Həsən Cəlal haqqında mənbələrdəki sonrakı məlumat 

1227-ci ilə aiddir. Məhz bu il XarəzmĢah Cəlaləddinin vəziri ġərəf əl-mülk vergi 

toplamaq məqsədilə Xaçın qalasına yaxın laĢır.  Həsən Cəlal yalnız 20  min d inar pul 

və görünür, girov götürdüyü (və ya əsirlikdə saxlad ığı) 700 müsəlmanı verməklə 

növbəti döyüĢdən canını qurtara bilir.  

Sonrakı (bu haqda "Azərbaycan tarixi"nin III cild ində olan "Arsax-Xaçın 

knyazlığ ı XIII-XV əsrlərdə" bölməsinə bax) hadisələr sübut edir ki, qədim 

Albaniyanın bir hissəsində təĢəkkül tapmıĢ alban knyazlığının baĢçısı Həsən Cə lal 

bu ağır illərdə də albanların ərazi, siyasi və dini birliyin i, eləcə də milli Ģüurunu 

(milliyyətcə alban olmaların ı) mühafizə etməyə çalıĢır, çevik siyasət yürüdürdü. 

Məhz bu çeviklik ona monqolların hücumu dövründə və ondan sonra da 

hakimiyyətini saxlamaq imkanı vermiĢdi. 

 

 

 

 

 

 

§ 5. ġƏKĠ MƏLĠKLĠYĠ 
 

Azərbaycanın Ģimal hissəsinin iĢğalı zamanı Xilafət qoĢunlarına baĢçılıq 

edən Səlman ibn Rəbiə, ərəb tarixçisi əl-Bəlazurin in yazdığ ına görə, "ġəkkanın və 

əl-Kəmibəranın sahibləri ilə cizyə ödəmək Ģərti ilə sülh bağladı". Bir neçə il sonra 

(654) xəlifə Os manın Azərbaycan, Arran və Ermənistana hakim qoyduğu Hüzeyfə 

ibn əl-Yəmən "Bərdə, Qaliqala və Hayzan arasındakı bütün vilayət və Ģəhərlərə", 

yəni ġəki vilayətinin də daxil olduğu əraziyə vergi müfəttiĢləri-amillər təyin etdi. 

Bütün bu illər ġəki vilayəti əvvəllər CavanĢirin, o öldükdən sonra isə varisi Varaz 

Tiridatın mülkləri sırasında idi. Yerli mənbənin məlumatına görə, sonuncunun 

hakimiyyətinin ilk illərində Azərbaycana növbəti yürüĢ edən xəzərlər "Qabalaka 

vilayəti kəndlərindən keçərək Kürü adladılar, qənimətlər götürərək, hamın ı əsir 

apardılar, geri qayıdarkən, Lp iniya düzlərində düĢərgə saldılar", yəni, göründüyü 

kimi, ġəki v ilayəti də talan və dağıntıdan kənarda qala b ilmədi.  

Xəzər təhlükəsi Azərbaycanın Ģimal sərhədlərin i möhkəmlət məyi, 

ərəblərin buradakı mövqelərini daha da bərkitməyi tələb edirdi. Artıq xəlifə I 

Validin dövründə (705-715) Albaniyanı bir dövlət kimi ləğv edən, buranı Xilafət in 

caniĢinliklərindən birinə çevirən ərəblər bölgədə ağalığı saxlamaq  üçün ġəkini 



270 
 

özlərin in strateji bazası etdilər.  

Abbasilər dövründə ucqar vilayətlərin istismarı daha da artsa da, xarici 

siyasi vəziyyətin nisbi sabitləĢməsi onların dinc yaĢayıĢına və təsərrüfat həyatının 

canlanmasına səbəb oldu. Məhz bu dövrdə adı tez-tez Tiflisdən Təblaya (Telaviyə), 

oradan da Bərdə və Bab əl-Əbvaba aparan ticarət yolunun üstündə, Arranın böyük 

Ģəhərləri sırasında çəkilən ġəki Ģəhəri və eyni adlı vilayət Xilafətin Ģimal hüdudlarında 

mühüm rol oynamağa baĢladı. 

Erməni tarixçisi Gevond VIII yüzilin II yarısında "Yəzidin idarə etdiyi" vilayətlərə 

hücum edən xəzər qoĢunları haqqında verdiyi məlumatında "alban havarları" olan 

ġəkinin, Kambisenanın, Xozmasın və baĢqalarının adlarını çəkir. Ərəb müəllifləri əl-

Yəqubi, ət-Təbəri və Ġbn əl-Əsir bu hadisənin 763-764-cü illərdə baĢ verdiyini təsdiq 

edirlər. 

Xilafətin zəifləməyə baĢladığı VIII yüzilin sonu - IX yüzilin əvvəllərini ġəki 

məlikliy inin siyasi tarixinin baĢlanğıcı hesab etmək olar. XI yüzilin əvvəllərinədək 

müstəqil siyasi vahid kimi mövcud olmuĢ bu məlikliyin əsasının qoyulması haqqında 

mənbələrin məlumatı bir qədər dolaĢıq olsa da, araĢdırmalar buradakı hakimiyyətin 

məhz yerli albyan hakimlərinə - AranĢahilərə mənsub olması fikrini təsdiq etməyə 

imkan verir. 

XII əsrin 30-cu illərində tərtib edilmiĢ gürcü salnaməsi "Kartlis Tsxovreba" ġəki 

məlikliyinin əsasının qoyulmasını ənənəvi olaraq, erməni vilayəti Tarondan gələn və 

Baqratilər nəslindən olan üç qardaĢın adı ilə bağlayır. Bu məlumata görə, VIII yüzilin son 

rübündə onlar "ġəkiyə gələrək burada qərarlaĢmıĢdılar...". Yenə həmin mənbədəki 

məlumata görə, xəzərlərin viran qoyduqları ġəki vilayətində məskunlaĢan qardaĢlar 

"Qulquladək" olan yerləri, yəni demək olar ki, antik və erkən orta əsrlər Albaniyasının 

tarixi Ģimal-qərb vilayətlərini əhatə edən bütün ərazini ələ keçirmiĢdilər.  

Qafqazda o dövrdə yaranan bütün xristian dövlətlərinin əsasının qoyulmasını 

ənənəvi olaraq Baqratilər nəsli ilə bağlayan gürcü salnaməsindən fərqli olaraq yerli, 

sinxron alban qaynağı ġəkinin sahibi Səhl ibn Sunbat (Səhl Smbatean) haqqında 

məlumat verirkən, onun qədim yerli hökmdar sülaləsi Zərmihr AranĢahi ilə bağlılığını 

xüsusi qeyd edir. Bu məlumata görə, Səhl, Mihranilərdən olan Vardanın kürəkəni 

Zərmihrin nəslinə mənsub idi. Qaynaqdakı qeydə əsasən, öz hakimiyyətini Albaniyada 

möhkəmlətməyə çalıĢan Vardan qədim alban nəsli AranĢahilərdən olan 60 əri 

nahara dəvət etmiĢ, onlara "ölüm çörəyi" vermiĢ, sonra isə qohumu Zərmihrdən baĢqa 

hamısının boynunu vurdurmuĢdu. Sözsüz ki, yerli qaynağın bu məlumatı, bəzi 

tədqiqatçıların irəli sürdüyü, mənĢəcə gəlmə Mihranilərlə qohumlaĢmıĢ qədim alban 

soyundan olan Səhlin Baqratilər xanədanına mənsubluğu faktını inkar etmiĢ olur. 

Albaniyada Mihranilərin hakimiyyəti ləğv edildikdən sonra ölkənin 

bilavasitə ərəblərə tabe edilmiĢ ayrı-ayrı vilayətlərində (Sünik, Bey ləqan, Qəbələ, 

ġəki və s.) mənĢəcə həmin  sülaləyə mənsub knyazların - məliklərin imtiyazları 

qorunub saxlanılmıĢdı. Yeni qurulmuĢ ərəb Arran vilayətinin tərkib hissəsi olan tarixi 

alban vilayəti Arsax AranĢahilər nəslindən olan məliklər tərəfindən idarə edilirdi. 



271 
 

Moisey Kalankatlı ġəkinin bu nəsildən olan sahibi "cəsur" məlik "Səhl Smbatean 

AranĢahik" haqqında 822-ci ildə ərəblərə qarĢı edilən hücumla əlaqədar məlumat 

vermiĢdir. 

Türk tarixçisi MünəccimbaĢının əsərində XI əsrə aid yerli ərəb-dilli 

əlyazmasından gətirilmiĢ iqtibasa görə, 820-ci ildə xəlifə əl-Məmun, Xalid ibn Yəzid 

ibn Məzyəd əĢ-ġeybanini Azərbaycan, Arran və Ermənistan hakimi təyin etdiyi dövrdə 

"ġəki əhli onun itaətindən çıxaraq, ərəb amilini öldürdü. Xalid onlara qarĢı çıxıĢ 

edərək, gecə hücum etmələrinə baxmayaraq, onları məğlubiyyətə uğratdı və çoxlarını 

məhv etdi. Onlar sülh istədilər. [Xalid] ildə 500 min dirhəm vermələri müqabilində 

onlara aman verdi". 

Hər iki məlumatın müqayisəvi təhlili MünəccimbaĢının  əsərində təsvir 

edilən hadisənin əvvəl baĢ verdiyini, onun xürrəmilər hərəkatının qızğın dövrünə aid 

olan və Moisey Kalankatlının təqdim etdiyi birinci hadisə ilə üzvi bağlılığını 

aĢkarlaĢdırır. Lakin Babək hərəkatının güclü təsiri ilə Xilafətin Cənubi Qafqazdakı möv-

qeyinin zəifləməsi alban məliki Səhl ibn Sunbatı yeni addımlara sövq edir, ərəb 

mənbələrindəki məlumata görə, 835-ci ildə o, "Xilafətə qarĢı üsyan qaldırıb, Arranı ələ 

keçirir". Görünür, elə buna görə, tarixçi Y.A.Paxomovun qeyd etdiyi kimi, Cənubi 

Qafqazda məhz həmin 835/36-836/37-ci illərdə zərb edilmiĢ pullar aĢkar 

olunmamıĢdır. Bəlkə də elə bu fakt ərəb tarixçisi əd-Dinəvərinin həmin dövrdə 

Arazboyu torpaqların da Səhl ibn Sunbata məxsus olduğunu deməsinə səbəb 

olmuĢdur. 

Hakimiyyət dairəsini geniĢləndirmiĢ Səhl ibn Sunbat Xilafətlə barıĢığın 

vacibliy ini dərk edərək yeni, lakin bu dəfə xəyanətkar addım atır: qədim 

AranĢahilərə mənsub torpaqları vahid hakimiyyətdə birləĢdirmək, alban 

dövlətçiliy ini bərpa etmək naminə Babəki ərəb lərə təslim ed ir. Səhlin gümanı 

doğrulur: onun bu hərəkətini yüksək qiymətləndirən ərəblər Səhlə fəxri xələtlə 

yanaĢı, "batrik tacın ı" təqdim edir, verg idən azad edirlər. Moisey Kalankatlın ın 

məlumatına görə, Səh l " Ermənistan, Ġberiya və Albaniyanın ali hakimi" olur. Lak in 

Cənubi Qafqazın o dövr siyasi vəziyyəti elə idi ki, Arran ı müstəqil idarə etmək 

hüququ əldə etmiĢ Səhl, əslində, Tovma Artsrurininin yazd ığına görə, yalnız 

"ġakenin sahibi" olaraq qaldı. Bir neçə il sonra isə, 853/4 -cü ildə Xilafətə qarĢı 

çıxıĢ etmiĢ baĢqa yerli feodallarla yanaĢı, Səhl də ərəb sərkərdəsi Böyük Buğa 

tərəfindən əsir alın ıb Samirəyə göndərildi.  

IX yüzilin son rübündə, Moisey Kalankatlın ın məlumat ına görə, "erməni 

tarixin in 336-cı ilində" (887-88), Qriqor Hammam "dağılmıĢ Alban padĢahlığını 

bərpa" edərək, yalnız adı qalmıĢ Arran vilayətinin bir hissəsində - tarixi 

Albaniyanın vilayətlərindən olan ġəkidə hakimiyyəti ələ aldı. Məhz bu dövrdən, 

ərəb və erməni mənbələrində ġəkki (ġəki), ġake, gürcü mənbələrində qədim alban 

tayfaları erlərin (ərlərin) ad ına görə Eret i adlandırılan bu vilayətə həmçin in 

"Albaniya padĢahlığı" da deyilməyə baĢlandı.  

IX yüzilin sonu, X yüzilin əvvəlləri Sacilər sülaləsinin Cənubi 



272 
 

Qafqazda fəallaĢdığı dövrdür. Görünür, məhz bu illər yaln ız Kürün sol sahili 

bölgəsində - ġəkidə hakimiyyətini saxlaya bilmiĢ Qriqor Hammam Cənubi 

Qafqazın çox hissəsini tabe etmiĢ Sacilərdən vassal asılılıqda id i
1
. 

X yüzilin əvvəllərində Hammamı ərəb, gürcü və erməni mənbələrində 

Adarnərsə adı ilə məĢhur olan oğlu əvəz etdi. Həmin əsrin 50-ci illərində yazan 

ərəb tarixçisi əl-Məsudi ġəki haqqında belə məlumat verirdi: "Sanariya (ərəb 

mənbələrində Kaxeti Sanariya adlanırd ı) ölkəsindən sonra ġəki gəlir. Əhalisi 

xristiandır. Bunlar arasında ticarət və sənətkarlıqla məĢğul olan müsəlmanlar da 

vardır. Onların hökmdan bizim kitabımız yazılan indiki vaxt A zər-Nərsə ben 

Hamamdır". 

Katolikos Ġohann Drasxanakertsi 909-cu ilin hadisələrin i təsvir edərkən 

yazırdı ki, o, Yusif ibn Əbu-s-Sacın təqibindən qaçaraq "Albaniyanın Ģərq 

ucqarlarına getmiĢ və Qafqazın Ģimal-Ģərqində yaĢayan hökmdar Adarnərsənin 

yanına gəlib çıxmıĢdı". X yüzilin ortalarında ġəkidə olmuĢ Anani Mokslunun 

qeydinə görə, "bu zaman hökmdarlıq taxt ında hökmdar Atrnərsəhin oğlu, 

albanların mömin hökmdarı Hammamın nəvəsi ĠĢxanik oturmuĢdu". "Alban tarixi" 

əsərində isə ĠĢxanikin Atrnərsəhlə (Adarnərsə ilə) qohumluq əlaqəsinə dair baĢqa 

bir məlumat vardır: burada ĠĢxanik Atmərsəhin qardaĢı, Hammamın isə oğlu 

adlandırılır. Göründüyü kimi, fakt lardakı kiçicik dolaĢıqlığa baxmayaraq, 

Hammamdan sonra gələn alban - ġəki hökmdarların ın yerli sülaləyə mənsub irsi 

hakimiyyətləri təsdiq edilir.  

Mənbələr Adarnərsənin dəqiq hakimiyyəti illərin i müəyyəniləĢdirmək 

imkanı verməsə də, ərəb və yerli müəlliflərin məlumatı bu hökmdarın hələ 909 -cu 

ildən də əvvəl hakimiyyətə gəldiyini, həmin yüzilin 40-cı illərinədək taxtda 

qaldığını sübut edir. Onun hakimiyyəti dövründə baĢ verən və mənbələrdə 

iĢıqlandırılan bir sıra mühüm siyasi hadisələrdən abxaz hökmdarı III Konstantinin 

(893-922) və Kaxeti (Sanariya) xorepiskopu I Kviriken in (892-918) ġəki 

hüdudlarına hücumunu qeyd etmək olar. Gürcü qaynağındakı məlumata gö rə, 

"xorep iskop Kvirike abxazların hökmdarı Konstantini köməyə çağırd ı, onlar Ereti 

hüdudlarına g irib, Vejin i qalasın ı mühasirəyə aldılar... Qala alına-alınanda cümə 

günü, patriki Adamərsə gəlib çıxd ı və sülh bağlandı. O, abxaz hökmdarına AriĢini, 

Qavazini, Kvirikeyə isə Ortobini verdi". Mənbələrin müqayisəli təhlili həmin 

hadisənin 916-918-ci illər arasında baĢ verdiyini sübut edir. ġəki ərazisindən keçən 

və Tiflis, Təbla, ġəki, Bərdə ticarət-karvan yolu üzərində yerləĢən həmin yaĢayıĢ 

məskənlərini Adarnərsə yalnız 925-929-cu illərdə, Sacilər Kaxet i-Sanariya əra-

zisini tutduqdan sonra geri qaytara bilmiĢdi.  

 
1Ağdam rayonu Sofulu kəndi yaxınlığında Gavurqala adlı yerin xarabalıqlarında 

qazıntı iĢləri aparan arxeoloq Rəhim Vahidov Hammamın qardaĢlarının qəbir daĢını aĢkar 
etmiĢdir. Qəbir daĢındakı yazıda deyilirdi: Bu, işxan Hammamın qardaşları Filipe ağanın və 

cavan yaşında getmiş Sunbat ağanın... məzarıdır". 

 



273 
 

Adarnərsədən sonra mənbələr, yuxarıda qeyd edildiyi kimi, ĠĢ xaniki onun 

varisi adlandırırlar. Bu hökmdarın adın ı Əshas kimi çəkən ərəb çoğrafiyaçısı Ġbn 

Havqəl onun müsəlman Əbu Əbd əl-Məlik adın ı da qeyd edir və Salarilərə 1 

milyon dirhəm miqdarında illik vergi verdiyin i dəqiqləĢdirir. A lban hökmdarı 

ĠĢxan ikin adı erməni katolikosu Anani Mokslunun 958-ci il tarixli məktubunda da 

çəkilir; Konstantin Baqryanarodnının "Alvaniya arxontu" (952) adlandırd ığı 

adamın Ģəxsində də məhz ĠĢ xan ik nəzərdə tutulur. Bu faktlar ĠĢ xanikin X yüzilin 

50-ci illərinin sonunadək arasıkəsilməz hakimiyyətini təsdiq edir. Mənbələrin 

Ģəhadətinə görə, məhz bu dövrdə, qonĢu Sanariyanın hakimi ĠĢ xanikin böyük oğlu, 

xristian adı Ġohann olan Sənəkərim olmuĢdur. Atasının ölümündən sonra (təqr. 

960-cı ildə) o, hökmdarlıq taxtın ı tutdu. Xüsusi ədəbiyyatda belə bir fikir var ki, 

ġəki taxtını ələ keçirən Sənəkərim Sanariyanı (yəni Kaxet ini) da öz vahid 

hakimiyyəti altında ġəki ilə b irləĢdirmiĢdi. Bu isə bu dövrdə Sanariyanın ġəki 

məlikliyin in bir vilayəti olduğunu, bu vilayətin idarəsinin bilavasitə vəliəhdə etibar 

edildiy ini təsdiqləyir. 

Hakimiyyəti ələ alan Sənəkərim Kürün sağ sahil bölgələrindən bəzilərini 

də öz mülklərinə qataraq, bununla "alban taxt-tacının bərpaçısı" adını qazana bildi. 

Bu hadisəni, eləcə də Sənəkərimin "albanların hökmdarı" adını qəbul etməsin i kilsə 

böyük razılıqla qarĢılad ı, alban katolikosunun özü yeni hökmdarın baĢına tac 

qoydu. Bu, Sənəkərimin müstəqillik əldə etdiyini təsdiqləməklə yanaĢı, onun tarixi 

Albaniya ərazisinə iddiasını da əsaslandırırdı. ġəki məlikliy inin güclənməsi və onun 

hakiminin baĢına alban hökmdarına məxsus tacın qoyulması qonĢu müsəlman və 

xristian hakimlərinin diqqətinə səbəb oldu. Salari hökmdarı Ġbrah im ona tac və 

baĢqa qiymətli hədiyyələr, Tao (Tayk) hökmdarı David Kuropalat isə padĢahlıq 

çələngi və tünd qırmızı rəngli uzun padĢahlıq xələti göndərdi.  

Sənəkərimin hakimiyyətinin tanınması təsadüfi o lmayan mühüm siyasi 

hadisə idi. Belə ki, həm Salari, həm də gürcü hakimləri bu əlaqədə öz məqsədlərini 

güdürdülər. Həmin dövrdə yenicə hakimiyyətə gəlmiĢ Salari hökmdarı güclənmiĢ 

ġəki məlikliyindən özünün ġirvanĢahlara və ġəddadilərə qarĢı mübarizəsində 

istifadə etmək istəyirdi. Cənubi Qafqazın qüdrətli feodal nəslinə mənsub olan Tao 

hökmdarı David də gürcü siyasi vahidləri arasında nüfuzunu möhkəmlətmək üçün 

o vaxtkı ġəki hakimi kimi qüdrətli müttəfiqə ehtiyac duyurdu. Güman etmək o lar 

ki, Sənəkərim məhz Salari hökmdarı Ġbrah imlə razılığa gəldikdən sonra 

ġirvanĢahın da iddiasında olduğu Qəbələ ərazisini tutmağa çalıĢ mıĢdı. Bu cəhd 

müvəffəqiyyətsizliklə nəticələnsə də, Sənəkərim həmin ərazini öz mülklərinə 

qatmaq ümidindən əl çəkməmiĢdi. Hadisələrin mənbələrdəki məlumatdan görünən 

sonrakı inkiĢafı Sənəkərimin Qəbələni tuta bilmədiy ini təsdiq edir.  

ġəki hökmdarı Sənəkərimin çiçəklənən hakimiyyətinin sonu haqqında 

mənbələrdə dəqiq məlumat olmasa da, bu hadisənin X yüzilin son illərində baĢ 

verdiyini güman etmək olar. Bu nüfuzlu hökmdarın ölümü ġəki məlikliyinin qüdrətini 

azaltdı: mənbələr qonĢu dövlətlərin, ilk növbədə gürcü hakimlərinin bu zəiflikdən öz 



274 
 

məqsədləri üçün istifadə etdiklərini xüsusi qeyd edirlər. 

Gürcü mənbəyindəki məlumata görə, 1008-ci ildə abxaz hökmdarı III Baqrat 

"Kaxetini darmadağın edib, Ereti ölkəsini (yəni ġəkini) də ələ keçirdi, Abulalanı 

mtavar təyin edib, geri qayıtdı". Mənbədəki sonrakı məlumatdan aydın olur ki, Baqratın 

qoĢunları gedən kimi Ģəkililər, görünür, bəlkə də boĢalmıĢ ġəki taxtını tutmaq 

ümidində olan yerli feodal Əbüləladan (Abulaladan) üz döndərib, Sənəkərimin dövründə 

məlikliyin itaətində olan Kaxeti-Sanariya xorepiskopu Davidlə saziĢə girirlər. Lakin bu 

ittifaq uzun sürmədi. 1009-cu ildə Davidin ölümündən sonra hakimiyyətə gələn III 

Kvirikenin dövründə III Baqrat Kaxeti və ġəki torpaqlarına hücum edib, yenidən 

həmin yerləri talan etdi. Geri qayıdarkən III Kvirike də əsir-girov sifətilə III Baqratın 

sarayına aparıldı. 

ġəki məlikliyin in bu ağır dövründə, 1010-1014-cü illər arasında, ġəddadi 

hökmdarı Fəzl də öz mülklərinə həmsərhəd olan bu torpaqlar uğrunda mübarizəyə 

giriĢsə də, gürcülərin təzyiqi üzündən tezliklə öz iddialarından əl çəkməli o lur.  

1014-cü ildə III Baqratın ölümündən istifadə edən Ģəkililər və sanarlar üsyan 

edərək onun varisinin tabeliyindən çıxa bildilər; mənbənin yazdığına görə, "əvvəlki 

hakimlər yenidən öz ölkələrinə sahib oldular". Bu vaxtdan baĢlayaraq ta Səlcuq 

hücumlarınadək ġəki ilə Kaxeti (Sanariya) arasındakı vassal-süzeren münasibətlərində 

yerdəyiĢikliyi baĢ verdi; süzeren Kaxeti hökmdarı III Kvirike oldu. Onun dövründə bu 

iki vilayətin siyasi yaxınlaĢması prosesində yeni addımlar atıldı. Lakin yaxınlaĢmaya 

baxmayaraq, mənbələr sanarlar (kaxlar) və Ģəkililəri biri-b irindən fərqləndirirdi. 

Gürcü salnaməsi 1021-1023-cü illərdə abxaz hökmdarı Giorgi ilə Bizans imperatoru II 

Vasilinin qoĢunları arasında baĢ verən vuruĢlarda iĢtirak edən "sanarlar və Ģaklar" 

haqqında məlumat verir. Anili Samuel "ġəki hökmdarı Kvirike"nin, XI yüzilin 

müsəlman müəllifləri ġəki sahibi A xsartanın adlarını çəkirlər. XIII yüzil erməni 

tarixçisi Vardanın iĢlətdiyi "Kürike, Albaniya hökmdarı‖ ifadəsi isə bu müəllifin 

ġəkini (və onunla birlikdə Sanariyanı) ənənəvi də olsa, hətta alban dövlətçiliyin in 

varisi hesab etdiyini təsdiqləyir.  

Müstəqil ġəki məlikliy inin tənəzzülü dövründə dövlətin siyasi mərkəzin in 

- hökmdarların iqamətgahının qədim alban Ģəhəri Təlava (Telaviyə) köçürülməsi, 

Ģübhəsiz, həmin dövrdə ġəkinin özündə baĢ verən siyasi çəkiĢ mələrdən xəbər verir. 

Bu illərdə baĢsız qalmıĢ ġəkini öz təsir dairəsində saxlamağa çalıĢan Kaxeti 

(Sanariya) hökmdarı III Kvirike ġəddadilərə, eləcə də əvvəl ona müttəfiqlik edən, 

sonra isə düĢmən kəsilən Tiflis Cəfərilər əmirliy inə qarĢı mübarizəni davam 

etdirdi. 1037-1038-ci illərdə Tiflisin iki il çəkən mühasirəsi dövründə öldürülən 

Kvirikedən sonra Kaxeti taxt ı onun bacısı oğlu Qagikə, ondan s onra isə 

sonuncunun oğlu Axsartana keçir. Məhz bu hakimin dövründə (1058-1084) Səlcuq 

yürüĢlərinin baĢlanması ilə əlaqədar Cənubi Qafqazda, o cümlədən ġəki və onun 

ətraflarında mühüm hadisələr baĢ verir. ġirvan-gürcü münasibətlərin in 

kəskin ləĢdiyi bu dövrdə ġəki yaxınlığ ındakı bəzi qalaların, o cümlədən ġəkin in 

özünün əldən-ələ keçməsi soltan Alp Arslanın hücumları ilə  dayandırılır; tarixçi 



275 
 

Sədrəddin əl-Hüseyninin məlumatına görə, gürcü-abxaz hökmdarı IV Baqrat ın 

Bərdəyə və b. yerlərə hücumunun qarĢısı alındıqdan sonra (1067) müttəfiqin in 

məğlubiyyətindən qorxuya düĢən II A xsartan soltanın xidmət inə gəlir və öz 

mülklərin in qorunması naminə, hətta islamı qəbul edərək, səlcuqlara xərac 

verəcəyinə boyun olur. Bununla belə, sonrakı illərdə də ġəki və onun ətrafındakı 

qalalar uğrunda mübarizə davam edirdi. MünəccimbaĢının əsərindəki məlumata 

görə, 1072-ci ilin əvvəlində "ġəki sahibi A xsartanın naibi" müsəlmanların əlində 

olan Maluq qalasını ələ keçirsə də, birləĢmiĢ ġirvan-ġəddadi qoĢunları həmin ilin 

ramazan (iyun) ayında qalanı geri qaytara bilmiĢ, hətta onu yerlə-yeksan 

etmiĢdilər. 

ġəkinin sonrakı dövr tarixi bilavasitə Səlcuqilər, eləcə də ġirvanĢahlarla 

bağlı olsa da, mənbələr ilk monqol hücumundan dərhal sonra, 1221-ci ildə 

gürcülərin ġəki və Qəbələn i ələ keç irməsi haqqında məlumat verir. Həmin dövrün 

müəllifı ən-Nəsəvinin yazdığ ına görə, 1227-ci ildə soltan Cəlaləddin Manqburnı 

"Səfiəddin Məhəmməd ət-Tuğraini ġirvanın Ģəhərləri o lan ġəki və Qəbələnin vəziri 

təyin etdi. Bu Ģəhərləri gürcülər ġirvan sahibindən bir neçə il əvvəl, hələ güclü 

olduqları vaxt  tutub almıĢdılar".  

 

 

 

 

§ 6. SALARĠLƏR DÖVLƏTĠ 
 

X əsr Azərbaycanın siyasi tarixində mövcud dövlətlərin möhkəmlənməsi 

və yenilərinin yaranması dövrü olub. Burada hakimlik edən sülalələr 

müsəlmanların mənəvi-siyasi baĢçısı xəlifəyə zahiri itaətlərini saxlay ır, lakin bir 

sıra hallarda Yusif Sacin in timsalında gördüyümüz kimi, siyasi hakimiyyəti də ələ 

keçirirdilər. 

Saciləri mənĢəcə Deyləmdən o lan Salarilər əvəz etdilər. Onla rın 

Azərbaycandakı ilk nümayəndəsi Deyləm hakimi Məhəmməd ibn Müsafirin oğlu 

Mərzban ibn Məhəmməd oldu. Hələ Deyləmdə olarkən o, qardaĢı Vəhsudanla 

birlikdə atasına qarĢı çıxaraq, vilayətin baĢlıca qalaları Tarom və Samiramı 

(ġamiramı) ələ keçirtdi. 941/942-ci ildə Mərzban ibn Məhəmməd Sacilərin son 

nümayəndəsi Deysəmin hökumətində maliyyə vəziri vəzifəsini daĢıyan Əli ibn 

Cəfərin təhrikilə A zərbaycana hücum edir. DöyüĢ zamanı Deysəmin bir çox 

döyüĢçüləri, əsasən kürdlər və deyləmlilər Mərzbanın tərəfinə keçirlər. Deysəm isə 

salamat qalmıĢ kiçik dəstəsiylə ona sığınacaq vermiĢ Vaspurakan hakimi, dostu 

Qaqik Artsruninin yanına qaçır.  

Deysəmin ordusunu darmadağın edən Mərzban ibn Məhəmməd 

Azərbaycanda hakimiyyəti ələ keçirir. Sacilərin keçmiĢ vəziri Əli ibn Cəfəri isə 

ĢərtləĢdikləri kimi əvvəlki vəzifəsində saxlayır. Lakin çox keçmədən vəzirin 



276 
 

əleyhdarları Mərzbanı ona qarĢı qaldırırlar. Bunu baĢa düĢən Əli ibn Cəfər onun 

guya Salari xəzinəsi üçün böyük miqdarda pul əldə etmək məqsədilə Təbrizə 

getməsinə icazə verməsini xah iĢ edir. Mərzban razılıq verir və deyləmlilər 

dəstəsinin müĢayiəti ilə onu Təbrizə göndərir. Təbrizə gələn Əli əhali ilə razılaĢıb, 

Vaspurakanda gizlənmiĢ Deysəmi Ģəhərə dəvət edir. 

Bu dövrdə Təbrizdə baĢ verən hadisələrin gediĢini müxtəlif tərzdə 

iĢıqlandıran orta çağ müəllifləri (Ġbn əl-Əsir, Ġbn Misqəveyh) bircə məsələdə 

həmrəydirlər: öz mənafeyi xatirinə gah Deysəmin, gah da Mərzbanın tərəfini tutan 

hiyləgər vəzirin məkrliliyi həm onu müĢayiət edən deyləmlilərin, həm də bir çox 

günahsız Ģəhərlin in qanına bais oldu. 

Deysəm və Mərzbanın qoĢunları Təbriz yaxınlığında qarĢılaĢırlar. Təbrizlilərə 

arxalanan Deysəm tərəfdarları ilə Ģəhərə daxil olur. Mərzban isə Təbrizi mühasirəyə 

alaraq, yenidən vəzirlə dil tapır, ona toxunmayacağına söz verir.  

Təbrizin mühasirəsinin uzanması Deysəmi gizlincə Ģəhəri tərk edib, Ərdəbilə 

getməyə məcbur edir. Bundan xəbər tutan Mərzban yardıma gəlmiĢ qardaĢı Vəhsudanla 

birlikdə Ərdəbili mühasirəyə alır. Uzunmüddətli mühasirə Ģəhərdəki ehtiyatların 

tükənməsinə, ərdəbillilərin üsyan qaldırmasına səbəb olur. Deys əmin vəziri Nəimi də 

əhalini üsyana təhrik edənlərdəndi. Mərzbanla gizli danıĢıqlara girən Nəimi öz 

hökmdarını barıĢığa razı sala bilir. Əldə olunmuĢ razılığa görə Deysəm öz ailəsi ilə 

Tarom qalasında yaĢamaq icazəsi alır. 

Bu hadisədən sonra Deysəmin adı bir müddət tarix səhnəsində çəkilmir. Paytaxt 

Ģəhəri Ərdəbil isə xeyli müddət müqavimətini davam etdirsə də, nəhayət, Mərzban 

tərəfindən ələ keçirilir. Dövrün qaynağı, Ərdəbili iĢğal edən Mərzbanın dinc əhaliyə 

tutduğu amansız divandan xəbər verir.  

Deysəm üzərindəki qələbədən sonra Azərbaycanın tam hüquqlu hakiminə 

çevrilən Mərzban ibn Məhəmməd bu ərazidə Salarilər sülaləsi hakimiyyətinin əsasını 

qoyur. Məhz onun hakimiyyət baĢında olduğu illər bu dövlətin çiçəklənmə dövrünə 

təsadüf edir. Salarilərin bu zamankı sərhədləri Sacilər dövlətinin ən yüksək inkiĢaf dövrü 

hüdudları ilə üst-üstə düĢürdü. Demək olar, bütün Azərbaycanı ələ keçirmiĢ Mərzban 

ibn Məhəmməd Ermənistanda da hakimiyyətini təsdiqlədi, əvvəllər Sacilərə vergi 

verən ĢirvanĢahları indi də onlara vergi ödəməyə məcbur etdi. Beləliklə, Salarilərə 

tabe edilmiĢ ərazinin hüdudları Ģimalda Dərbəndədək çatdı. 

Mərzbanın hakimiyyətinin baĢlanğıcında, 943/44-cü ildə ruslar yenidən 

Azərbaycana soxuldular. Xəzər dənizi vasitəsilə Kür çayının mənsəbinə çıxmıĢ ruslar 

çayın axarına qarĢı üzərək Bərdəyə çatdılar. Mərzban beĢ min nəfərlik qoĢunla onlara 

qarĢı çıxıĢ etdi. Dövrün qaynağında iki ordunun qarĢılaĢması bu cür təsvir edilir:  "Heç 

bir saat keçməmiĢdi ki, müsəlmanlar qaçmağa məcbur edildilər, deyləmlilər son 

nəfərinədək qırıldılar... Ruslar [Ģəhərdə] yerləĢib, aman verəcəklərini bildirdilər, 

özlərini yaxĢı apardılar. [Sonra] hər tərəfdən müsəlman qoĢunları axıĢıb gəldilər. Ruslar 

onlarla döyüĢdülər, müsəlmanlar isə ruslarla döyüĢdə tab gətirmirdilər. [Silahsız] Ģəhər 

əhalisi rusları daĢlayır, onların üstünə çığırırdı. Bu bir müddət davam etdi. Rusların 



277 
 

carçısı əhaliyə üç gün ərzində Ģəhəri tərk etmək əmrini elan etdi. Getmək imkanı olan-

ların hamısı Ģəhərdən çıxdı, əhalinin əksəriyyəti isə təyin olunmuĢ vaxtdan sonra da 

Bərdədə qaldı. Ruslar onları qılıncdan keçirib, xeyli insanı məhv etdilər, qırğından 

sonra əhalinin on min nəfərə yaxınını əsir aldılar. Onları came məscidinə yığıb dedilər: 

"Həyatınızın bahasını verin, yoxsa sizi qıracağıq". Xristian olan birisi hamının yerinə 

danıĢaraq, adambaĢı 20 dirhəm haqq müəyyənləĢdirdi. Bu təklifi yalnız ağıl sahibləri 

qəbul etdilər. Ruslar onlardan bir Ģey qopara bilməyəcəklərini gördükdə hamısını 

döyməyə baĢladılar. Yalnız qaça bilənlər xilas oldular. Ruslar əhalinin əmlakını qənimət 

kimi ələ keçirdilər, əsirləri qul etdilər, xoĢlarına gələn qadınları da özləri üçün 

seçdilər". 

Bu hadisə haqqında məlumat verən "Alban tarixi"nin müəllifi də təsdiq edir 

ki, ruslar "Ģəhərliləri qılıncdan keçirdilər və əhalinin bütün əmlakına y iyələndilər". 

Mərzban ibn Məhəmməd bu dəfə ruslara qarĢı otuz min nəfərlik qoĢun 

yeritdi, lakin yenə də uğursuzluğa düçar oldu. Çox keçmədən gözlənilməz hadisə baĢ 

verdi: qədərsiz meyvə yemiĢ ruslar arasında epidemiya baĢlandı. Mərzban ruslara 

yenidən hücum etdi. Bu dəfə o, fənd iĢlədərək, yalnız müəyyən iĢarədən sonra həmlə 

ruslara edəcək dəstəni pusquda saxladı. DöyüĢ baĢlandı, Mərzbanın qoĢunu qəsdən 

qaçmağa üz qoyaraq, pusquda dayanan dəstənin yanından keçdi. Lakin ruslara qarĢı 

ürəklərdə elə böyük qorxu vardı ki, geri çəkilən döyüĢçülər pusquda dayanan dəstəyə 

hücum iĢarəsi vermədilər. Vəziyyəti belə görən Mərzban həyatı bahasına olsa da, 

qorxuya düĢmüĢ döyüĢçüləri öz ardınca aparmaq qərarına gəlir. Ġrəli atılaraq, pusquda 

dayanmıĢ dəstəyə iĢarə verən döyuĢçüləri də öz ardınca aparır. Ruslar məğlubiyyətə 

uğrayırlar. Onların sərkərdəsi isə həlak olur. Lakin Ģəhərin mühasirəsi hələ də 

yarılmamıĢ, uzun müddət davam etmiĢdi. 

Elə bu zaman Azərbaycanın cənub hissəsi Mosul əmiri qoĢunların ın 

hücumuna məruz qaldı. QoĢunun bir hissəsini Bərdənin mühasirəsində saxlayan 

Mərzban cənuba, Mosul əmirinin qoĢunlarının yetiĢdiyi Səlmasa tərəf hərəkət edir. 

Rəqib lər arasında döyüĢ baĢ verir. Yağmağa baĢlayan qar əsasən bədəvi ərəblərdən 

təĢkil edilmiĢ Mosul qoĢununun geri çəkilməsinə səbəb olur. Məhz bu vaxt, 

Bağdad üzərinə yürüĢ etmək qərarına gəlmiĢ Mosul əmiri öz sərkərdəsini 

tabeliyində olan qoĢunla geri çağırır.  

ġiddətlənməkdə olan epidemiya və müsəlmanların aramsız mühasirəsi 

rusları Bərdəni tərk etməyə məcbur edir. Onlar qarət etdikləri qənimətlərlə 

yüklənmiĢ gəmilərinə minərək, öz ö lkələrinə tərəf üzürlər. Mərzbanın mühasirə 

dəstəsi isə o qədər zəif idi ki, düĢmənin çıxıb getməsinə heç bir maneçilik törədə 

bilmədi. Beləliklə, Mərzban mosullulara qarĢı yürüĢdən qayıdanadək ruslar Bərdə 

və onun ətrafını tərk etdilər. 

Dövlətinin  cənub-Ģərq sərhədlərin i möhkəmləndirmək məqsədilə Mərzban 

Həmədan və Ġsfahan hakimi, Buveyhilər sülaləsindən olan Rüknəddövlə (941-977) 

ilə  müharibəyə baĢlamaq qərarına gəlir. 948/49-cu ildə Qəzvin yaxınlığ ındakı 

döyüĢdə Mərzbanın qoĢunları məğlubiyyətə uğrayır, o özü və bir neçə sərkərdəsi 



278 
 

isə əsir alınaraq, Ġsfahandan cənubda yerləĢən Samiram qalasına göndərilir.  

Bu hadisədən sonra Azərbaycanda hakimiyyət uğrunda mübarizə baĢlanır. 

QoĢunların bir hissəsi Mərzbanın Ərdəbilə gəlmiĢ atası Məhəmməd ibn Müsafirə 

sədaqət andı içir. Lakin çox keçmədən ordu özbaĢınalıq edən Məhəmmədə qarĢı 

çıxır. Canını götürüb oğlu Vəhsudanın yanına qaçan Məhəmməd oğlu tərəfindən 

həbs edilir. 

Mərzban üzərində qələbə qazanan Rüknəddövlə öz sərkərdələ rindən 

Məhəmməd ibn Əbdürrəzzaqı A zərbaycan hakimi təyin edir.  

Hadisələrin gediĢindən narahat olmuĢ Vəhsudan, Məhəmməd ibn 

Əbdürrəzzaqa qarĢı çıxıĢ etmək üçün hələ də Taromda yaĢayan keçmiĢ Azərbaycan 

hakimi Deysəmi ö lkəyə dəvət edir. 

Məhəmməd ibn Müsafir qaçandan sonra Ərdəbildə qalmıĢ deyləmlilər 

Mərzbanın sərkərdələrindən biri o lan Əli ibn Fəzli özlərinə baĢçı seçmiĢdilər. 

Vəhsudanın sözü ilə Deysəmi Azərbaycan hakimi kimi tanıyan Əli ibn Fəzl onunla 

birləĢir. Deysəm isə Varsana gələrək, döyüĢə hazırlaĢmağa baĢlayır. O, bütün xəzinəni 

və baĢqa sərvətləri vəziri Ġbn Mahmuda etibar edib, döyüĢün nəticəsini Muğan 

dağlarında gözləmək əmrini verir. Bütün xəzinəni əlində cəmləĢdirmiĢ Ġbn Mahmud 

xəyanət yoluna keçərək Ərdəbilə gəlir və Məhəmməd ibn Əbdürrəzzaqın tərəfinə keçir. 

Bu hadisə Deysəmlə Məhəmməd ibn Əbdürrəzzaq arasında baĢ vermiĢ döyüĢün taleyini 

həll edir. Nəticədə Azərbaycanın cənub-Ģərq vilayətləri Buveyhilərin əlinə keçir və 

Məhəmməd ibn Əbdürrəzzaq tərəfindən idarə olunmağa baĢlayır. Azərbaycan və Dvin 

qarıĢıq Ermənistanın baĢqa vilayətləri isə yenidən Deysəmin idarəsi altına keçərək, 

ona vergi ödəməyə baĢlayır. 

Böyük sərvət toplaya bilmiĢ Deysəm Ərdəbilə gəlir və burada Ģəhəri idarə 

edən deyləmli sərkərdə Əli Ġbn MiĢaki ilə toqquĢur. Deysəmə xidmət edən 

deyləmlilərin çoxu Əli ibn MiĢakinin tərəfinə keçir. Məğlubiyyətə uğrayan Deysəm 

kürdlərdən ibarət dəstəsi ilə Ermənistana qaçmalı olur.  

952/53-cü ildə Salarilər sülaləsinin hələ də Samiram qalasında saxlan ılan  

banisi Mərzban ibn Məhəmməd həbsdən qaça bilir. O, Ərdəbilə gələrək, 

Azərbaycanda öz hakimiyyətini bərpa edir, Əli ibn MiĢakini isə Deysəmin ardınca 

Ermənistana göndərir. Bundan xəbər tutan Deysəm Mosula, oradan isə Bağdada, onu 

hörmətlə qarĢılayan xəlifənin hüzuruna gedir. Lakin çox keçmədən vəziyyət elə gətirir ki, 

Deysəm Bağdadı tərk edib yardım almaq üçün Mosula, Nəsirəddövlənin yanına getməli 

olur. Rədd cavabı alan Deysəm DəməĢqə - Nəsirəddövlənin qardaĢı Seyfəddövlənin, 

oradan isə 955/56-cı ildə köhnə dostu Vaspurakan hakiminin oğlunun yanına yollanır. 

Burada olarkən o, Mərzbanın üsyan etmiĢ əhalinin çıxıĢını yatırmaq üçün Dərbəndə 

getməsindən xəbər tutur. YaranmıĢ vəziyyətdən istifadə edən Deysəm öz qoĢununu 

Azərbaycana yeridərək, Səlmas Ģəhərini tutur. Mərzbanın göndərdiyi qoĢun 

darmadağın edilir. Lakin Deysəm Səlması əlində saxlaya bilmir və yenidən Vaspurakana, 

hamisinin yanına qayıdır. Dərbənddən qayıdan Mərzban Vaspurakan hakimindən 

Deysəmi təslim etməsini tələb edir. Onun əmrilə Deysəm zindana atılır. 957/58-ci ildə, 



279 
 

artıq Mərzbanın vəfatından sonra, Salari əmirlərindən biri həbsxanada saxlanılan 

Deysəmi öldürtdürür. Beləliklə, dövrün parlaq Ģəxsiyyətlərindən biri olmuĢ Deysəm 

ibn Ġbrahim tarix səhnəsindən çıxır.  

957-ci ilin sonunda Mərzban vəfat etdi. Hökmdarın ölümündən sonra onun 

oğulları və qardaĢı Vəhsudan arasında hakimiyyət uğrunda mübarizə gücləndi. Ġbn 

Misqəveyhin məlumat ına görə, Mərzban hakimiyyəti rəsmi olaraq Vəhsudana 

vəsiyyət etsə də, əlaltdan böyük oğlu Custanı özünün varisi elan etmiĢ, q əbul etdiyi 

bu qərar haqqında bütün qalaların rəislərinə məxfi məlumat göndərmiĢdir. Məhz bu 

səbəbdən rəsmi olaraq varis elan edilmiĢ Vəhsudan Custana tabe olduqlarını 

bildirmiĢ qala rəislərin in müqaviməti ilə qarĢılaĢdı. Vəhsudan Ərdəbili tərk edərək 

Taroma qayıtmalı o lur. Hakimiyyət o biri qardaĢlarının da dəstəklədiy i Custanın 

əlinə keçir.Ġqamətgahı Ərdəbildə qurmuĢ Custan hakimiyyəti ələ alaraq, Deysəmin 

keçmiĢ vəziri Əbu Abdullah ən – Nəimini özünün vəziri təyin edir. Urm hakimi 

Custan ibn ġərməzandan baĢqa, Salarilərə tabe olan bütün yerlərinin hakimləri 

hökmdara sədaqət andı içirlər.Lakin zahiri sakitliyinə baxmayaraq, hakimiyyət 

uğrundakı mübarizə Vəhsudanın gördüyü tədbirlər nəticəsində getdikcə daha 

kəskin Ģəkil alırd ı. Bu məqsədlə o, müxtəlif fəndlərə əl atır, əməklərinə verilən 

haqla razılaĢ mayan Salari qoĢunu içərisində narazılıq alovunu qızıĢdırmağa çalıĢır, 

qardaĢları küsdürüb, hətta bəzi feodalları onların əleyhinə qald ırmağa cəhd 

göstərirdi. Custanın sarayında baĢ verən hadisələr də vəziyyətin ağırlaĢmasına az 

təsir etmirdi. Elə bu zaman, Custanın gözündən salınmıĢ vəzir Nəimi Ərdəbildən 

Muğana qaçaraq, burada özünü əl – Müstəcirbillah adı ilə elan xəlifə etmiĢ 

fırıldaqçı bir Ģəxslə görüĢür. Öz mənafeyi xat irinə Nəimi həmin Ģəxsi xəlifə kimi 

―tanıyaraq‖, onu ilk növbədə Azərbaycanı tutmağa çağırır. Özünü Salarilərdən 

təcrid etmiĢ Urm hakimi Custan ibn ġərməzan da onlara qoĢulur. Vəziyyətin 

təhlükəli olduğunu dərk edən hökmdar Custan öz qoĢunlarını təzə peyda olmuĢ 

―xəlifə‖n in və Custan ibn ġərməzanın birləĢmiĢ qüvvələrinə qarĢı göndərir. DöyüĢ 

müxalifət  qüvvələrinin məğlubiyyəti, ―xəlifə‖nin əsir düĢməsi ilə  nəticələnir. 

Custan ibn ġərməzan isə öz dəstəsi ilə Urmiyaya qaçır. Lakin hökmdarın bu 

müvəffəqiyyəti də onun Salari taxt ındakı halimiyyətini möhkəmləndirə, daxili 

çəkiĢ mələrə son qoya bilmədi. Vəziyyəti ilə razılaĢa bilməyən Vəhsudan isə yeni 

yollara əl at ır: bu dəfə Mərzbanın oğlu Ġbrah imi yanına dəvət edərək, onu 

hədiyyələrlə ö z tərəfinə çəkir, Mərzbanın üçüncü oğlu Nəsiri isə   

 

   

 

 

 

 

  

 



280 
 

Custanın üstünə göndərə bilir. Əmisinin sözlər inə aldanan Nəsir qardaĢı 

Custanı tərk edib Muğana gəlir. Burada möhkəmləndikdən az sonra Ərdəbilə 

hücum edib, Custanı Ģəhərdən çıxmağa məcbur edir. Custan Ərdəbilin 6 

fərsəxliyində yerləĢən Nir qalasında sığınacaq tapır. 

QardaĢının məğlubiyyətindən sonra Nəsir hakimiyyəti öz əlinə alır. Lakin 

bu hökmranlıq uzun sürmür. Custan ordusunun özəyini təĢkil edən kürdlər və 

deyləmlilər Nəsirə tabe o lmaq istəmirlər. Əmisi Vəhsudan da ona yardım 

göstərməkdən imt ina edir. Əli hər yerdən üzü lən Nəsir qardaĢı Custanı Ərdəbilə 

dəvət edir. Lakin art ıq Custan da Salari dövlətini bürümüĢ böhranlı vəziyyəti 

aradan qaldırmaq iqtidarında deyildi. Siyasi pərakəndəlik, tez-tez baĢ verən feodal 

çəkiĢ mələrin nəticəsində dilənçi halına düĢmüĢ yerli əhalinin çıxıĢları bir qədər 

əvvəl qüdrətli olan bu dövlətin zəifləməsinə gətirib çıxarır.  

YaranmıĢ çıxılmaz vəziyyət Custan və Nəsiri əmiləri Vəhsudana müraciət 

etməyə məcbur edir. Vəhsudanın yalançı vədlərinə aldanan qardaĢlar anaları ilə  

birlikdə Taroma gəlir və burada həbs olunurlar.  

Xəbər bu zaman Ermənistanda olan Ġbrahimə çatdıqda o, anasını və 

qardaĢlarını xilas etmək üçün qoĢun toplamağa baĢlayır. Lakin art ıq iĢ iĢdən 

keçmiĢdi: Custan, Nəsir və onların anası həbsxanada qətlə yetirilmiĢdilər. 

Ġbrahimin hadisələrin inkiĢafına göstərəcəyi təsirdən narahat olan 

Vəhsudan Urmiya hakimi Custan ibn ġərməzandan baĢqa Əhər hakimi Custan ibn 

Rəvvadı da öz tərəfinə çəkə bilir. Hər iki hakimin və Vəhsudanın oğlu Ġsmayılın 

birləĢmiĢ qüvvələri Ġbrah imə qarĢı çıxıĢ edirlər. Bu qüvvə qarĢısında duruĢ gətirə 

bilməyən Ġbrahim yenidən Ermənistana qaçır. Custan ibn ġərməzan isə Marağaya 

sahib olub, onun ərazisini də mülklərinə qatır.  

Lakin hakimiyyət uğrunda mübarizə bununla baĢa çatmır. Güclü qoĢun 

toplaya bilən Ġbrahim Custan ibn ġərməzanla münasibətləri nizama salır; sonra 

Azərbaycana daxil olub, Ərdəbil Ģəhərini tutur. Ərdəbil hakimi Ġbn MiĢaki 

Vəhsudanın yanına qaçmalı olu r. Hücumu davam etdirən Ġbrahim bu dəfə 

Vəhsudanın möhkəmləndirilmiĢ Tarom qalasını ələ keçirə bilir. Müvəffəqiy-

yətsizliyə uğramıĢ Vəhsudan Taromu tərk edir. Mühüm qələbə əldə edə bilmiĢ 

Ġbrahim 961/62-ci ildə Salarilərə məxsus bütün torpaqları öz hakimiyyəti altında 

birləĢdirir. Ġbrahimə fəxri paltar göndərən xəlifə onu Salarilər dövlətinin hökmdarı kimi 

tanıdığını elan edir. 

Mənbələrdən görünür ki, sonrakı beĢ il ərzində Salarilər dövləti dinc həyat 

Ģəraitində yaĢamıĢdır. 965/66-cı ildə hələ də sakitləĢə bilməyən Vəhsudan, Ġbn MiĢaki 

ilə birlikdə Deyləmdə yaxĢı təchiz olunmuĢ qoĢun toplayaraq Taroma qayıdır və qalanı ələ 

keçirir. Bu hadisə Vəhsudanın hakimiyyəti ələ keçirmək yolunda Salari hökmdarı, 

qardaĢı oğlu Ġbrahimlə apardığı müharibənin baĢlanğıcı olur. Vəhsudan tərəfdən qoĢuna 

Ġbn MiĢaki baĢçılıq edirdi. Müharibənin əvvəlində Ġbrahimin qoĢunları bir sıra uğurlar 

qazana bilirlər, lakin döyüĢlərdən birində ağır yaralanmıĢ Ġbrahim döyüĢ meydanını tərk 

edərək, böyük çətinliklərdən sonra kiçik dəstəsi ilə Rey hakimi, qohumu 



281 
 

Rüknəddövlənin sahib olduğu əraziyə çatır. 

Ġbrahimi hörmətlə qarĢılayan Rüknəddövlə ona qiymətli hədiyyələr verərək, öz 

vəziri və katibi Ġbn Amidin baĢçılığı altında yaxĢı hazırlıq görmüĢ qoĢun dəstəsini onun 

ixtiyarına verir. 965-ci ildə Ġbrahim Ġbn Amidlə birlikdə yenidən Azərbaycan sərhədini 

keçir. Ġbn Amidin köməyilə o, Custan ibn ġərməzanla dostluq münasibətləri yarada bilir. 

Beləliklə, Rey hakimi Rüknəddövlənin fəal yardımı sayəsində Ġbrahim yenidən 

Salarilər dövlətinin taxtına sahib olur. Lakin bütün cəhdlərinə baxmayaraq, o, Salari 

dövlətinin əvvəlki əzəmətini bərpa edə bilmir: mərkəzdənqaçan qüvvələr güclənirdi, 

Mərzbanın hakimiyyəti illərində Salarilərə tabe olan, ona vergilər ödəyən bir çox vilayət 

hakimləri özlərini müstəqil elan edərək, vergi verməkdən boyun qaçırırdılar. Feodal 

pərakəndəliyini aradan götürüb, Salarilərə tabe olan bütün torpaqları birləĢdirmək 

məqsədilə Ġbrahim Cənubi Qafqaz hüdudlarında bir neçə yürüĢ etdi. 967/68-ci ildə o, 

dəniz vasitəsilə ġirvana hücum edib, ġirvanĢah Əhməd ibn Məhəmmədlə müqavilə 

bağladı və ondan pul aldı. Lakin Dərbənd əmiri Əhməd ibn Əbdülməlik Ġbrahimlə gö-

rüĢməkdən imtina edərək, Məsqət sahillərində onun gəmilərinə hücum etdi və onu geri 

qaytardı. Beləliklə, Ġbrahim vaxtilə Salarilərin əlində olan bəzi torpaqların tabeçilikdən 

çıxmağa baĢlaması faktı ilə barıĢmalı oldu. 971-ci ildə Salarilər yenicə yaranmıĢ 

ġəddadilər dövləti hüdudlarına daxil edilmiĢ Gəncəni də itirdilər. Gəncə ilə birlikdə 

Arran torpaqlarının bir hissəsi də ġəddadilərin ixtiyarına keçdi. 

ġəddadilərin yürütdüyü müstəqil siyasət, qalan torpaqlarını da itirmək 

qorxusu Ġbrahimi yeni rəqiblərə qarĢı çıxmağa məcbur etdi. Çox keçmədən onun 

qoĢunları Gəncəyə yaxınlaĢıb, Ģəhəri mühasirəyə aldılar; lakin ġəddadilər Ģəhərlərinin 

müdafiəsində duraraq, Ġbrahimin qoĢunlarını geri çəkilməyə məcbur etdilər. Ġbrahim 

sülh müqaviləsi bağlayaraq Ərdəbilə qayıtdı. Tezliklə Salarilərin tabeçiliyində olan 

Ermənistan torpaqlarının da bir hissəsi ġəddadilərin hakimiyyəti altına keçdi. 

Məhz bu dövrdə hələ VIII əsrdən Azərbaycanda məskən salmıĢ Rəvvadilər 

Salarilərin tabeliyində olan Əhər və Qaradağda müs təqil hakimiyyət uğrunda 

mübarizə aparırdılar.  

Yerli feodalları öz hakimiyyəti altında saxlamaq üçün Ġbrahim bir sıra 

tədbirlərə əl atdı; hətta bəzi feodallara Salarilərin hakimiyyətinə xidmət müqabilində 

torpaq vermək (inzibati iqa) qərarına gəldi. Lakin belə tədbirlər də iri feodalların 

çoxunu ram edə bilmədi, əksinə, dövlət öz torpaqlarının bir hissəsini itirdi. Davam 

etməkdə olan feodal çəkiĢ mələri təsərrüfatın vəziyyətinə mənfi təsir edir, ticarətin 

tənəzzülü prosesini sürətləndirirdi. Bəzi vilayət hakimlərinin Salarilərə ödədikləri 

vergiləri kəsməsi, dövlət xəzinəsi gəlirlərinin xeyli azalmasına gətirib çıxardı. Ġbn 

Misqəveyhin məlumatına görə, Ġbrahimin bu dövrdə Azərbaycanda topladığı vergilərin 

məbləği cəmi 2 milyon dirhəmə bərabər idi. 

Salarilər hakimiyyətinin son illəri mənbələrdə lazımi səviyyədə əksini tapa 

bilməyib. Bu mənbələrdə olan cüzi məlumat əsasında yalnız bunları qeyd etmək olar: 

X əsrin 70-ci illərinin sonlarında güclənmiĢ feodal çəkiĢmələri və müstəqillik uğrunda 

mübarizə ona gətirib çıxartdı ki, əsrin 50-ci illərində Salarilərə 50 min dinar vergi 



282 
 

verən Əbülheycə ibn Rəvvad artıq 981-ci ildə Salari hökmdarı Ġbrahimə qarĢı 

mübarizəni gücləndirdi. Bu mübarizə Rəvvadilərin qələbəsilə baĢa çatdı; son Salari 

hökmdarı Ġbrahim həbsxanaya salındı. Məhz bu zamandan etibarən Salarilər 

dövlətinin əlində qalmıĢ torpaqların bir hissəsi də Rəvvadi sülaləsindən olan 

Əbülheycənin hakimiyyəti altına keçdi. 

Salarilərin əlində yalnız Dəbil (Dvin) və onun civarları qaldı. Bu torpaqlar 

hələ Ġbrahimin sağlığında onun oğlu Əbülheycəyə (Rəvvadi hakimi Əbülheycənin 

adaĢı) verilmiĢdi. Erməni tarixçisi Asogikin verdiyi məlumata görə, bu torpaqlar 983-cü 

ilədək Salari Əbülheycənin əlində qaldı, sonra müvəqqəti olaraq Qoxtan (Qoltn) 

vilayətinin əmiri naxçıvanĢah ləqəbli Əbu Duləf tərəfindən tutuldu. Nəhayət, 987/88-ci 

ildə öz mülklərini geniĢləndirmək yolunda uğurlu siyasət yürüdən Rəvvadi hakimi 

Əbülheycə bu torpaqları Əbu Duləfdən alaraq, Rəvvadilər dövlətinin torpaqlarına 

qatdı. 

Beləliklə, Salarilər dövləti süqut etdi. Tarix səhnəsində təqribən 40 il olmuĢ 

bu dövlət də Sacilər dövləti kimi Azərbaycanın və qonĢu ölkələrin həyatında nəzərə 

çarpacaq dərəcədə mühüm rol oynadı. Həmin dövrün siyasi mənzərəsini təsvir etmiĢ 

ərəb çoğrafiyaĢünas səyyahı Ġbn Havqəl yazırdı: "Biz [Arran, Azərbaycan və 

Ərminiyəyə (Ermənistana)] vahid ərazi kimi baxırıq. Doğrudan da bunları yalnız bir 

hökmdar idarə edirdi. ...Ġbn Əbu-s-Sac, onun nökəri Müflih, Deysəm ibn Sədluyə, 

Mərzban ibn Məhəmməd - o, həmçinin, əs-Salar da adlanırdı, belə hökmdarlardan 

olmuĢlar". 

 

 

 

§ 7. RƏVVADĠLƏR DÖVLƏTĠ 
 

Azərbaycanın siyasi tarixində Rəvvadilər dövləti X yüzilin sonundan 

baĢlayaraq təqribən bir əsr ərzində olduqca mühüm rol oynamıĢdır. 

Rəvvadilərin əcdadları Azərbaycana ilk dəfə VIII əsrin sonunda gəlmiĢdilər. 

Məhz o zaman Azərbaycan, Arran və Ərminiyənin caniĢini Yəzid ibn Xatim əl-Mühəlləbi 

(785-786) xəlifənin sərəncamı ilə əzd qəbiləsindən olan yəmənli Rəvvad ibn əl-

Müsənnanı həmqəbilələri ilə birlikdə o vaxt "kiçik kənd olan"  Təbrizdə yerləĢ-

dirmiĢdi. Mənbələrdə onun oğulları əl-Vəcnə, Məhəmməd və Yəhya haqqında da 

məlumat var. Əl-Yəqubinin verdiyi xəbərə görə, Təbrizdən Bəzzədək bütün torpaqlar 

Rəvvada verilmiĢdi. Ondan sonra həmin torpaqları oğlu əl-Vəcnə idarə edirdi. O, 

Təbrizin abadlaĢdırılması ilə məĢğul olmuĢ, orada qala tikdirmiĢ, onu divarlarla əhatə 

etdirmiĢdi. 

Xəlifə Harun ər-RəĢidin hakimiyyəti dövründə əl-Vəcnə ibn ər-Rəvvad və 

onun qulamı Sadaka ibn Əli Marağam da Rəvvadilərin mülklərinə qatmaq, sonra isə 

Xilafətdən tamamilə ayrılmaq cəhdi etdilər. Lakin xəlifənin Azərbaycandakı caniĢini 



283 
 

Huzəyma ibn Xazim ət-Təmimi (786-787) onların bu çıxıĢının qarĢısını ala bildi. 

Əl-Vəcnə ibn ər-Rəvvaddan sonra qardaĢı Məhəmməd Təbrizin hakimi 

olmuĢ, VIII əsrin sonu-IX əsrin əvvəllərində bu Ģəhəri idarə etmiĢdir. 

Əl-Yəqubi "813-cü il hadisələri" ilə əlaqədar verdiyi məlumatında xürrəmilər 

hərəkatının təsiri ilə Xilafətdən təcrid olaraq, nisbi müstəqillik əldə edə bilmiĢ hakimlər 

sırasında Məhəmməd ibn ər-Rəvvadın da adını çəkmiĢdir. Hərəkatın getdikcə daha da 

geniĢlənməsi feodal sülalələrinin, o cümlədən Rəvvadilərin daha da güclənməsi üçün 

Ģərait yaratdı. Lakin xürrəmilərin güclənməsi və son nəticədə qələbə əldə edə bilməsi 

müstəqilliyə can atsalar da, öz hamilərini Xilafətin simasında görən yerli feodalların 

mənafeyinə uyğun deyildi. Elə ona görə də, xəlifənin caniĢini Ġsa ibn Məhəmməd 820-

ci ildə Azərbaycana göndərildikdə, bütün sərkərdələr və yerli hakimlər, o cümlədən 

Məhəmməd ibn Rəvvad onun iqamətgahına gəlmiĢdilər.  

Məhəmməddən sonra qardaĢı Yəhya Təbrizin hakimi oldu. Mənbələrdən 

göründüyü kimi, 850/51-ci ildə yerli hakimlərin separatçılıq meyli ilə əlaqədar Cənubi 

Qafqazda baĢ verən məlum hadisələr zamanı mərkəzə tabe olmaq istəməyənlər 

sırasında Yəhya da Bağdada aparılmıĢ, ancaq xəlifə tərəfindən əfv edilərək, hörmətlə 

qarĢılanmıĢ, mülkləri özündə saxlanılmıĢdı. Lakin elə o vaxtdan bəri Rəvvadilər təqribən 

yüz il bölgənin fəal siyasi həyatından kənar edildilər. Onlar bir sıra mülklərini əldə 

saxlayaraq, baĢqa yerli hakimlər kimi əvvəllər Sacilərə, sonra isə Salarilərə vergilər 

ödəyirdilər. Ġbn Havqəlin məlumatına görə, hətta X yüzilin 50-ci illərinin sonlarına 

yaxın Əhər və Varzaqan vilayətlərinin sahibi olan Əbülheycə ibn ər-Rəvvad Salarilərə 

50 min dinar məbləğində vergi ödəyirdi. Mənbələrin yazdığına görə, elə bu vaxtlar, 

yəni Mərzbanın tutulması ilə əlaqədar Salarilərin hakimiyyətinin zəiflədiyi dövrdə, Rəv-

vadilər sülaləsinin digər nümayəndəsi Məhəmməd ibn Hüseyn Azərbaycanın bəzi 

torpaqlarını ələ keçirdi. 956/57-ci ildə Hüseyn ibn Məhəmməd ər-Rəvvad yenidən 

Təbriz və onun civarlarını geri qaytara bildi. Həmin əsrin 70-ci illərinin sonuna yaxın 

güclənən ara müharibələri Hüseynin oğlu Əbülheycənin Salari hökmdarı Ġbrahim 

üzərində qələbəsi ilə nəticələndi. Ġbrahimi zindana saldıran Əbulheycə, Arazdan cənubda 

olan Salari torpaqlarının bir hissəsini də ələ keçirib, öz mülklərinə qata bildi. Bu vaxtdan 

Rəvvadilər dövləti yüksəliĢ və ərazilərini geniĢləndirmə dövrünə qədəm qoyur. 

988-ci ildə Vaspurakan yürüĢü zamanı Əbülheycə ibn ər-Rəvvad vəfat edir. 

Xarici siyasi fəaliyyətini müvəffəqiyyətlə davam etdirən oğlu Məmlan onu əvəz edir. O, 

30 ilə yaxın dövləti idarə edir. Məmlandan sonra hakimiyyət oğlu Vəhsudanın əlinə 

keçir. Bu rəvvadi hökmdarı haqqında yalnız tarixi mənbələrdə deyil, Qətran Təbrizinin 

ona həsr etdiyi qəsidələrdə də geniĢ məlumat verilmiĢdir. Məhz Vəhsudanın 

hakimiyyəti dövründə oğuzların Azərbaycana hücumları baĢlayır.  

XI əsrin 20-ci illərində Azərbaycanın cənub vilayətlərinə, oradan isə Arrana 

dəfələrlə basqınlar törədən oğuzların bu yerlərə yürüĢləri yalnız cənubdan, Ġran tərəfdən 

deyil, tarixçi RəĢidəddinin yazdığı "Oğuznamə" əsərində göstərildiyi kimi, Ģimaldan - 

Dərbənd keçidi vasitəsilə də baĢ verirdi. Oğuzların 1021-ci ildə baĢ vermiĢ ilk məlum 

yürüĢü haqqında erməni tarixçisi Vardan, 1029-cu ildə Marağa və Urmiyaya hücumu 



284 
 

barədə Ġbn əl-Əsir məlumat vermiĢlər. 

Tarixən məlumdur ki, 1028-ci ildə soltan Mahmud Qəznəviyə (998-1030) 

qarĢı qaldırılmıĢ uğursuz qiyamdan sonra təqribən iki min oğuz çadırı (ailəsi) qərbə 

qaçmıĢdı. Hökmdar Vəhsudan oğuzların Rəvvadilər dövlətində sığınacaq tapmıĢ 

hissəsini dostcasına qarĢılamıĢ, onlara torpaq payı vermiĢdi. Qaçqınları öz təbəəliyinə 

qəbul edən Vəhsudan onlardan Bizans imperiyasına, eləcə də digər iri feodallara qarĢı 

mübarizədə istifadə etmək niyyətindəydi. Rəvvadi hökmdarları Azərbaycanda ilk dəfə 

XI əsrin 30-cu illərində görünən səlcuqlardan da bu məqsədlə istifadə etdilər. 

Azərbaycanın o zamankı xarici siyasi vəziyyəti bizanslıların, oğuzların və 

baĢqalarının yürüĢləri nəticəsində mürəkkəbləĢmiĢdi. Feodal dağınıqlığı, ara 

müharibələri, yerli əhalinin baĢ alıb gedən zülmə qarĢı çıxıĢları nəinki Rəvvadilərin, eyni 

zamanda ġəddadilərin, ġirvanĢahların və digər hakim sülalələrin zəifləməsinə gətirib 

çıxarmıĢdı. Məhz buna görə də onlar Qəznəvi soltanı üzərində zəfər çalmıĢ 

Səlcuqilərin 40-cı illərin əvvəllərindən baĢlanmıĢ yürüĢlərinə qarĢı dura bilmədilər. 

Xorasana sahib olan və bir az sonra qərbə doğru yürüĢlər etməyə baĢlayan Səlcuqilər 

Qafqazda da möhkəmləndilər. 

Bu dövrdə Rəvvadilər dövlətinin ərazisi təqribən bütün Cənubi Azərbaycanı 

əhatə edirdi. Bir neçə dəfə onlar Bizans müdaxilələri nəticəsində talan olmuĢ erməni 

torpaqlarına sahib olmaq istədilər. Lakin xarici siyasi vəziyyətin gərginləĢməsi 

Vəhsudanı qonĢu dövlətlərlə dostluq münasibətləri yaratmağa sövq edirdi. Vəhsu-

danın XI əsrin 30-cu illərinin sonlarında Gəncəyə səfəri də bu niyyətlə bağlı idi. Hər 

iki dövlətin hökmdarını mədh edən Qətran Təbrizinin qəsidələrində bu səfər öz əksini 

tapmıĢdır. YaranmıĢ ittifaqın nəticəsində Gəncə ġəddadi dövləti tərəfdən gözlənilən 

xarici təhlükə aradan qaldırılmıĢdı.  

Lakin Rəvvadilər yaln ız güclü dövlətlərə münasibətlərində belə addımlar 

atırdılar. Təsadüfi deyildir ki, elə bu zaman Vəhsudan öz oğlu Məmlanı Rəvvadilərin 

ali hakimiyyətini tanımaqdan boyun qaçıran Muğan əmirinin üzərinə göndərdi. DöyüĢ 

Məmlan ordusunun böyük qələbəsi ilə baĢa çatdı, Muğan əmiri Rəvvadilərin ali 

hakimiyyətini tanımalı oldu. DöyüĢdə iĢtirak etmiĢ Qətran Təbrizi həmin hadisəyə 

xüsusi qəsidə həsr etdi. 

XI əsrin 40-cı illərində pərakəndə və zəif müqavimətlə qarĢılaĢan 

Səlcuqilər Azərbaycanın cənub hissəsində möhkəmləndilər. Nə 1059-cu ilədək 

hakimiyyətdə olmuĢ Vəhsudan, nə də onun oğlu Məmlan onlara qarĢı lazımi səviyyədə 

çıxa bilmədilər. 

1054/55-ci ildə soltan Toğrul bəyin baĢçılığ ı altında Azərbaycana yürüĢ 

edən səlcuq qoĢunları Təbriz Ģəhərinə yaxınlaĢdılar. Rəqibin qüdrəti qarĢısında 

acizliyini dərk edən Vəhsudan, Toğrul bəyin hakimiyyətini tanıyır, adına xütbə 

oxunmasını əmr edir, soltana qiymət li hədiyyələr verir. 

Beləliklə, A zərbaycanın digər feodal dövlətlərin in baĢçıları kimi Rəvvadi 

hökmdarları da hakimiyyət kürsülərini saxlamaq xat irinə Səlcuqi təbəəliyin i qəbul 

etdilər. 



285 
 

1058/59-cu ildə Vəhsudanın ölümündən sonra Toğrul bəy onun oğlu II 

Məmlanı Azərbaycan hakimi təyin edir. Lakin mənbələrdə 1060-cı ildə Toğrul bəyin 

Təbrizi yenidən mühasirəyə alması haqqında məlumat vardır. Görünür, atasından sonra 

hakimiyyətə sahib olmuĢ Məmlan müstəqilliyi saxlamaq qərarına gəlmiĢ, buna görə 

də Səlcuqilər Təbrizi mühasirə etmiĢdilər. Dörd ay davam edən bu mühasirə Səlcuqilər 

üçün uğursuzluqla nəticələnsə də, Toğrul bəy müəyyən olunmuĢ verginin bir hissəsini 

ala bilir, II Məmlan yenidən soltanın təbəəsi olduğunu elan edir.  

1063-cü ilin yayında Toğrul bəyin qoĢunu Xoy Ģəhərinə yaxınlaĢaraq, on min 

dinar məbləğində pulun ödənilməsini tələb edir. ġəhərin rəisi Ģeyx Yusif yalnız 4 min 

dinar verməyə razı olur. Səlcuqilər Ģəhəri mühasirəyə alsalar da, əvvəlcə heç bir nəticə 

əldə edə bilmirlər. Onda Toğrul bəy hücumçu dəstələrini gücləndirir. Qırx günlük 

mühasirədən sonra Ģəhər sakinləri aman diləyirlər. Bu dəfə Səlcuqilər artıq otuz min 

dinar tələb edirlər. Üç gündən sonra Xoy Ģəhərinə daxil olan Səlcuqilər inadkar Ģəhər 

əhalisinə qarĢı cəza tədbirləri görürlər. ġəhər rəisi Yusif və onun qardaĢı Musa zindana 

salınırlar. Toğrul bəyin əmri ilə azadlığa buraxılan Musa sonralar Xoyda yerləĢdirilmiĢ 

səlcuq hərbi hissəsini qovaraq, Ģəhərin rəisi o la bilmiĢdi. 

Həmin il Toğrul bəy Reydə vəfat edir. Hakimiyyət onun qardaĢı oğlu Alp 

Arslanın əlinə keçir. Sələfinin siyasətini davam etdirən Alp Arslan özünün 

Azərbaycandakı vassallarına, o cümlədən Rəvvadilərə təsirini möhkəmləndirməyə 

çalıĢır. Elə o zaman Xoy və Səlmas Ģəhərinin sakinləri yenidən itaətsizlik göstərirlər. 

Səlcuqilər yalnız zor gücünə vergilərin ödənilməsinə və onların hakimiyyətlərin in 

tanınmasına nail o la bilirlər.  

1066-cı ildə Azərbaycana Səlcuq yürüĢləri hələ də davam edirdi. Yeni Ģəhər və 

vilayətləri fəth edən Alp Arslan, Xoy kimi basılmaz Ģəhərləri daimi nəzarət altında 

saxlamağa çalıĢırdı. 

Beləliklə, Rəvvadi hakimləri rəsmi olaraq Səlcuqilərin ali hakimiyyətini 

tanısalar da, imkan düĢən kimi bu asılılıqdan azad olmağa cəhd göstərirdilər. 1065-ci 

ildə, görünür, Səlcuqilərə qarĢı belə hərəkətlərinə görə əmir Məmlan Alp Arslan 

tərəfindən hakimiyyətdən kənar edilir. Səlcuq əmirlərindən biri Təbriz hakimi təyin 

edilir. Bizans qoĢunları üzərində 1071-ci ildə qazanılan çox mühüm qələbədən sonra isə 

Alp Arslan Məmlanın uĢaqlarını da zindana saldırır. 

Beləliklə, təqribən bir əsr hakimiyyətdə qalmıĢ Rəvvadilər sülaləsi 

Səlcuqilərin əli ilə siyasi fəaliyyətlərinə uzun müddət ara verirlər.  Bütün Cənubi  

Qafqaz bölgəsi  Orta Asiyadan Aralıq dənizinə, Qafqazdan Ġran körfəzinədək geniĢ 

ərazini tutan qüdrətli Səlcuq dövlətinin tərkibinə daxil o lur. 

Siyasi hakimiyyətlərini əldən vermiĢ Rəvvadilər uzun illər öz əski 

əzəmətlərini qaytara bilmədilər. Yalnız 1107/08-ci il hadisələri ilə əlaqədar 

mənbələrdə Azərbaycanın cənub-qərb torpaqlarına sahib olan Marağa hakimi Əhmədili 

ibn Ġbrahim ibn Vəhsudan ər-Rəvvadinin adı çəkilir. Onun hakimiyyət dövrü tarixə 

Əhmədililər sülaləsinin hakimiyyəti dövrü kimi daxil olmuĢdur. 1111/12-ci ildə 

Əhmədili Mosul, Diyarbəkr, Xilat və baĢqa yerlərin hakimləri ilə birlikdə Suriya 



286 
 

ərazisində xaçpərəstlərə qarĢı aparılan döyüĢdə iĢtirak etmiĢdir. 1116/17-ci ildə 

Əhmədili Bağdadda xəlifə sarayında batinilərdən biri tərəfindən öldürülür. Beləliklə, 

Rəvvadilər sülaləsi siyasi tarix səhnəsindən çıxır.  

Yalnız Marağada Əhmədilinin qulamı Ağsunqur hakimiyyəti əlində saxlaya 

bilir. Rəvvadilərin davamı olan Ağsunquri hakimləri atabəy titulunu daĢımıĢ, öz 

mülklərini monqol iĢğalınadək əllərində saxlaya bilmiĢlər. 

  

 

 

 

 

§ 8. ġƏDDADĠLƏR DÖVLƏTĠ 
 

Azərbaycanın və bir sıra qonĢu ölkələrin hərbi-siyasi tarixində fəal rol 

oynamıĢ ġəddadilər sülaləsi X əsrin ortalarından XII əsrin sonunadək Cənubi Qafqazın 

Gəncə, Naxçıvan, Dvin və Ani əmirliklərində hakimiyyət baĢında olmuĢlar. Sülalənin 

banisi Məhəmməd ibn ġəddad ibn Qurtaq, salari hökmdarı Mərzban ibn Məhəmmədin 

həbs olunmasından sonra yaranmıĢ vəziyyətdən istifadə edərək 951-ci ildə, 

Mərzbanın tabeçiliyində olan Dvin (Dəbil) Ģəhərini ələ keçirir. Bu zaman Azərbaycanı 

idarə edən Ġbrahim Salari atasının vassalı Vayzur (Vayotsdzor) hakiminin qoĢununu 

Məhəmməd ibn ġəddada qarĢı göndərir. Lakin Məhəmməd Ģəhər əhalisinin köməyilə 

salari qoĢunlarını darmadağın edə bilir. Çox keçmədən, Ġbrahimin özünün baĢçılıq etdiyi 

qoĢun Dvini ələ keçirə bilir. Məhəmməd Vaspurakana doğru geri çəkilir, yalnız ara bir 

qədər sakitləĢəndən sonra dvinlilərin xahiĢilə yenidən geri qayıdaraq, Ģəhərdə hakimiy-

yətini bərpa edir. 

Lakin dinclik uzun sürmür, Ermənistan və Gürcüstanın bir çox vilayətlərini bu 

dövrdə öz hakimiyyəti altında birləĢdirmiĢ, Dvini, Süniki və baĢqa yerləri də həmin 

əraziyə qatmağa çalıĢan erməni hökmdarı AĢot ibn Abbas (III AĢot, 953-977) Dvinə 

hücum edir. Lakin erməni qoĢunlarının məğlubiyyəti ilə baĢa çatan bu hücum 

uğursuzluqla nəticələnir.  

III AĢot üzərində qazanılan qələbə Məhəmmədin vəziyyətini xeyli 

yaxĢılaĢdırır, mövqeyini möhkəmləndirir. Lakin 954/55-ci ildə həbsxanadan qaçan 

Mərzban deyləmli süvariləri Dvin üzərinə yollayır. Məhəmmədin qoĢununda xidmət 

edən deyləmli əsgərlər xəyanət yolunu tutaraq Mərzbanın tərəfinə keçirlər. Dvin 

yenidən Salarilərin əlinə keçir. Məhəmməd öz adamları ilə birgə Vaspurakana qaçır; 

kömək üçün hətta Bizans imperatoruna da ağız açan və əli hər yerdən üzülən 

Məhəmməd, nəhayət, 955/56-cı ildə Vaspurakanda vəfat edir.  

Dvin əldən çıxdıqdan sonra Məhəmmədin Vayzur hakiminin himayəsinə 

sığınan iki oğlundan böyüyü - Əbülhəsən Əli LəĢkəri 965-ci ilədək Vayzurda qalır. 

Kiçik oğlu Fəzl isə, nəhayət, Salarilərə xidmət etməyə baĢlayır və salari hakimi Əli ət-

Tazi tərəfindən idarə olunan Gəncəyə gəlir. Bu zaman Gəncə tez-tez müxtəlif tayfa və 



287 
 

xalqların basqınlarına məruz qalırdı. Əli ət-Tazinin xahiĢilə Fəzl dəstəsilə basqınçıları 

Gəncədən qovub çıxara bilir. Bu hadisədən sonra Ģəhər əhalisinin Fəzlə olan inamı artır 

və o, 969/70-ci ilədək burada yaĢayır. Gəncədə olarkən Fəzl Ģəhər rəisinin məs ləhəti 

ilə böyük qardaĢı LəĢkəriyə xəbər göndərərək, onu Gəncəyə dəvət edir. Lakin LəĢkəri 

qardaĢının təklifindən boyun qaçırır. Nəhayət, Fəzl qardaĢının Ģəhərə gəlməsinə və Gəncə 

hakimi olmağa razılıq verməsinə nail ola bilir. Fəzllə razılığa gəlmiĢ Gəncə Ģəhərinin 

rəisi Yusif əl-Quzzaz, Ģəhərin salari hakimini həbs etdirərək, Ģəhər qapılarını 

LəĢkərinin üzünə açdırır.  

Beləliklə, LəĢkəri ibn Məhəmməd 971 -ci ildə Gəncənin idarəsini ələ alaraq, 

sülaləsinin hakimiyyətinin əsasını qoyur. Nəslin böyüyü kimi o, Gəncənin ilk ġəddadi 

hakimi olsa da, baĢ vermiĢ hadisələrdə həlledici rolu Fəzl oynamıĢ, hakimiyyətin 

ġəddadi sülaləsinin əlinə keçməsi üçün zəmini məhz o hazırlamıĢdı. 

ġəddadilərin mərkəzi hakimiyyətdən ayrılaraq, müstəqilləĢməsi haqqında 

xəbər salari hakimi Ġbrahimə çatdıqda o, təcili surətdə Gəncəyə gəlib Ģəhəri mühasirəyə 

ahr, lakin qələbə qazana bilməyən Ġbrahim, LəĢkəri ilə müqavilə bağlamalı olur. 

Bundan sonra Arranın Bərdə, ġəmkir, Naxçıvan və baĢqa Ģəhərləri, bəzi erməni 

torpaqları, o cümlədən Dvin və onun civarları bir-birinin ardınca ələ keçirildi və 

ġəddadilərin hakimiyyəti altına keçdi. ġəddadilər sülaləsinin banisinin yaratdığı və 

həmin sülalənin nümayəndələri tərəfindən idarə edilən Dvin Ģəhəri və onun civarlarında 

Dvin ġəddadi əmirliy i təĢkil o lundu. 

978/79-cu ildə LəĢkəri vəfat edir. Özündən sonra Gəncə taxtında kiçik 

qardaĢı Fəzli görmək istəyən LəĢkərinin istəyinə rəğmən hakimiyyət Məhəmməd ibn 

ġəddadın ortancıl oğlu Mərzbanın əlinə keçdi. 

Onun bacarıqsız siyasəti əvvəllər ġəddadilərin itaətində olan bir çox 

vilayətlərin itirilməsinə səbəb oldu. 982/83-cü ildə ġirvanĢah Məhəmməd ibn Əhməd 

Bərdəni ələ keçirərək, Musa ibn Əlini Ģəhər hakimi təyin edir. Elə həmin dövrdə 

Naxçıvan əmiri Əbu Düləf də Naxçıvan Dvində hakimiyyətini möhkəmlədə bilmiĢdi. 

985/86-cı ildə Fəzl ov zamanı fürsətdən istifadə edərək qardaĢı Mərzbanı 

öldürür, Mərzbanın oğlu ġirvini isə həbs etdirərək hakimiyyəti ələ keçirir. Böyük 

qardaĢı LəĢkərinin müstəqil siyasətini davam etdirən Fəzl ġirvana, Gürcüstana və 

Ermənistana dəfələrlə uğurlu yürüĢlər edir, Arranda müstəqil hakimlik etməyə çalıĢan 

feodal mülkləri, o cümlədən Bərdəni, Beyləqanı, Xaçını, Süniki, Gorosu, Naxçıvanı, 

Dvini və b. yerləri yenidən öz mülklərinə birləĢdirir, Ermənistanın bir neçə vilayətini 

tabe edərək, ildə 3 min dinar məbləğində vergi təyin ed ir.  

Gürcü və ərəb mənbələrində Fəzllə abxaz-gürcü hökmdarı III Baqrat, sonra 

isə IV Baqrat arasındakı müharibələr haqqında ziddiyyətli və qərəzli məlumatlar vardır. 

Bunlardan 1026/27-ci ildə baĢ vermiĢ ġəmkir döyüĢü haqqında verilən xəbər xüsusilə 

ziddiyyətlidir. Əgər qərəzli gürcü mənbəyi ġəmkirin mühasirəsinin sülhlə baĢa 

çatdığını bildirirsə, obyektiv məlumatı ilə seçilən MünəccimbaĢı bu döyüĢün Fəzlin 

parlaq qələbəsi ilə baĢa çatdığını, 10 min nəfərdən artıq gürcü döyüĢçüsünün qılıncdan 

keçirildiyini xəbər verir. 



288 
 

Ġbn əl-Əsir 1030-cu ildə Fəzlin xəzərlərə qarĢı uğurlu yürüĢü haqqında da 

məlumat vermiĢdir. Mənbəyə görə, Fəzlin qoĢunları Gəncəyə qayıdarkən yolda xəzərlər 

tərəfindən haqlanmıĢ, bu qəfil zərbə Fəzlin çoxlu döyüĢçü itirməsinə, qazanılan 

qənimətin yenidən əldən çıxmasına səbəb olmuĢdu. 

Elə həmin ildə Fəzlin oğlu Əskuyə atasına qarĢı üsyan edərək, Beyləqanın 

müstəqil hakiminə çevrilir. O, qoĢun toplayaraq atasının və taxtın varisi elan 

edilmiĢ qardaĢı Musanın əleyhinə çıxıĢ edir; Məsud ibn Namdarın məlumat ına 

görə, Beyləqan bir müddət nə Gəncədən, nə də ġirvandan asılı olmayan Ģəhərə 

çevrilir. 

Fəzl Musanın baĢçılığı ilə üsyan etmiĢ Beyləqana hərbi dəstə göndərir. 

Musa qardaĢına qarĢı bu zaman ġirvanda olan ruslarla bir ləĢir və onların köməyi 

ilə qələbə qazanır. Əskuyə edam olunur. Beyləqan isə yenidən ġəddadilərin 

hakimiyyəti altına keçir.  

Fəzlin uzunmüddətli hökmranlığı dövründə (985-1031) həyata keçirdiyi 

daxili və ərazilərin geniĢ ləndirilməsinə və Qafqazda sülalənin mövqelərin in 

möhkəmləndirilməsinə yönəldilmiĢ xarici siyasəti ġəddadilər dövlətinin 

müstəqilliy inin, onun güc və qüdrətinin göstəricisi idi. Demək olar ki, apardıqları 

bütün döyüĢlərdə qələbə ġəddadilərin tərəfində olmuĢdu. 

Rəvvadilərlə münasibətlərində nəzərə çarpan gərginliyə baxmayaraq, 

ġirvanĢahlarla dostluq əlaqələrini inkiĢaf etdirməyə çalıĢan Fəzl, hətta qızı Sitti 

ġirvan hökmdarlarından Mənuçehrə (1027-1034) ərə vermiĢdi. 

Fəzldən sonra hakimiyyətə gəlmiĢ Əbülfəth Musa ibn Fəzlin qısamüddətli 

(1031-1034) dövrü haqqında mənbələr çox az məlu mat verir. MünəccimbaĢının 

yazdığına görə, yeni ġəddadi hökmdarı elə taxta çıxdığ ı birinci ildə Bakıya hücum 

edən ruslara qarĢı çıxıĢ etmiĢ və onlar üzərində qələbə qazanmıĢdı.  

1033/34-cü ildə Əbülfəth Musanın oğlu Əbülhəsən Əli LəĢkəri atasının 

əleyhinə qəsd təĢkil edərək onu öldürmüĢ və hakimiyyəti ələ keçirmiĢdi. Onun 15 

illik hakimiyyəti səlcuqlara, oğuzlara, ermənilərə, gürcü lərə qarĢı döyüĢlərdə 

keçmiĢdi. II LəĢkərin in hərbi-siyasi fəaliyyəti yalnız tarixi mənbələrdə deyil,  onun 

saray Ģairi Qətran Təbrizinin qəsidələrində də öz əksini tapmıĢdır.  

ġirvanĢahlarla qohum olan II LəĢkəri (tədqiqatçılar hesab edirlər ki, onun 

anası ĢirvanĢahlardan birinin qızı olmuĢdur) 1040-cı ildə Gəncədə olmuĢ Rəvvadi 

hökmdarı Vəhsudanla və Tiflis ənıiri Əbülfəzl Cəfər ibn Əli ilə dostluq etmiĢdi. 

Tiflis əmiri öldükdən bir qədər sonra II LəĢkəri onun qızı ilə  evlənmiĢdi. 

Qətran Təbrizinin qəsidələrində II LəĢkərinin gürcülərə və ermənilərə 

qarĢı erməni və gürcü mənbələrində öz əksin i tapmayan döyüĢləri haqqında 

məlumatlar vardır. Qətran "ArranĢah" adlandırdığı II LəĢkərinin qələbəsi ilə baĢa 

çatan bu döyüĢləri bədii boyalarla təsvir etmiĢ, ləzg ilərin və Ģirvanlıların da bu 

vuruĢmalarda ġəddadilərlə əks cəbhədə çıxıĢ etdiyini göstərmiĢdir.  

1046/47-ci ildə Azərbaycanın və Ermənistanın bir çox dağlıq yerlərin i ələ 

keçirmiĢ Səlcuq əmiri QutulmuĢ ibn Ġsrail soltan Toğrul bəyin əmrilə ġəddadilərin 



289 
 

paytaxtı Gəncəni mühasirəyə alır. Mənbə xəbər verir ki, mühasirə il yarım davam 

edir. Səlcuqi o rdusunun hücumundan uğurla dəf olunan II LəĢkəri Ģəhəri qoruya 

bilmək üçün müdafiə istehkamlarının möhkəmləndirilməsi haqqında sərəncam 

verir. 

II LəĢkərinin dörd oğlu vardı: Mənuçehr, ƏnuĢirəvan, Qudərz və ƏrdəĢir. 

Onlardan yalnız azyaĢlı ƏnuĢirəvan atasının ölümündən sonra cəmi iki ay 

hakimiyyət baĢında olur. Bu iki ay ərzində dövləti hacib Əbu Mənsur idarə edirdi. 

Sərhəd bölgələrindəki bir sıra istehkamları ləğv etmək qərarına gələn hacib bəzi 

qalaları Ģəkililərə, bəzilərin i isə gürcülərə, bizanslılara və s. təhvil verir. Onun bu 

qərarına etiraz edən qala rəisləri ġə mkir yaxınlığındakı hərb i düĢərgədə 

müĢavirəyə toplaĢırlar. Hücumdan narahat olan Əbu Mənsur Gəncə Ģəhərin in 

qapılarını bağlamaq əmrini verir. Onun tərəfdarları öz adamları ilə Ģəhərdə qalmıĢ 

Heysəm adlı bir rəisin dəstəsini mühasirəyə alırlar. Elə bu zaman ƏnuĢirəvanın 

əmisi, I Fəzlin oğlu olan Əbuləsvar ġavur Ģəhər qapılarına yaxınlaĢır. Heysəmin 

dəstəsi ġavuru Ģəhərə buraxır. Beləliklə, 1049-cü ildə, görünür, əvvəlcədən 

hazırlanmıĢ dövlət çevriliĢi baĢ verir. ÇevriliĢ nəticəsində hakimiyyət hələ atasının 

dövründə (1022-ci ildən) Dvin i müstəqil idarə edən I ġavurun əlinə keçir. Onun 

hakimiyyətə gəliĢi ilə hər iki ġəddadi əmirliyi sülalənin bir nümayəndəsi tərəfindən 

idarə edilməyə baĢlayır. 

Hələ Dvində olarkən fəal xarici siyasət yürüdən ġavur xarici siyasi xəttini 

bir qədər də gücləndirir. Erməni müəllifi Aristakes Lastivertsinin məlumatına görə, 

Bizans imperatoru IX Konstantin Monomax (1042-1055) ġavura Ermənistana qarĢı 

birgə yürüĢ baĢlamağı təklif edir; yürüĢ nəticəsində Ani padĢahlığının bir hissəsi 

ġavurun əlinə keçir. Bu ərazin i müttəfiqinin əlindən almağa cəhd göstərən Bizans 

imperatoru IX Konstantinin göndərdiyi qoĢun isə 1045-ci ildə Dvin yaxın lığında 

məğlubiyyətə uğradılır.  

Aristakes Lastivertsinin baĢqa bir məlumat ına görə, ġavur erməni 

hökmdarı AĢot Baqratuninin qızı ilə evlənmiĢ, ondan AĢot və Fəzl adlı iki oğlu 

olmuĢdur. Bu izdivac, sözsüz, ġəddadi-Baqrati əlaqələrinin inkiĢafına müəyyən 

müsbət təsir göstərmiĢdi. 

Lakin ġəddadilərin ġirvan və gürcü hökmdarları ilə münasibətlərini 

səmimi adlandırmaq olmazdı. 1051-ci ildə Səlcuqilərin Gürcüstana hücumundan 

istifadə edən ġavur Cəfərilərin Tiflisədək Kür çay ı boyunca yerləĢən qalaların ı ələ 

keçirməyə cəhd göstərir. 

1053/54-cü ildə ġavur öz oğlu Əbunəs r Ġsgəndəri Dvin hakimi təyin 

edərək Ģəhərin təhlükəsizliy ini təmin etməyi ona tapĢırır.  

ġəddadi hökmdarları arasında bəlkə də ən görkəmli, ağıllı və incə siyasi 

xadim kimi təqdim ed ilən ġavur haqqında onun Gəncədəki sarayında bir neçə il 

yaĢamıĢ "Qabusnamə"nin müəllifi əmir Keykavus Ziyarinin qeydlərində də 

maraqlı məlumat vardır.  

ġavurun hakimiyyət illəri Cənubi Qafqazın Səlcuq soltanları tərəfindən 



290 
 

iĢğalı zamanına təsadüf edir. Buradakı siyasi parçalan madan, feodal ara 

müharibələrindən və s. istifadə edən Səlcuqilər bir çox vilayətləri özlərindən vassal 

asılılıqda olan mülklərə çevirmiĢdilər. ġəddadilərin itaət altına düĢməsinə 

Səlcuqilərin güc və qüdrətindən çox ġavurun bizanslılarla arasıkəsilməz 

mübarizəsi səbəb olmuĢdu. Ġbn əl-Əsirin yazdığ ına görə, 1054/55-ci ildə Rəvvadi 

hökmdarı Vəhsudanı tabe edən Səlcuq soltanı Toğrul bəy ġavurun yanına gəldikdə, 

ġəddadi hökmdarı da soltanın hakimiyyətin i qəbul edib, onun adını xütbələrdə 

çəkməyə baĢlayır. Səlcuqilərin itaətinə keçən ġəddadilər bizanslılara qarĢı 

döyüĢlərdə iĢtirak etmək üçün soltanın ixtiyarına böyük qoĢun verirlər. Bundan 

sonra ġəddadilər Səlcuq soltanlarının müttəfiqinə, onların bölgədə yürütdükləri 

siyasətin aparıcılarına çevrild ilər. 

1063-cü ildə ikinci Səlcuq soltanı Alp Arslan (1063-1072) hakimiyyətə 

gəldikdən dərhal sonra ondan vassal asılılıqda olan hökmdarlar üzərindəki təsirini 

möhkəmləndirmək üçün Cənubi Qafqaza hərb i yürüĢ etdi. Səlcuqilər bu bölgədə 

olan müsəlman ġirvanĢahların, ġəddadilərin və Cəfərilərin möhkəmlənməsinə 

xüsusi diqqət yetirirdilər. 

Bu yürüĢ zamanı əmir Savtəkinin baĢçılıq etdiyi hərbi hissə Xəzərsahili 

boyunca Dərbəndə doğru irəliləyərək, yolüstü ġirvan vilayəti olan Məsqəti qarət 

etdi. YaranmıĢ vəziyyətdən istifadə edən əmir ġavur ĢirvanĢahlarla köhnə 

qohumluq əlaqələrinə baxmayaraq (II LəĢkərin in anası ġirvanĢahın qızı idi, onun 

bacısı əvvəl Mənuçehrə, sonra isə Əbu Mənsura ərə getmiĢdi, ġavurun qızı isə 

ġirvanĢah Salar ibn Yəzid in o zaman artıq dul qalmıĢ arvadı idi), 1063 -1064-cü 

illərdə, görünür, kürəkənin in ölməsi ilə qohumluğun da pozulduğunu göstərərək, 

üç dəfə ĢirvanĢahların mülklərinə hücumlar etmiĢdi. Birinci dəfə o, ġirvanĢahların 

qalalarından birini ələ keçirərək, orada öz adamlarını yerləĢdirmiĢ, xeyli Ģirvanlı 

döyüĢçünü öldürərək, zəngin qənimət əldə etmiĢ di. Sonra ġavur Yəzidiyyəyə 

(ġamaxıya) hücum edərək, dul qalmıĢ qızın ı, onun bütün əmlakını, mal -qaranı və 

xəzinəni götürüb Gəncəyə qayıtmıĢdı. Ġki il sonra o, yenidən ġirvan hüdudlarına 

soxularaq, daha iki qalanı ələ keçirmiĢdi. Nəhayət, bu dəfə ġəddadilərlə ġirvan ara-

sında sülh bağlanmıĢ, hələ 1063-cü ildə ələ keçirilmiĢ qala ġirvanĢaha qaytarılmıĢ, 

əvəzində Ģirvanlılar 40 min d inar məbləğində təzminat ödəməli olmuĢdular. 1064-

cü ildə Dərbənddən qayıdan əmir Savtəkin Naxçıvandan keçərək Ermənistana, 

oradan isə Gürcüstana gedir. Həmin ərazilərdəki yerli hakimlər özlərinin vassal 

asılılıqlarını təsdiq edirlər. ġavur səlcuqilərin bölgədəki atabəyi-caniĢini elan 

olunur. MünəccimbaĢıya görə, soltan Alp Arslan Arranla həmsərhəd olan bir sıra 

qalaları ələ keçirərək, onları ġəddadi hökmdarı ġavurun ixt iyarına vermiĢdi. 

Bölgədəki lider mövqeyini möhkəmlətməyə çalıĢan ġavur 1065-ci ildə ermənilərin 

və bizanslıların torpaqlarına soxularaq, Ani Ģəhərinə yetiĢ miĢ, öz vergi y ığanlarını 

orada qoymuĢ, onları hər cür sursatla təmin etmiĢdi. Sonra o, Ani yaxınlığ ındakı 

bir sıra möhkəmləndirilmiĢ qalaları ələ keçirmiĢ, hər birinə öz adamlarını rəis təyin 

etmiĢ, ermənilərin sığındığı Vicni qalasını qəti hücumla almıĢ, buraya da ġəddadi 



291 
 

hakimi təyin etmiĢdi. Bu hadisədən az sonra gürcülərin və alanların müttəfiq 

qoĢunları Arrana soxuldular. ġəhərləri və kəndləri qarət edən, əhalini qətlə yetirən 

basqınçılar Gəncəyə yaxınlaĢdılar, lakin Ģəhərə soxula bilmədilər. Art ıq qocalmıĢ 

və görünür, xəstə olan ġavur düĢmənlə qarĢılaĢmaqdan çəkindi, Ģəhər divarlarından 

kənara çıxmadı. BirləĢ miĢ gürcü-alan qoĢunları Bərdəyə doğru hərəkət edərək, bu 

Ģəhəri də üç gün mühasirədə saxladılar, lakin onu da ələ keçirə bilmədikdə, 

qarĢılarına çıxan kəndləri qarət edib yandıra-yandıra Araz sahillərinə yetiĢdilər. 

Yaln ız bundan sonra Arrandan xey li əsir və zəngin qənimət aparan düĢmənlər geri 

qayıtdılar. Qəfil həmləli yürüĢlər edən gürcülərin Gəncə və Bərdəni uzunmüddətli 

mühasirədə saxlaya bilməməsi, onların ġəddadilərə hamilik edən səlcuqilərlə 

qarĢılaĢmaqdan çəkinməsindən irəli gəlirdi. Doğrudan da, çox keçməmiĢ, 1067-ci ildə, 

məhz gürcü hücumu ilə əlaqədar ġavurun müttəfiqi olan soltan Alp Arslan il ərzində iki 

dəfə Qafqaz bölgəsinə hücum etmiĢdi.  

Elə həmin ildə 46 il (28 il Dvində, 18 il isə Gəncədə) hakimiyyətdə olmuĢ 

Gəncə əmiri ġavur vəfat etdi.  

1068-ci ilin əvvəlində Gürcüstana yürüĢ edən soltan Alp Arslan gürcü hökmdarı 

IV Baqratın və Cəfərilər sülaləsindən olan Tiflis əmirinin soltana itaət andını qəbul edir. 

Alp Arslan müttəfiqi olan ġavurun varisi, hakimiyyətə 1067-ci ildə, atasının ölümündən 

sonra gəlmiĢ II Fəzli özünün Tiflis və Rustavidəki atabəyi təyin edir. 

1068-ci ildə II Fəzl Gürcüstana hücum edərək, bir çox yaĢayıĢ yerlərini talan 

edir. Msxeti yaxınlığında baĢ vermiĢ döyüĢdə II Fəzlin qoĢunları darmadağın edilir. 

ġəddadi hökmdarı böyük dəstə ilə Kaxetiyaya qaçır. Lakin əvvəlcə II Fəzlə sığınacaq 

vermiĢ Kaxetiya hökmdarı Bacarma və Ucarma qalaları müqabilində onu gürcü hökmdarına 

təslim edir. IV Baqrat öz qoĢunları ilə Arrana gəlmiĢ Savtəkinin tələbi ilə II Fəzli azad 

edir. 

II Fəzlin əsirliyi müddətində dövləti səkkiz ay idarə edən ġavurun digər oğlu 

AĢot qardaĢı qayıdan kimi taxt-tacı yenidən ona qaytarır. Fəal xarici siyasətini davam 

etdirən II Fəzl çox keçmədən barıĢıq Ģərtlərini pozaraq, səlcuq soltanının köməyilə 

gürcülərə məxsus Kavazi qalasını ələ keçirir. Gürcü mənbəyinə görə, buna cavab olaraq, 

IV Baqratın qoĢunu Gəncəyə hücum edib xeyli əsir və zəngin qənimət aparır. 

1070/71-ci ildə, II Fəzl hələ gürcü əsirliyində olarkən, aralarındakı barıĢığı 

pozaraq Arran ərazisinə hücum etmiĢ ġirvanĢah Fəribürzə cavab olaraq ġirvana hücum 

edib onu tutur. Nəticədə Dərbənddə oxunan xütbələrdə ġirvanĢahın deyil, ġəddadi 

əmirinin adı çəkilməyə baĢlanır. Yalnız bir neçə döyüĢdən sonra aradakı düĢ mənçilik 

barıĢıq yolu ilə həll edilir.  

1072-ci ildə II Fəzl xarici siyasət sahəsində yeni bir addım ataraq, Səlcuq 

hökmdarına hədiyyə Ģəklində təqdim etdiyi zər naxıĢlı parçaların müqabilində 

onlardan ġəddadi əmirliyinin daha bir mərkəzinə çevrilən Ani Ģəhərini ald ı
1
. 

 
1 Vardanın əsərində bu hadisənin Alp Arslan ilə "Pazlun"-Fəzlin oğlu Fəzlunun 

arasında baĢ verdiyi göstərilir. Lakin 1073-cü ildə Fəzlun hakimiyyətə gəldikdə, Alp Arslan 

artıq bir il idi ki, vəfat etmiĢdi. 



292 
 

ġavurun kiçik oğlu, II Fəzlin qardaĢı Mənuçehr Aniyə göndərildi. Aninin yenidən 

ġəddadilərin tabeliy inə keçməsi vahid sülalənin nümayəndələri tərəfindən idarə 

olunan ġəddadilər dövlətinin sərhədlərini bir qədər də geniĢləndirdi.  

Bütün XI yüzil boyu Cənubi Qafqazın tarixində fəal ro l oynamıĢ bu 

dövlət Bizans imperiyası, Rəvvadilər və ġirvanĢahlar dövlətləri, gürcü hökmdarları 

ilə qarĢı-qarĢıya durur, Səlcuq soltanlarının bölgədə yeganə müttəfiqləri kimi 

onların Cənubi Qafqaz torpaqlarını iĢğal etməsi üçün Ģərait yaradırdı. Məhz buna 

görə ġəddadilərə xüsusi rəğbət bəsləyən Səlcuqilər bu sülalənin qonĢu torpaq lar 

hesabına öz sərhədlərini geniĢləndirməsinə mane olmurdular.  

1073-1074-cü illərdə II Fəzlin oğlu Fəzlun atasına qarĢı çıxaraq, onu 

hakimiyyətdən uzaqlaĢdırdı və ölkənin idarəsin i əlinə ald ı. Lakin Fəzlunun 

hakimiyyəti uzun sürmədi. 1075-ci ildə öz təbəələri sırasında güclü, qüdrətli 

dövlətin olmasını istəməyən Səlcuqilər ġəddadilər dövlətinə son qoymaq qərarına 

gəlirlər. Bu məqsədlə soltan Məlik Ģahın əmiri Savtəkin böyük bir qoĢunla Arrana 

göndərilir. Göstərilən müqavimətə baxmayaraq, Fəzlun, nəhayət, Arranın idarəsini 

Savtəkinə təhvil verməli olur. Əmirliyin ərazisi atabəyliyə çevrilir. MəlikĢahın 

oğlu, Səlcuq məliki Məhəmməd atabəyliyin ilk baĢçısı təyin edilir. O, Gəncədə 

qərarlaĢaraq yerli əmirlərlə sıx əlaqələr yaradır, əhali arasında məĢhurlaĢır. 

Azərbaycanın tarixində nəzərə çarpacaq ro l oynamıĢ Məhəmməd sonralar böyük 

soltan taxtına çıxmıĢ (1105-1118), Ġraq soltanlığının (1118-1194) əsasını 

qoymuĢdu. 

Hakimiyyətdən kənar olunmuĢ Fəzlun, az sonra isə atası II Fəzl Səlcuqilər 

tərəfindən əsir alınırlar. Mənbələrdə Fəzlunun hakimiyyətinin son illəri haqqında 

çox ziddiyyətli və adda-budda məlumat vardır. XI yüzilin anonim gürcü 

mənbəyinə görə, Fəzlun 1088-ci ilədək Səlcuqilər əleyhinə mübarizə etmiĢ, 

nəhayət həbs olunaraq Bağdada aparılmıĢ və 1091-ci ildə orada ölmüĢdür. 

Fəzlunun Bağdadda əsirlikdə öldüyünü Ġbn əl-Əsir də təsdiq edir. 

Beləliklə, ġəddadilər dövlətinin ən mühüm əmirliy i olan Arran-Naxçıvan-

Gəncə əmirliy i süqut edir. 

Yaln ız Ani və Dvində ġəddadilər sülaləsinə mənsub əmirlər Səlcuqilərin 

vassalı kimi hələ də fəaliyyət göstərirdilər. Mənuçehrdən sonra onun nəsli təqribən 

hələ 130 il Anidə hakimiyyətdə qalmıĢ və nəhayət, bu Ģəhər gürcülərin əlinə 

keçmiĢdi. Dvin ġəddadiləri isə 1130-cu ildə Səlcuqilərin zərbələri nəticəsində 

süqut etmiĢdilər. 

 

 

 

 

 

 

 



293 
 

 
XII FƏSĠL 

 

AZƏRBAYCAN ĠNKĠġAF ETMĠġ FEODALĠZM 

DÖVRÜNDƏ (XI-XII ƏSRLƏR) 

 

§ 1. OĞUZLAR VƏ AZƏRBAYCAN XI ƏSRDƏ. SƏLCUQ 

ĠMPERĠYASININ YARANMASI 
 

Ərəb Xilafətindən sonra Qərbi Asiyada yaranan ən geniĢ ərazili dövlət 

birləĢməsi olan Səlcuq imperiyasının meydana çıxma, çiçəklənmə və nəhayət, 

parçalanma dövrləri Yaxın və Orta ġərqin bir çox ölkələrinin, o cümlədən 

Azərbaycanın tarixi taleyində mühüm yer tutur. Bu dövlət birləĢməsinin əsası 

Səlcuq nəsli nümayəndələrinin baĢçılıq etdikləri oğuz və baĢqa türk tayfaların ın 

iĢğalçı yürüĢləri ilə  qoyulmuĢdu. 

Azərbaycanın feodal dövlətlərinə həsr edilmiĢ bölmələrdə qeyd edildiyi 

kimi, art ıq XI yüzilin ilk rübündə oğuz dəstələri Cənubi Qafqaz ərazisində 

göründülər. 1018- 1021-ci illərdə Araz çayın ı adlayan oğuzlar, cənub 

istiqamət indən Arran torpaqlarına girərək, Naxçıvan, sonra isə Dəbil Ģəhərlərinə 

yetiĢdilər. Tarixi salnamədə onların 1029-cu ildə Gürcüstandakı böyük ġiomqvim 

monastırın ı talan etmələri haqqında məlumat vardır.  

Görünür, məhz bu və digər uğurlar oğuzların öz qüvvələrinə olan 

inamların ı artırdı. Xorasanda məskunlaĢmıĢ oğuzlar Qəznəvi üsuli-idarəsinə qarĢı 

müvəffəqiyyətsizliklə nəticələnən qiyam qaldırdılar. 30-cu illərin əvvəllərində 

təqibdən qurtarmağa çalıĢan təqribən iki min oğuz "çadırı" (ailəsi) Rəvvadilərin 

Cənubi Azərbaycandakı mülklərinə pənah gətirdi. Rəvvadi hökmdarı Vəhsudan 

onları təbəəliyə qəbul edib, torpaqla təmin etdi.  

Oğuzların Xorasanda qalan böyük bir hissəsi Səlcuq elinin qın ıq 

tayfasından olan Toğrul bəyin və onun əmisi oğlu Çağrı bəyin baĢçılığı altında 

birləĢdi; Qəznəvi soltanının vassalları o lan bu bəylər çox keçmədən tabeliklərində 

olan torpaqları geniĢləndirməyə baĢladılar. Qəznəvi soltanı Məsudun (1031-1041) 

əks tədbirləri 1034-cü ildə Xorasanın yeni torpaqların ın səlcuqların əlinə keç-

məsinə səbəb oldu. Toğrul bəy Nisa Ģəhərinə, Çağrı bəy Dihistana, onların əmisi 

Arslan Payqu isə Fərava sahib oldu. Bu hadisələrdən az sonra Toğrul bəy 

Səlcuqilər sülaləsin in ilk böyük soltanı elan edildi. Lakin o, 1038-ci ildə oğuz 

bəylərinin iĢtirakı ilə  çağırılan qurultaydan sonra yaranmıĢ bu Oğuz dövlətin in 

idarəsində hakimi-müt ləq kimi çıxıĢ etməyərək, Çağrı bəy və baĢqa oğuz bəyləri 

ilə  əlb ir hərəkət etməyə baĢladı.  

24 may 1040-cı il gənc Oğuz dövlətinin tarixinə əlamətdar gün kimi daxil 

oldu. Mərv yaxınlığında Dəndənəkan adlı yerdə Qəznəvi qoĢunlarına qalib gələn 



294 
 

Səlcuqilər bundan sonra böyük soltanların Ģəxsi mülkünə (domeninə) çevrilən 

Xorasanın tam sahibi oldular. Qəznəvilərlə mübarizə oğuz və baĢqa türk 

tayfaların ın çox hissəsinin onların ətrafında birləĢib möhkəmlənməsinə səbəb oldu. 

1040-cı il qələbəsi Ġrana olan yolu açdı, oğuz ellərinin  taleyində, Orta və Ön 

Asiyanın, eləcə də orta əsr Avropasının sonrakı tarixi inkiĢafında mühüm mərhələ 

oldu. 1042-ci ildə oğuzlar Reyi tutdular; bundan sonra bu Ģəhər onların Ön Asiyaya 

və Qafqaza doğru hərəkətləri üçün dayaq məntəqəsi oldu. 

Səlcuqilərin oğuzlardan təĢkil edilmiĢ nizami hissələrdən ibarət sürətli, 

döyüĢkən və intizamlı qoĢunu vardı. Dəndənakan yanındakı qələbədən sonra 

səlcuq baĢçılarına tabe ərazilərdə dəyiĢiklik o ldu: Çağrı bəy ġərq in hakimi t itulu ilə  

yanaĢı, NiĢapurla Dih istan arasındakı mülklərə sahib oldu. Qərbin hakimi titulunu 

alan Toğrul bəy isə Xorasanın qalan hissəsinin və bundan sonra ələ keçiriləcək 

torpaqların hökmranı elan edildi.  

Oğuzların iĢğalçılıq yürüĢləri və miqrasiya xarakterli köçləri bir neçə 

istiqamətə yönəlmiĢdi; yaxĢı hazırlanmıĢ bu hərəkət bir neçə mərhələdə davam 

edirdi. Dayan madan hərəkət etmək və tutduqları yerləri əllərində saxlamaq üçün 

lazımi qüvvəyə malik olmayan oğuzlar böyük hərbi kampaniyalardan sonra 

ordunun yerini dəyiĢdirməli və dayaq bazaları yaratmalı o lur, mümkün olan 

yerlərdə yerli feodal hakimlərin dinc yolla itaətinə nail olmağa cəhd göstərirdilər. 

Səlcuq yürüĢləri prosesinin lap əvvəlindən baĢlayaraq çoxsaylı dəstələr 

Azərbaycana göndərilmiĢ, XI əsrin 40-cı illərin in ikinci yarısında ölkənin cənub 

vilayətləri türk qəbilələrinin məskəninə çevrilmiĢdi; buradan həmin  qəbilələr 

ölkənin Ģimal vilayətlərinə və Cənubi Qafqazın qalan hissələrinə köç edirdi. 

Müstəqil hərəkət edən belə dəstələrin baĢında konkret tapĢırıq almıĢ Səlcuq məlik-

ləri dururdu. Belə ki, Ġbrah im Yinal Cibələ (Həmədan-Ġsfahan rayonu), QutulmuĢ 

və Rəsultəkin - Xəzəryanı vilayətlərə, Həsən və Makuti isə Azərbaycanın Ģimal 

vilayətlərinə doğru hərəkət etdilər. Bəzi uğursuzluqlara baxmayaraq, bu dəstələr 

qarĢılarına qoyulan tapĢırıqları əsasən müvəffəqiyyətlə yerinə yetirdilər. Məsələn, 

özbaĢına Bizans hüdudlarına daxil olan və burada məğlub edilən QutulmuĢ Suriya 

ərazisində Abbasi xəlifəsinin türk əmiri əl-Basasiri tərəfindən də basıldıqdan sonra 

Ģərqə doğru hərəkət etmiĢ, uğursuzluqlarının əvəzini burada çıxmağa cəhd 

göstərmiĢdi. Məhz bu məqsədlə o, ġəddadilərin paytaxtı Gəncən i mühasirəyə 

almıĢ, lakin burada da müvəffəqiyyət qazana bilməmiĢdi. Gəncəyə olan bu hücum 

ġəddadilərin Gəncəni, ġirvanĢahların isə ġamaxını möhkəmləndirmələrinə, bu 

Ģəhərləri əzəmət li müdafiə divarları ilə  əhatə etdirmələrinə səbəb olmuĢdu. 

Səlcuqilərin Cənubi Qafqaza hücumları yerli siyasi mühitdə dəyiĢikliklər törətmiĢ, 

hətta ġəddadi əmiri I ġavur Cəfəri əmirlərinin Tiflis yaxınlığındakı qalalarını tut -

mağa cəhd göstərmiĢdi.  

1050-ci ildə Abbasi xəlifəsi əl-Qaim (1031-1075) Toğru l bəyin böyük 

soltan titulunun qanuniliyin i təsdiq etdi və bununla müsəlman dünyasının 

nəzərində Səlcuqilərin iĢğalçılıq müharibələrinə haqq qazandırd ı.  



295 
 

1054-cü ildə bütün Ġranı tabe edərək, A zərbaycanın cənub torpaqlarında 

möhkəmlənən Səlcuqilə r, Rəvvadi əmirlərini də öz vas sallarına çevirdilər. Elə 

həmin il Toğrul bəyin Cənubi Qafqaz yürüĢü baĢlandı. Bu yürüĢün əs as məqsədi 

Cənubi Qafqazdakı müsəlman dövlətlərini - ġəddadiləri, ġirvanĢahları və Tiflis 

Cəfərilər Əmirliyin i öz tərəfinə çəkmək, onlardan əsas rəqib olan Bizansla gələcək 

mübarizədə yardımçı kimi istifadə etmək id i.  

1055-ci ildə böyük soltan Toğrul Bağdada gələrək, xəlifənin öz əlindən 

soltanlıq taxt-tacını qəbul etdi. 

Azərbaycan Ģəhərlərinin mühasirəsi və onların müqavi məti. 1060-cı 

ilin aprelində Bağdada olan növbəti səfərlərin birindən qayıdan Toğrul bəy 

Azərbaycanın mühüm sənətkarlıq-t icarət və hərbi-strateji mərkəzi Təbrizi 

mühasirəyə aldı. Bir neçə aylıq uğursuz mühasirədən sonra, avqust ayında, soltan 

Təbriz divarları yanında saldığı düĢərgəni tərk etdi; onun qıĢ düĢənədək burada qa-

lan qoĢunu da, nəhayət, bu nəticəsiz əməliyyatdan əl çəkməli oldu. Lakin bununla 

belə, Təbrizin  sahibi, Rəvvadi hökmdarı II Məmlan (1059-1071) Səlcuqilərdən 

olan vassal asılılığ ı təsdiq etdi. Boynuna düĢən xəracın əsas hissəsini ödəyə bilən 

bu hökmdar, yerdə qalan hissənin əvəzinə öz oğlunu girov verməli oldu.  

Çox keçmədən Toğrul bəy Azərbaycanın digər mühüm mərkəzi, o zaman 

NaxçıvanĢah Əbu Duləfin idarə etdiyi Naxçıvana yollandı və onun sahibinin 

Səlcuqiləri süzeren kimi tanımasına nail o ldu. Urmiya hakimi də belə etdi.  

1063-cü ilin yayında soltan qoĢunları A zərbaycanın Xoy Ģəhərinə 

yaxınlaĢdılar; Ģəhər əhalisindən 10 min dinar haqq tələb edən Toğrul bəyə cavab 

olaraq Ģəhər rəisi ġeyx Yusif Ģəhərlilərin "kafirlərə" qarĢı cihadda iĢtirak edən yerli 

qoĢununun onlara baha baĢa gəldiyini bəhanə gətirərək, güclərinin yalnız 4 min 

dinara çatdığını bild irdi. Soltanın cavab olaraq Xoya göndərdiyi dəstə 

məğlubiyyətlə qayıtdı. Onda, Səlcuqilərin müttəfiqi Xuzistan əmiri Xəzərəsb ibn 

Tənkir ibn Ġyad əl-Kürdi və soltan sərkərdəsi Savtəkin iĢə cəlb edilirlər. ġəhər rəisi 

ilə görüĢ heç bir nəticə vermir; Xoy və qonĢu Səlmas soltan qoĢunları tərəfindən 

mühasirəyə alın ır. Qırx günlük mühasirədən sonra, 1063-cü ilin sentyabr ayında 

Xoy sakinləri aman istəyirlər. QoĢunun baĢında Ģəhərə daxil o lan Savtəkin 30 min  

dinar alaraq, xoy luların günahından keçir. Üç gündən sonra Xoya gələn vəzir A mid 

əl-Mülk Ģəhərin müdafiəçilərinin bir hissəsini edam etmək, bəzilərin in əllərini 

kəsmək əmrini verir. ġəhər rəisi ġeyx Yusif və onun qardaĢı Musa tutulub zindana 

salınırlar. Vəzirə 20 min dinar təqdim edən ġeyx Əbu Səid ibn Həməvi qatı 

düĢməni olan ġeyx Yusifin ona verilməsin i xahiĢ edir. Əvvəlcə Ģəhər rəisliyin in 

ona həvalə edilməsi nəzərdə tutulsa da, vəzir A mid əl-Mülk baĢqa cür hərəkət edir: 

Ģəhərin idarəsini baĢqasına tapĢırır. Çox keçmədən Toğrul bəyin əmri ilə Musa 

azad edilir, böyük soltana tabe olmaq istəməyən ġeyx Yusif isə ömrünü zindanda 

baĢa vurur. Beləliklə, göründüyü kimi, bir sıra Ģəhərlərin yerli hakimləri o ğuzlara 

qarĢı müqavimət göstərir, onlara tabe olmaq istəmird ilər. Bununla yanaĢı, bəzi 

səlcuq məliklərinin də separatist meyilləri qeyd edilməlid ir: belə ki, Fatimi 



296 
 

hökmdarı xəlifə əl-Mustənsirin (1036-1094) aĢkar köməyi ilə Ġbrah im Yinal və 

QutulmuĢ 1063-cü ildə Azərbaycanın bir h issəsini ayırmağa, Abbasilərin və 

Səlcuqilərin əleyhdarı olan Fat imilərin qanadı altında ayrıca soltanlıq elan etməyə 

cəhd göstərdilər. Toğru l bəy bu qiyamın qarĢısını ala bildi.  

Böyük Soltan Alp Arslanın Cənubi Qafqaza yürüĢləri. 

1063-cü ildə Toğrul bəyin ölümündən sonra hakimiyyət Çağrı bəyin oğlu 

Alp Arslanın əlinə keçdi. Oğuzların Cənubi Qafqaz və Ġrandakı mövqelərin in 

möhkəmləndirilməsi siyasətini davam etdirən yeni soltan taxt -taca sahib olan kimi 

Cənubi Qafqaza yürüĢ etdi. Bu yürüĢ əsas iki məqsəd güdürdü: Bizansın 

hücumlarının  qarĢısını almaq üçün onunla sərhəd xəttini möhkəmlətmək, 

Azərbaycandakı feodal mülklərin Səlcuqilərin vassalı olan sahibləri üzərində təsir 

gücünü artırmaq. YürüĢ üç istiqamətdə təĢkil edilmiĢdi. Böyük soltanın hacibi 

sərkərdə Savtəkin Azərbaycandan keçərək, Dərbəndə doğru hərəkət etdi. Onun 

Xəzər sahili ilə irəliləyən qoĢunu yolboyu ġirvanĢaha tabe mülkləri talan edirdi.  

ƏlveriĢli məqamdan istifadə edən ġəddadi hökmdarı I ġavur isə 1063-

1064-cü illər ərzində üç dəfə ġirvana basqınlar törədib, böyük qənimət lə geri 

qayıtmıĢdı. 

Səlcuq yürüĢünün Naxçıvandan keçən ikinci istiqaməti gürcülərə doğru 

tuĢlanmıĢdı. Üçüncü zərbə isə 1064-cü il avqustun 16-da Ani Ģəhərinin tutulması 

ilə  nəticələndi. Soltan, ġəddadi əmiri I ġavuru bu Ģəhərdə öz caniĢini təyin etdi. 

ġəhərin özü isə Bizans imperiyasına qarĢı qəti hücum üçün hazırlıq bazasına 

çevrild i. 

1064-cü ilin noyabrında Alp Arslan hələ bir il əvvəl Səlcuqilərə itaətsizlik 

göstərmiĢ və bunun müqabilində cəzalandırılmıĢ Xoy Ģəhərinə yaxınlaĢdı. ġəhər 

baĢçıları bu dəfə də ənənəni pozaraq, soltana lazımi ehtiram göstərmədilər, Ģəhərin 

alverçi və sənətkarları isə dükanların ı və emalatxanalarını bağlayaraq, soltan əsgər-

lərinə xidmət göstərməkdən imt ina etdilər. Vəziyyətdən xəbər tutan Alp Arslan öz 

əsgərlərinə, zor gücünə olsa da, istədikləri evlərdə məskən salmaq və gərəkləri o lan 

hər Ģeydən istifadə etmək icazəsi verdi. Nəticədə, oğurluq və quldurluğun sayı 

artdı, sakinlərin bir h issəsi Ģəhəri tərk etməli oldu.  

1066-cı ildə oğuzlar ġirvan ərazisinə daxil olub, böyük qənimət əldə 

etdilər; ġirvanĢah I Fəribürzü isə böyük miqdarda təzminat verməyə məcbur 

etdilər. Həmin ilin noyabr ayında oğuzların baĢçısı Qaratəkin ikinci dəfə ġirvana 

hücum etdi. Bu dəfə onu I Fəribürzün əmisi, taxt-tacı ələ keçirmək istəyən və bu 

məqsədlə Səlcuqilərlə ittifaqa girən Məmlan ibn Yəzid ibn Məhəmməd müĢayiət edirdi. 

Qaratəkin ġirvan paytaxtı Yəzidiyyəni mühasirəyə alır, lakin ĢirvanĢahın ələ aldığı soltan 

hacibi, Məmlanı öldürə bildiyi üçün, Qaratəkin böyük qənimətlə Kürü keçərək, 

Azərbaycanın cənubuna gedir. 

Alp Arslanın baĢının Azərbaycanda qarıĢdığından istifadə edən gürcü hökmdarı 

IV Baqrat (1027-1072) bu zaman Bərdəyə hücum edərək, rus hücumundan sonra az-

çox dirçəlməyə baĢlamıĢ bu Ģəhəri qarət edir. Lakin çox keçmədən öz təbəəsi və 



297 
 

müttəfiqi I ġavurun Gəncədəki sarayında olan Alp Arslan Gürcüstana növbəti yürüĢ 

edir, Kartli və Arqvetidə mühüm qalaları ələ keçirərək, Tiflisə daxil olur. Burada 

hakimiyyətdə olan müsəlman Cəfərilər boyük soltana itaət göstərəcəklərini bildirirlər. 

Gürcü hökmdarı IV Baqrat da Səlcuq təbəəliyini qəbul edib, vergi verəcəyinə boyun 

olur. QıĢı Kartlidə keçirən Alp Arslan yazbaĢı Gəncə və Bərdədən keçərək, Xorasana 

yola düĢür. Soltanın Tiflis və Rustavidəki caniĢini isə ġəddadi əmiri II Fəzl olur.  

Bizans imperiyasının məğlub edilməsi və Cənubi Qafqazın Səlcuqilərə 

qəti itaəti. 

Səlcuqilərin qüdrətini real qiymətləndirən Bizans imperatoru IV Diogen 

(1068-1071) oğuzların hərəkətinin qarĢısını almaq məqsədilə özünün əsas qoĢunları ilə 

onlara qarĢı çıxır. Səlcuqiləri bölgədə olan mühüm strateji məntəqələrdən məhrum 

etmək üçün, o, öz hərbi kampaniyasının son mərhələsində Azərbaycanı tutmağı 

planlaĢdırmıĢdı. Lakin Bizans qoĢunları heç Azərbaycan sərhədinə çatmamıĢ, Manzıkert 

yaxın lığında soltan ordusu ilə üzləĢməli oldular. 1071-ci ilin avqustun 26-da burada baĢ 

verən qanlı döyüĢ, sayca Bizans qoĢunundan xeyli az olan oğuz əsgərlərinin qələbəsi ilə 

nəticələndi. Ġmperator IV Diogen əsir alındı, onun hər iki qulağına taxılan halqa, 

simvolik olaraq "rumların hökmdarının" bundan sonra soltanın qulamı olduğunu 

bildirirdi. Öz ordusunun məğlubiyyətini təsdiq edən IV Diogen yalnız gündə 1000 dinar 

cizyə verəcəyi Ģərti ilə azad edilir. Alp Arslan isə dincəlmək üçün Marağaya yola 

düĢür. 

Manzıkert - yalnız ġərq in deyil, Qərbin də orta əsrlər tarixi üçün mühüm 

mərhələ o ldu. Oğuz və səlcuqların özləri üçün də 1071-ci il döyüĢünün nəticəsi 

1040-cı il Dəndənəkan yanındakı qələbədən az əhəmiyyətli deyildi. Dünya 

tarixində bu mühüm hadisənin ən ilkin nəticələrindən biri Ön Asiyanın siyasi 

xəritəsinin yenidən dəyiĢməsi oldu; belə ki, bundan belə səlcuq ekspansiyasının 

qarĢısını ala b iləcək ciddi maneə art ıq mövcud deyildi. Böyük soltanlar Orta 

Asiyadan Aralıq dənizinədək, Cənubi Qafqazdan Fars körfəzinədək olan 

torpaqların sahiblərinə çevrildilər.  

Alp Arslandan sonra səlcuq taxtı onun oğlu MəlikĢahın (1072-1092) əlinə 

keçdi. Onun dövründə Oğuz imperiyasının hərbi-siyasi qüdrəti ən yüksək zirvəyə 

çatdı. Yeni soltan öz atasının baĢladığı yürüĢləri müvəffəq iyyətlə baĢa çatdırıb, 

onun uğurların ı möhkəmlətdi. MəlikĢahın dövründə oğuzlar artıq ya lnız qənimət və 

əsirlərlə kifayətlənmir, mühüm strateji və siyasi məntəqələri ələ keçirməyə 

çalıĢırdılar. 1075-ci ildə MəlikĢah ġəddadilərin Gəncədəki hakimiyyət inə son 

qoydu; Səlcuqilərin Gəncədə qalan nümayəndəsi Savtəkin bu Ģəhəri soltanın ətraf 

yerləri tabelikdə və nəzarətdə saxlamaq tapĢırığ ını yerinə yetirmək üçün əsas 

bazaya çevirdi. Gürcü salnaməsi "Kart lis Ts xovreba"nın məlumatına görə, 

Gəncədə bu vaxt oğuz sərkərdəsinin ixtiyarında qırx mindən çox adam vardı.  

Beləliklə, XI yüzilin 70-ci illərinin sonunda bir çox ölkələrlə yanaĢı 

Azərbaycan da böyük Səlcuq imperiyasının tərkib inə daxil edildi. Ġmperiyanın 

yaradıcısı və əsas hərəkətverici qüvvəsi isə oğuz tayfaları id i. 



298 
 

§ 2. BÖYÜK SƏLCUQĠLƏR ĠMPERĠYASININ 

DAĞILMASI. ĠRAQ SƏLCUQ SULTANLIĞININ 

YARANMASI 
 

Böyük səlcuq soltanlarının hakimiyyəti illərində (1092-1157) mahiyyətcə 

biri digərindən asılı o lmayan ayrı-ayrı soltanlıq lara parçalanmıĢ Səlcuq dövlətin in 

tənəzzülü baĢ verdi. 

Parçalanma nəticəsində Suriyanın (1078-1187), Kirmanın (1041-1187) və 

Anadolunun (1077-1307) səlcuq hakimləri mərkəzi hakimiyyətdən olan 

asılılıqlarını aradan qald ırdılar. Ġmperiyanın əsas torpaqlarmda - Ġraqda, 

Xorasanda, Qafqazda isə ali soltan taxt-tacı uğrunda mübarizə baĢlandı. Nəhayət, 

xəlifə əl-Müstəzhirin (1092-1118) vasitəçiliy i ilə  imperiya rəs mi surətdə bölündü: 

MəlikĢahın oğlu Börküyarıq soltan elan olundu, ikinci oğlu Məhəmməd Təpər 

Azərbaycan, əl-Cəzirə və Diyarbəkrin məliki o laraq qaldı, üçüncü oğlu Səncər isə 

Xorasan məliki oldu. Lakin bundan sonra da MəlikĢahın oğulları arasında gedən 

sülalədaxili mübarizə ara vermədi. Börküyarığ ın ölümündən sonra soltanlıq taxt ına 

çıxmıĢ Məhəmməd Təpər öz oğlu Mahmudu səltənət varisi təyin etdi. Mahmud 

demək olar bütün hakimiyyəti boyu öz qardaĢları Toğrulun və Məsudun dövlətdə 

birincilik iddialarına qarĢı mübarizə aparmalı o ldu. Lakin Mahmud üçün baĢlıca 

təhlükə qardaĢı oğluna üstün gələrək, ali soltan mövqeyini tuta bilmiĢ öz əmisi, 

səkkizinci və sonuncu böyük səlcuq soltanı Səncər (1117-1157) idi. 

1119-cu ildə Xorasandan Anadoluya və Suriyayadək olan  torpaqlar, o 

cümlədən Azərbaycan, Həmədan, Ġsfahan, Cibəl, Kirman, Fars, Xuzistan, Ġraq, əl-

Cəzirə, Diyar Mudar, Diyar Rəbiə, ġam və Rum əraziləri soltan Mahmuda iqta 

kimi verild i. 

Səncərlə Mahmud arasındakı ixtilaflara son qoyulub, səltənət varisinə - 

vəliəhdə iqta verilməsi haqqında fərmanm imzalanma tarixini soltan Səncərə 

tabeliyini bildirmiĢ Mahmudun baĢçılığı ilə Ġraq Səlcuq soltanlığın ın yarandığı 

vaxt kimi qəbul etmək olar. Lakin Mahmud, sahib olduğu əraziləri də istədiyi kimi 

idarə edə bilmird i. Onun gəncliyindən və asılı vəziyyətdə olmasından istifadə edən 

soltan Səncər öz adamların ı Mahmudun vəziri, baĢ komandanı, habelə divan 

baĢçısı vəzifələrinə təyin etmiĢdi. Dövrümüzədək yetiĢmiĢ, Səncərin və Mahmudun 

adların ın birgə zərb edilmiĢ olduğu sikkələr ali hakimiyyətin Səncərin əlində 

olduğunu bir daha sübut edir.  

1120-ci ilin iyununda Mahmuda qarĢı Azərbaycan və Mosulun iqtadarı 

olan qardaĢı Məsud çıxıĢ etdi. Əsədabad yaxınlığındakı döyüĢdə Məsudun 

qoĢunları məğlubiyyətə uğradı. Mahmud qardaĢının müĢavirlərini və vəzirin i edam 

etsə də, özünü bağıĢladı, hətta Azərbaycanda, Mosulda və əl-Cəzirədə Məsudun 

adına xütbə oxunmasına sərəncam verdi. 

1120/21-ci ildə IV Davidin (1089-1125) baĢçılığı ilə gürcü qoĢunları 

Mahmudun hakimiyyəti altında olan ərazilərə hücum etdilər. Arran və Naxçıvanın 



299 
 

hakimi Ģahzadə Toğrulun baĢçılığ ı ilə müsəlman hakimləri gürcülərə qarĢı çıxsalar 

da, Tiflis yaxın lığında məğlubiyyətə uğradılar. Bununla belə, gürcülər yalnız b ir 

ildən sonra, 1122-ci ildə, təqribən 500 ildən bəri müsəlman hakimiyyəti altında 

olan Tiflis Ģəhərini geri qaytara bildilər.  

Bu hadisədən sonra Gəncəyə çəkilərək, Mahmudun soltanlıq hüquqlarını 

tanımaq istəməyən Toğrulun məğlubiyyət xəbəri Həmədanda olan soltana yetiĢdi. 

Mahmud öz qoĢunların ı toplayaraq, dərhal Gəncəyə yollandı. Ġddiaların ın 

gerçəkləĢəcəyinə ümid ini itirmiĢ Toğrul qardaĢına sədaqət andı içməli oldu.  

Səlcuqilər arasında sülalədaxili çəkiĢ mələrdən istifadə edən gürcülər məhz 

bu zaman ġirvana viranedici yürüĢ etdilər. ġirvan əmirlərinin yard ımına 

arxalanaraq gürcülərə qarĢı çıxıĢ edən soltan Mahmud da öz növbəsində gürcülərlə 

onların müttəfiq ləri olan qıpçaqlar arasında baĢ verən münaqiĢədən istifadə etdi və 

beləliklə, ġirvanda da öz hakimiyyətini möhkəmləndirə bildi.  

Lakin Ġraq soltanlığın ın taxtı uğrunda Mahmudla qardaĢları arasında 

gedən çəkiĢmələr baĢa çatmadı. Əvvəllər bu çəkiĢmələrin qarĢısını almağa çalıĢan 

soltan Səncər də, Mahmudun onun əmrin i yerinə yetirməkdən boyun qaçırdığı 

vaxtdan bəri, mübarizəni hər vasitə ilə daha da qızıĢdırırdı. 1130 -cu ildə Mahmud 

Gəncəni və ətrafını iqta hüququnda ona qarĢ ı çıxıĢ edən qardaĢı Məsuda verməli 

oldu. 

Elə bu zaman Səncərin istəyinə rəğmən Mahmud öz oğlu Davudu vəliəhd 

elan etdi, A zərbaycanda və Cibəldə onun adına xütbə oxunması haqqında sərəncam 

verdi. Daha sonra Mahmud Səlcuq nəslinin böyüyü olan Səncərin iradəsinə qarĢı 

çıxıĢ etmək istəməyən, Davudu varis kimi tanımaqdan imtina edən xəlifə əl-

MüstərĢidi yıxmaq qərarına gəldi. Lakin Mahmudun 1131 -ci ildə baĢ verən ölümü 

bu niyyətin gerçəkləĢməsinə mane oldu. 

Mahmudun ölümündən sonra Ġraq soltanlığının taxt ı uğrunda mübarizə 

Marağanın sahibi atabəy Ağsunqur əl-Əhmədilin in və Mahmudun vəzir in in 

yardımı ilə taxta çıxarılmıĢ Davudla onun əmiləri arasında aparıldı. Tezliklə 

Davudla Məsud arasında barıĢıq əldə edildi. Lakin bununla belə, Davud xütbələrdə 

öz adının oxun masına nail ola b ilmədi və müvəqqəti olaraq soltanlıq taxt ı uğrunda 

mübarizəni dayandırdı. Bundan istifadə edən Məsud Mosul hakimi atabəy 

Ġmadəddin Zənginin yardım vədin i alaraq Bağdada yollandı, lakin hakimiyyət 

iddiasında olan üçüncü Ģəxs - xəlifən in rəğbət göstərdiyi qardaĢı SəlcuqĢah 

tərəfindən qabaqlandı. Məsudla aparılan sonrakı danıĢıqlar nəticəsində Məsudun 

soltan olacağı, SəlcuqĢahın isə vəliəhd elan ediləcəyi haqqında razılıq əldə olundu. 

1132-ci ildə xəlifə yeni soltanın - Məsudun adına xütbə oxunması haqqında 

sərəncam verdi. Məsud bu sərəncamdan sonra öz atabəyi Ağsunqur əl-Əhmədilin in 

və xeyli türk əmirinin müĢayiəti ilə A zərbaycana qayıtdı. 

1132-ci ildə Böyük soltan Səncər baĢ verən hadisələrə qarıĢ maq qərarına 

gələrək, Mahmudun ölümündən sonra vəliəhd elan etdiyi Ģahzadə Toğrulla birlikdə 

Ġraq soltanlığın ın paytaxt ı Həmədana yürüĢ təĢkil etdi. Əvvəllər Məsudu və 



300 
 

SəlcuqĢahı dəstəkləyən xəlifə əl-MüstərĢid yaranmıĢ vəziyyətdən istifadə edərək, 

Səlcuqilərin himayəsindən azad olmağa cəhd göstərdi. 

Bu zaman Səncər Həmədana yollandı; xəlifənin, Məsudun və SəlcuqĢahın 

da paytaxta gəliĢi gözlən ilirdi. Səncərdən qorxan xəlifə görüĢdən imt ina etməyə 

çalıĢdı, lakin onu yola çıxmağa və hətta Səncərə qarĢı çıxıĢ etməyə məcbur etdilər. 

Məsudun təkidi ilə Ġraqda soltan Səncərin adına xütbələr oxunması dayandırıldıqda 

isə xəlifə Bağdada qayıtdı və Ģəhəri möhkəmləndirməyə baĢladı.  

Elə həmin il Həmədan yaxınlığında Səncərin qoĢunları ilə Ģahzadələrin - 

Məsudun və SəlcuqĢahın birləĢ miĢ qüvvələri arasında baĢ verən vuruĢma Səncərin 

qələbəsilə baĢa çatdı. Səncər döyüĢ meydanından qaçan Məsudu yenidən əfv etdi 

və Azərbaycanı iqta hüququnda ona bağıĢladı. Məsud Gəncəyə qayıtdı, II Toğrul 

isə Ġraq soltanı elan ed ild i.  

Yenə həmin il Səncərin Məvaraənnəhr hakimi Əhməd xan ın çıxıĢını 

yatırmaq üçün Xorasana getməsindən istifadə edən Davud yeni soltan II Toğrula 

qarĢı çıxd ı. Ona öz atabəyi Ağsunqur əl-Əhmədili, habelə onlara qoĢulmuĢ Məsud 

yardım edirdi. Rəqib lər arasında döyüĢ Həmədan yaxınlığındakı Vaxan kəndi 

yanında baĢ verdi. DöyüĢ ərəfəsində Davudun bir neçə əmiri qoĢunları ilə II 

Toğrulun tərəfinə keçdi. Bu hadisə döyüĢün taleyini həll etdi. Davud, onun ardınca 

isə Gəncədən gəlmiĢ Məsud Bağdada - xəlifə əl-MüstərĢidin yanına qaçdılar. II 

Toğrulun qoĢunlarının ələ keçirdiyi A zərbaycana Məsud və Davudun baĢçılıqları 

ilə yürüĢ təĢkil edilməsi haqqında razılıq əldə olundu. Məsudun, Davudun və 

xəlifən in birləĢ miĢ qüvvələri A zərbaycanı iĢğal edib, Həmədanı tutdular. Lakin 

qardaĢlar arasında olan ixtilaf II Toğrula Həmədanı və digər Ģəhərləri yenidən ələ 

keçirmək imkanı verdi. 1133-cü ildə II Toğrul vəfat edir, Həmədana qayıtmıĢ  

Məsud isə Ġraqın və Qərbi Ġranın yeganə hakimi elan olunur.  

Hadisələrin bu dönüĢü Səlcuq Ģahzadələrini daim bir -birilə toqquĢduran, 

bu yolla islam dünyasının yenidən nəinki din i, habelə dünyəvi baĢçısı mövqeyini 

qazanmağa çalıĢan xəlifə əl-MüstərĢidi qane etmirdi. 

Ġndi artıq xəlifə ilə soltan arasında gedən gizli mübarizə üzə çıxmıĢdı. 

1135-ci ilin mayında xəlifə ona qoĢulmuĢ bəzi türk sərkərdələri ilə b irlikdə soltana 

qarĢı müharibəyə qalxdı. Bu müharibə xəlifə qoĢunlarının məğlubiyyəti ilə baĢa 

çatdı. Əldə olunmuĢ razılığa əsasən xəlifə dünyəvi hakim hüquqlarının hamısından 

məhrum ed ilir, yaln ız müsəlmanların din i baĢçısı mövqeyini saxlayırd ı. Paytaxt 

Bağdad isə Ģəhər divarları dağıd ıld ıqdan sonra Ġraq soltanlığının adi Ģəhərinə 

çevrild i. 

1135-ci ildə Məsudun Marağadakı düĢərgəsində xəlifə əl-MüstərĢid 

ismaililər tərəfindən öldürüldü. Həmin dövrün salnaməçiləri xəlifənin ölümündə 

Məsudun da dəstəklədiyi soltan Səncərdən Ģübhələnirdilər. Əl-MüstərĢidin yeni 

xəlifə seçilmiĢ oğlu ər-RəĢid atasının Səlcuq soltanlarına müqavimət siyasətini 

davam etdird i. Çox keçmədən o, Məsudun adının xütbələrdə çəkilməsini dayan -

dırdı, ona qarĢı birgə fəaliyyət göstərmək barədə razılığa gəld iyi Davudun adına 



301 
 

xütbə oxunması haqqında sərəncam verdi. Bağdadda Məsuda qarĢı, mahiyyətcə 

Ġraq soltanlığının mərkəzi hakimiyyəti əleyhinə xəlifə, Davud və Mosul atabəyi 

Zəngidən ibarət üçlər ittifaq ı yaradıldı. Qəzv inin, Farsın, Ġsfahanın və digər 

yerlərin hakimləri də bu ittifaqa qoĢuldular. Lakin çox keçmədən Bağdad üzərinə 

hərəkət edən Məsudun təzyiqi altında Davud, onun ardınca isə atabəy Zəngi 

ittifaqdan çıxd ılar. Məsud Bağdada daxil olaraq, Ģəhərdən getmiĢ xəli fə ər-RəĢid in 

əvəzinə əl-Müqtəfini xəlifə etdi. 

1136-cı ildə Məsud Arranı (Bərdəni) ġəmsəddinə iqta verdi. 

1138-ci ildə Ġsfahanda sabiq xəlifə ə r-RəĢid ismaililər tərəfindən qətlə 

yetirildi. Həmin dövrün bir çox müəllifləri bu xəlifənin öldürülməsində də 

Səlcuqiləri günahkar hesab edirdilər.  

Bu hadisədən sonra Ġraq soltanlığında siyasi vəziyyət daha da gərginləĢdi. 

Soltan Məsud tərəfindən hüquqları məhdudlaĢdırılmıĢ vilayət hakimləri mərkəzi 

hakimiyyətə qarĢı açıq mübarizəyə giriĢdilər. Müxalifətə A zərbaycan hakimi 

atabəy Qara Sunqur baĢçılıq edird i. Səltənət iddiasında olan səlcuq Ģahzadələri 

SəlcuqĢah və Davud Qara Sunquru müdafiə edird ilər. 1139-cu ildə Qara Sunqur 

Həmədana doğru irəlilədi. O, Məsudu, özünün uzaqgörən vəziri əl-Xazin i edam 

etdirib, onun yerinə öz Ģəxsi vəzirini qoymağa məcbur etdi. Ġbn əl-Əsirin 

məlumatına görə, bu zamandan bəri, yeni vəziri tərəfindən müstəqilliyi əlindən 

alınmıĢ soltanın vəziyyətindən istifadə edən dövlət əmirləri özbaĢına surətdə iqta 

torpaqlarını ələ keçirməyə baĢladılar, ona ölkənin quru "soltanlıq" adından baĢqa 

bir Ģey qoymadılar. 

Bundan sonra müxalifət in mərkəzi Azə rbaycana keçdi. Qara Sunqurun 

israrı ilə Məsud Davudu özünün varisi elan etdi, lakin Davud ismaililər tərəfindən 

qətlə yetirildi. Məsudun digər rəqibi-Fars ərazisini fəth edən SəlcuqĢah, Qara 

Sunqur tərəfindən həmin ərazinin hakimi təyin olunsa da, çox keç mədən bu 

vilayətin sabiq hakimi Boz Apa tərəfindən öldürüldü, Fars vilayəti yenidən Boz 

Apanın əlinə keçdi. 

Bu zaman Gəncədə baĢ vermiĢ zəlzələ, dağılmıĢ Ģəhərdə bütün ailəsi 

həlak olan Qara Sunqurun SəlcuqĢahın köməyinə getməsinə mane oldu. Zəlzələn in 

Ģahidi, gəncəli Mxitar QoĢ həmin hadisəni belə təsvir etmiĢdir: "Areq ayın da, 

həmin ayın 18-ci günü, cümədən Ģənbəyə keçən gecə (1139-cu ilin 30 sentyabrı, 

Ģənbə), müqəddəs Georgi bayramı günündə Tanrı qəzəbin in gücü dünyanın baĢına 

endi, yer özündən çıxdı və dəhĢətli təkanların əmələ gətird iyi güclü dağıntı bu 

ölkəyə - Albaniyaya yetiĢdi. Zəlzələ nəticəsində bir çox yerlərdə, Parisos və Xaçın 

vilayətlərinin  düz və dağlarında xeyli dağıntı baĢ verdi. Ölkən in paytaxt ı Gəncə 

onun sakinlərin i də udan cəhənnəm girdabına yuvarlandı. Torpaq öz səthinin bütün 

guĢələrində onları öz ağuĢuna almıĢdı. Dağlıq bölgələrdə isə bir çox qala və 

kəndlər monastırları və kilsələri ilə birgə adamların baĢlarına uçmuĢ, xarabazara 

çevrilmiĢ, saysız miqdarda insan dağılmıĢ bina və bürclərin altında qalmıĢdı". 

Ortaçağ müəlliflərinin (Ġbn əl-Əsir, Ġbn əl-Ġbri və b.) məlumatına görə, o zaman 



302 
 

Gəncədə 230 min insan həlak o lmuĢdu. 

Zəlzələdən istifadə edən gürcü qoĢunu hökmdar Demetren in 

(1125-1156) baĢçılığı ilə  Ģəhərə yürüĢ etdi. Mxitar QoĢun sözlərinə 

görə, gürcü əsgərləri "amansız və kobud surətdə hərəkət edərək, 

salamat qalmıĢ adamlara hücum etdilər, onları qılıncdan keçirdilər, əsir tutdular. 

Onlar öz həmlə və iĢgəncələri ilə xalqa zəlzələdən böyük bəla gətirdilər"
1
. 

ġəhər bərpa olunarkən Qara Sunqur vəfat etdi. Hələ ölümündən əvvəl o, 

əmir Çavlı ət-Toğrulini Azərbaycan və Arran hakimi vəzifəsində özünün varisi 

təyin etmiĢdi. 

Atabəy Qara Sunqurun ölümündən istifadə edən Soltan Məsud 

qüdrətindən ehtiyat etməyə baĢ ladığı əmir Çavlın ı özünə yaxınlaĢdırmaq, bu yolla 

gələcəkdə Azərbaycan əmirləri tərəfindən baĢ verə biləcək təhlükədən qorunmaq 

istədi. Azərbaycan və Arranın caniĢini hüququnu təsdiqləyən fərmanı soltandan 

alan əmir Çavlı əvvəlcə Fars və Xuzistan hakimi, hələ 1146-cı ildə Rey hakimi 

əmir Abbasla birgə soltanlığın paytaxt ı Həmədanı ələ keçirmiĢ Boz Apanın 

baĢçılıq etdiyi müxalifətə qoĢulmaq istədi. Lakin sonra fikrini dəyiĢərək, Məsudun 

tərəfinə keçdi. Bu səbatsızlıq həmin dövrün mürəkkəb siyasi Ģəraitindən irəli 

gəlird i. Belə ki, qonĢu dövlətlərlə və vassal asılılığ ında olan hakimlərlə 

münasibətlər məhz Ģərait in tez-tez dəyiĢ məsindən asılı olurdu. Əmir Çavlı da 

soltanın mövqeyini çox tutmadı, əmirlər Boz Apa və Abbasın təĢkil etdikləri sui-

qəsdə qoĢuldu. Əvvəllər iqta hüququnda Xalxala və Azərbaycanın bir hissəsinə 

yiyələnən soltanın hacibi əmir Fəxrəddin Toğan Yürək də onların tərəfin i tutdu. 

Əmir Çavlının 1146-cı ildə Zəncanda baĢ vermiĢ qəfil ölü mündən sonra Toğan 

Yürək Gəncə və Arranın v ilayətlərin i soltandan hədiyyə kimi qəbul etdi. Boz Apa 

və Abbas ona qoĢulduqdan sonra isə bütün soltanlığın hakimiyyəti Toğanın əlinə 

keçdi. Onun əlində oyuncağa çevrilən və yeni düĢməndən yaxa qurtarmaq üçün 

əlveriĢli imkanlar axtaran soltan Məsud özünün keçmiĢ vəziri, Toğanın özü ilə Arrana 

apardığı Xass bəy ibn Pələng Arinin köməyilə niyyətini gerçəkləĢdirə bildi; 1147-ci ilin 

aprelində Toğan Yürək Gəncə yaxınlığında Xass bəyin silahlı mühafizəçisi tərəfindən 

öldürüldü. Bu hadisədən sonra Toğan Yürəkin hakimiyyəti altında olan Azərbaycan və 

Arran torpaqlarına Xass bəy sahib oldu. Bir neçə gündən sonra soltanın əmrilə daha bir 

rəqib - Rey hakimi əmir Abbas da qətlə yetirildi. Bundan az sonra soltana qarĢı çıxmıĢ 

əmir Boz Apa da döyüĢ meydanında həlak oldu. 

Dövlətdə bütün hakimiyyəti vəzir Xass bəyə vermiĢ soltan Məsudun bu 

siyasəti Səlcuqilərin hakimiyyəti altında olan digər vilayətlərin hakimlərinin narazılığı- 
 

1 Zəlzələ vaxtı Kəpəz dağı uçaraq, Gəncəli Kirakosun məlumatına görə, "burada 

olan çay yatağının qarĢısını kəsdi və indi də mövcud olan dənizi əmələ gətirdi". Bu "dəniz" 

Azərbaycanın bu gün də ən gözəl guĢələrindən olan Göygöldür. Məhz həmin zamandan 
etibarən Azərbaycan Ģəhəri Kəlbəcərin yaxınlığında müalicəvi mineral Ġstisu bulağı yerdən 

fəvvarə vurdu. Gürcülərin zəlzələ vaxtı Ģəhərdən çıxardıqları qənimətlər arasında indi də bir 

layı Kutaisi yaxınlığındakı Gelati monastırında saxlanılan məĢhur Gəncə darvazası var idi.  

 



303 
 

na səbəb oldu. Bunların sırasında əsas yeri Azərbaycan əmirləri, Arran hakimi 

ġəmsəddin Eldəniz, əl-Cibəl hakimi Alp QuĢgünxur və baĢqaları tuturdu. 1148-ci 

ilin avqust-sentyabr aylarında onların birləĢmiĢ qüvvələri Bağdada uğurlu yürüĢ etdilər, 

lakin əldə olunmuĢ müvəffəqiyyəti sonadək saxlaya bilmədilər. Yalnız qoca soltan 

Səncərin tələbilə Məsud tərəfindən vəzir Xass bəyin vəzifəsindən kənar edilməsindən 

sonra əmirlər öz qoĢunlarını Bağdaddan geri çəkdilər. Səlcuq əmirləri arasında baĢ 

verən bu sonugörünməz ixtilaf və çəkiĢmələr xəlifə əl-Müqtəfiyə (1136-1160) sələfinin 

itirdiyi bütün imtiyaz və hüquqları geri qaytarmaq imkanı verdi. 

1152-ci ilin  sonunda soltan Məsud Həmədanda vəfat etdi. Soltanın 

ölümündən sonra bütün əmirlər onun qardaĢı oğlu MəlikĢah ibn Mahmuda sədaqət andı 

içdilər. Məsudun hakimiyyəti dövründə olduğu kimi bütün hakimiyyət Xass bəyin 

əlinə keçdi. Əmirlər arasında yenidən narazılıq sədaları ucaldı. Xass bəy isə MəlikĢahın 

qeyri-sabit mövqeyindən istifadə edərək, soltan elan olunmasından 4 ay sonra onu həbs 

etdirdi; sonra isə əmirlərin razılığı ilə MəlikĢahın qardaĢı Məhəmmədi Həmədana dəvət 

etdi. 

1153-cü ilin mayında soltan taxtına çıxmıĢ Məhəmməd Xass bəyin səltənət 

üçün təhlükəli olduğunu baĢa düĢərək, hakimiyyətinin üçüncü günü vəzirin edam 

olunması fərmanını verdi. Bu addımı ilə soltan Məhəmməd dövlətin atabəy ġəmsəddin 

Eldəniz, Marağa hakimi Nüsrətəddin ibn Ağsunqur kimi nüfuzlu əmirlərinin hörmətini 

qazanmağa çalıĢdı. Edam edilmiĢ Xass bəyin baĢı həmin əmirlərə göndərildi. Lakin 

soltanın əməlində özləri üçün təhlükə görən əmirlər onun bu hərəkətini 

bəyənmədilər. Bununla belə, soltanın iĢlərinə qarıĢ mamağı, hadisələrin sonrakı 

inkiĢafını müĢahidə etməyi qərara aldılar.  

Səltənət iddiasında olan əmirlərin düĢmənçilik və çəkiĢ mələrindən 

bacarıqla istifadə edən xəlifə əl-Müqtəfi Səlcuqilərin Ġraqdakı bütün iqta torpaqları 

üzərində nəzarəti öz əlinə aldı. Məhəmmədin əmisi, soltan Səncər tərəfindən 

vəliəhd elan olunmuĢ SüleymanĢah da onun müttəfiqi o ldu. Xəlifə SüleymanĢahı 

soltan elan edərək, onu qoĢunla təchiz etdi. Soltan Məhəmməddən narazı o lan 

atabəy ġəmsəddin Eldəniz, Nüsrətəddin Arslan Apa, Alp QuĢgünxur və baĢqaları 

da əvvəl yeni soltana qoĢulsalar da, ümid lərini doğrultmadığı üçün çox keçmədən 

onun qərargahını tərk etdilər.  

Onda soltan Məhəmməd yardım üçün Mosul hakimi atabəy Qütbəddin 

Məduda müraciət etməli o lur. 1156-cı ilin iyununda rəqiblər arasında Ġraqda baĢ 

vermiĢ döyüĢdə SüleymanĢah və onun tərəfdarları məğlub olurlar. SüleymanĢah ələ 

keçirilib, Mosul qalasına salınır və 1159-cu ilədək burada saxlan ılır.  

Bu hadisədən sonra SüleymanĢahın keçmiĢ müttəfiq i atabəy ġəmsəddin 

yenidən Azərbaycana qayıdıb, əfv olunması üçün soltan Məhəmmədə sifariĢ 

yolladı. Soltan atabəyin oğlu Məhəmməd Cahan Pəhləvanın girov qoyulması 

Ģərtilə ġəmsəddinlə barıĢdı.  

1157-ci ilin martında soltan Məhəmmədin qoĢunları Bağdadı mühasirəyə 

aldılar. Ġbn əl-Əsirin məlumatına görə, soltanla xəlifə arasında müharibənin 



304 
 

baĢlanmasına səbəb, xəlifənin Bağdadda və bütün Ġraq ərazisində soltanın adına 

xütbə oxunması tələbindən imt ina etməsi olmuĢdu. 

Elə bu vaxt xəlifənin təhriki ilə ġəmsəddin Eldəniz Ģahzadə MəlikĢah ibn 

Mahmud və oğulluğu ArslanĢah ibn Toğrulla birlikdə soltanlığın paytaxtı 

Həmədana hücum edib, soltan xəzinəsini ələ keçirdi. Hadisədən xəbər tutan soltan 

Bağdadın mühasirəsindən əl çəkib, Həmədana doğru hərəkət etdi. Rey Ģəhərin in 

qala divarları yaxınlığında rəqib lər arasında baĢ verən döyüĢ Eldənizin məğlub 

olub, geri çəkilməsi ilə nəticələndi. Araz vadisində, Naxçıvan yaxın lığında baĢ 

verən ikinci döyüĢdə soltan yenə də qalib gəldi, Naxçıvanı və təqribən bütün 

Arranı ələ keçirdi. Məğlubiyyətə uğramıĢ Eldəniz əfv olunması xah iĢilə soltana bir 

daha müraciət etdi və bu dəfə də müsbət cavab aldı. ġəmsəddin - Arran hakimi, 

Marağa hakimi Arslan Apa ibn Ağsunqur əl-Əhmədili isə A zərbaycan hakimi təyin 

olundular. 

1159-cu ilin dekabrında soltan Məhəmməd vəfat etdi. Onun ölümündən sonra 

yeni soltan haqqında əmirlər arasında fikir ixtilafı yarandı. Əyanların bir qismi taxt-taca 

Məhəmmədin qardaĢı MəlikĢahı, digər hissəsi isə II Toğrulun oğlu, atabəy Eldənizin isə 

oğulluğu Ģahzadə ArslanĢahı əyləĢdirməyi təklif etdi. Lakin əmirlərin Rey hakimi 

Ġnanca arxalanan üçüncü qrupu bu çəkiĢmədə qalib gəldi. Bu qrup hələ də Mosul 

həbsxanasında olan SüleymanĢahı taxt-taca əyləĢdirməyi təklif edirdi. SüleymanĢah 

böyük hörmətlə Həmədana gətirildi və 1160-cı ilin mart ında soltan elan olundu. 

Eldənizin himayəsində olan Ģahzadə ArslanĢah isə vəliəhd elan edildi. Lakin SüleymanĢah 

dövlət iĢlərilə məĢğul olmur, eyĢ-iĢrətli həyat tərzinə üstünlük verirdi. Çox keçmədən 

əmirlər və ruhanilər ona qarĢı qəsd təĢkil etdilər. SüleymanĢah həbs edildi və sonra isə 

qətlə yetirildi. 

1160-cı ilin noyabrında əyan və əmirlər tərəfindən yüksək səviyyədə 

qarĢılanan atabəy Eldəniz Ģahzadə ArslanĢahla birlikdə Həmədana gəldi. QarĢılayanlar 

arasında yalnız rəqibi - Rey hakimi Ġnanc yox idi. ArslanĢah taxta əyləĢdirildi, baĢına tac 

qoyuldu. Bu zamandan etibarən Eldəniz "böyük atabəy" (atabəy əl-əzəm) adlanmağa 

baĢlandı. Onun böyük oğlu, ArslanĢahın isə anabir qardaĢı Cahan Pəhləvan soltanın 

əmir-hacibi, ikinci oğlu Qızıl Arslan isə soltan qoĢunlarının baĢ komandanı (əmir 

sipəhsalar əl-kəbir) təyin edildilər. 

Bu zamandan baĢlayaraq atabəy Eldənizin bütün fəaliyyəti yeni dövlət 

hakimiyyətinin möhkəmləndirilməsinə yönəldi. Ġraq soltanlığı tərkibinə daxil edilən 

ölkə və vilayətlərin bütün hakimləri, eləcə də, bütün vassallar ArslanĢaha və böyük 

atabəy Eldənizə sədaqət andı içdilər. Böyük atabəy ġəmsəddin Eldəniz bütün 

soltanlığın gerçək hökmdarına çevrildi.  

 

 

 

 

 



305 
 

§ 3. AZƏRBAYCAN ATABƏYLƏRI DÖVLƏTĠNĠN 

YARANMASI 
 

Səlcuqilər dövlətinin tənəzzü lü dövründə yaranmıĢ müstəqil soltanlıqlar 

öz növbəsində yeni tipli dövlət birliklərini doğurdu. Bu dövlətlərin yaradıcıları 

Səlcuq soltanlarının sabiq kölələri (məmlüklər) idilər. Həmin adamlar adətən 

Səlcuqilərin vəliəhd Ģahzadələrinin "atabəy" (yəni "hökmdar-ata") titullu 

tərbiyəçiləri olurdular. Zaman keçdikcə atabəylər gücləndilər və qəyyumluq 

etdikləri Ģəxslərin yalnız adda baĢçılıq etdikləri dövlətlərin taleyini müəy-

yənləĢdirən faktiki hökmdarlara çevrild ilər. Soltanlar hakimiyyətin y alnız zahiri 

əlamətlərin i mühafizə etmiĢdilər: onların adları sikkələr üzərində zərb edilir, cümə 

xütbələrində çəkilirdi. XII yüzildə bir neçə belə dövlət vardı: Mosul atabəyləri 

(Zəngilər, 1122-1262), Fars atabəyləri (Salqurilər, 1137-1286), Ġrb il atabəyləri 

(Beytekinlər, 1144-1233), Luristan atabəyləri (Xəzərəsplər, 1155-1424), 

Azərbaycan atabəyləri (Eldənizlər, 1136-1225) və s. Bu yüzildə atabəy 

dövlətlərindən baĢqa Rum Səlcuqiləri, XarəzmĢahlar, Ərtuqilər və baĢqa dövlətlər 

qüvvətlənib müstəqil oldular.  

1136-cı ildə soltan Məsud Arranı iqta kimi atabəy ġəmsəddin Eldənizə 

bağıĢladı. Ġqamətgahı Bərdədə yerləĢən Eldəniz tezliklə yerli əmirləri tərəfinə 

çəkdi, özü də soltana xidmət asılılığ ından çıxdı. YavaĢ -yavaĢ o, demək olar ki, 

bütün Azərbaycana yiyələndi və xırda hakimləri özünə tabe etdirdi.  

Mənbələrin məlumatlarından aydın olur ki, hələ So ltan II Toğrulun 

hakimiyyəti dövründə (1132-1135) vaxtilə vəzir əs-Sumayramin inin qul kimi satın 

aldığı, bacarığına görə soltan mətbəxin in baĢçısı vəzifəsinə qədər yüksəlmiĢ 

Eldəniz soltanın Ģəxsi məmlükləri sırasına keçirilmiĢdi. Vəzifə pillələri ilə sürətlə 

irəliləyən ġəmsəddin Eldəniz soltanın həyat yo ldaĢı Mömünə xatunun xüsusi 

hörmətin i qazanmıĢdı. Ömürlük onun məsləhətçisinə çevrilən bu qadının dəyərli 

tövsiyələrin i nəzərə alan Eldəniz heç vaxt saray fitnə-fəsadlarına uymamıĢ, 

hökmdarına daim sədaqətli olmuĢ, buna görə də əmir rütbəsinədək yüksələ 

bilmiĢdi. Məhz bu zaman o, soltan II Toğrulun azyaĢlı oğlu ArslanĢahın atabəyi 

təyin edilmiĢdi. 

II Toğrulun ölümündən sonra hakimiyyətə keçmiĢ yeni soltan Məsud 

(1135-1152) Eldənizi mərhum soltanın dul qalmıĢ arvadı Möminə xatunla 

evləndirdi. Bu izdivac nəticəsində dünyaya iki oğlan və bir qız gəldi. Mxitar QoĢun 

qeydinə görə, ġəmsəddin Eldəniz Azərbaycanda qərarlaĢdıqdan sonra "qüdrətli 

hökmdara çevrildi, bütün əzəmətli hakimləri ə zərək, çoxlarını özünə tabe etdi, 

türkmanların üsyan etmiĢ baĢçılarının tamamilə darmadağın etdi, Arran ölkəsində 

baĢlanmıĢ həyəcanların qarĢısını aldı". 

Həmin dövrün mənbələri Eldənizi cəsur döyüĢçü və ağıllı siyasi xadim 

kimi təqdim edirlər. Fəaliyyətinin baĢlanğıcında o, soltana və onun ailəsinə sədaqəti ilə 

seçilir, bununla yanaĢı, fürsəti əldən verməməyə çalıĢırdı. Nəhayət, 1160-cı ildə 



306 
 

əmirlərin qəsdi nəticəsində soltan SüleymanĢah devrilərək öldürüldükdən, soltan taxt-

tacına Eldənizin qəyyumluq etdiyi oğulluğu ArslanĢah çıxarıldıqdan sonra bu fürsət saatı 

yetiĢdi. Atabəy ġəmsəddin Eldəniz Ġraq soltanlığı taxtının gerçək sahibi oldu, soltan 

ArslanĢah isə olsa-olsa onun iradəsinin müti icraçısına çevrildi. Bu zamandan etibarən 

"böyük atabəy" adlandırılan ġəmsəddin yeni dövlət hakimiyyətinin nüfuzunu 

möhkəmləndirməyə baĢladı. O, özünəməxsus diarxiyanın (ikihakimiyyətliliyin) 

yaradıcısına çevrildi. Soltan dövlət baĢçısı rolunun formal icrası ilə məhdudlaĢdırılmıĢ 

Ģəxs oldu; qoĢunlara özü baĢçılıq edən atabəy isə dövlət vəsaitləri üzərində nəzarəti öz 

əlində cəmləĢdirmiĢ, vassalların gerçək süzereni olmuĢdu. Lakin tabeliyində olan 

ölkələrdə güclü dövlət hakimiyyətinin olmasını istəməyən xəlifə əl-Müstəncid (1160-

1170) ArslanĢahı soltan kimi tanımaqdan imtina edib, taxt-tac uğrunda yeni mübarizənin 

qızıĢdırılması üçün əlveriĢli məqamı gözləməyə baĢladı. Xəlifənin vəziri Ġbn Xubeyrə bu 

iĢdə mühüm rol oynayaraq, soltanlığın nüfuzlu feodal əyanlarını Eldənizə və 

ArslanĢaha qarĢı çıxıĢa təhrik etdi. Əmirlərin hazırladığı qəsddən xəbər tutan Eldəniz 

öz rəqiblərini ayrı-ayrılıqda aradan götürmək üçün əməli tədbirlər görmək, onları 

birləĢmək imkanından məhrum etmək qərarına gəldi. 1161-ci ilin avqustunda, Marağa 

hakimi Arslan Aba ibn Ağsunqur əl-Əhmədilinin sarayında sığınacaq tapmıĢ Məhəmməd 

ibn Mahmudun oğlu Ģahzadə MahmudĢahın tərəfdarları Həmədan yaxınlığında darma-

dağın edildilər. Rey Eldəniz tərəfindən ələ keçirildi və iqta kimi onun oğlu, Rey hakimi 

Ġnancın qızına evlənən Cahan Pəhləvana verildi. Rey hakimi Ġnanc soltan ArslanĢahdan 

vassal asılılığını et iraf etməli odu. Qum hakimi Səkmən ibn Qaymaz və Ərdəbil  

hakimi Ağ QuĢ da soltanın tərəfinə keçdilər. Tezliklə Qəzvin hakimi Alp Arqun 

məğlub edildi, Qəzvin ərazisi soltan mülklərinə birləĢdirildi. 

Lakin Ģahzadə MahmudĢaha sığınacaq vermiĢ Marağa hakimi Arslan Abanı 

tabe etmək cəhdləri Eldəniz üçün uğursuzluqla nəticələndi: onun Cahan Pəhləvanın 

baĢçılığı alt ında təchiz etdiyi qoĢun Marağa hakiminin və onun köməyinə gələn Xilat 

hakiminin birləĢmiĢ qüvvələri tərəfindən məğlubiyyətə uğradıldı. Bunun nəticəsi 

olaraq Azərbaycan Atabəyləri ilə Marağa hakimləri arasındakı münasibətlər uzun illər 

boyu gərgin vəziyyətdə qaldı. Yalnız Qızıl Arslanın hakimiyyəti dövründə Marağa 

hakimi vassal asılılığ ını et iraf etməklə kifayətləndi. 

Eldənizin sonuncu düĢməni, Ars lanĢahın ali hakimiyyətini tanımaq istəməyən 

Fars hakimi Sunqur ibn Mədud 1161 -ci ildə vəfat etdi. Yalnız onun yerinə gələn 

Zəngi ibn Mədud (1162-1175) 1162-ci ildə soltandan və atabəy Eldənizdən vassal 

asılılığını qəbul edərək, onların adına pul kəsdirdi. Elə o il atabəy Eldəniz Ərdəbil 

vilayətini Məhəmməd ibn Ağ QuĢdan aldı və həmin ərazini oğlu Cahan Pəhləvanın 

mülklərinə qatdı. 

1163-cü ildə NiĢapur, Qumis və Mazandaran vilayətlərinin hakimi Müəyyid 

Ay Apa atabəy Eldənizin vassalı oldu və öz mülklərində Azərbaycan atabəyinin adına 

xütbə oxutdurmağa baĢladı. 

1167-ci ildə Eldəniz öz elçisini Mosula göndərərək, adına xütbə 

oxunmasını və pul kəsilməsini, müəyyən olunmuĢ məbləğdə verginin atabəy xəzinəsinə 



307 
 

göndərilməsini tələb etdi. Mosul atabəyi Qütbəddin Mədud Eldənizin bu tələblərinə 

"tabeçilik və itaətkarlıqla" cavab verdi. Mosulda, ona qonĢu olan Diyarbəkr və əl-

Cəzirə vilayətlərində soltan ArslanĢahın adına xütbələr oxundu. 

1168-ci ildə Kirman hakimi atabəy II ArslanĢah Azərbaycan atabəyinin 

vassalına çevrildi. II ArslanĢah özünü ölkədə Azərbaycan atabəyinin caniĢini hesab 

edirdi. Həmin il Xuzistan hakimi ġimlə, 1170-ci ildə isə ĢirvanĢah III Mənuçehr 

Eldənizlərdən asılı vəziyyətə düĢdülər. XII əsr müəllifi Sədrəddin əl-Hüseyninin 

dediyinə görə, "əsl hökmdar atabəy Eldəniz idi. Soltan ArslanĢahın isə yalmz adı 

hökmdard ı". 

Ali hakimiyyətin - soltanın adından fəaliyyət göstərmək imkanını əldə etmiĢ 

Eldəniz öz mövqeyindən sülalə mülklərin i geniĢ ləndirmək üçün istifadə edirdi, O, 

Qafqaz dağlarından Fars körfə zinədək uzanan böyük ərazini öz hakimiyyətinə tabe 

etdi: "Bağdad və ətrafı istisna olmaqla bütün ölkələr" Eldənizin hakimiyyəti alt ına 

düĢdü. Əl-Hüseyninin məlumat ına görə, onun mülkləri "Tiflis qapılarından 

Məkranadək" uzanırd ı. O, Azərbaycan, Arran, ġirvan, Cibəl, Həmədan, Gilan, 

Mazandaran, Ġsfahan və Rey vilayətlərinin sahibi idi. Eldənizin vassalları olan 

Mosul, Kirman və Fars atabəyləri, ġirvan, Xuzistan, Xilat, Ərzən ər -Rum və 

Marağa hakimləri onun adını [xəlifədən və soltandan sonra] xütbələrdə çəkir, ad ına 

pul kəsdirirdilər. Beləliklə, Eldəniz güclü rəqib ləri olan Mosul və Fars 

atabəylərinin, eləcə də ucqar vilayətlərin hakimlərinin yaln ız vassal asılılığ ı ilə  

kifayətlənmiĢdi. Hakimiyyəti dövründə apardığı siyasət yalnız xeyli silaha sahib 

olan. zənginləĢ mək və mülklərini geniĢləndirmək istəyən əmirlərə əl verən, eləcə 

də iri hərb i qüvvələrin cəlb edildiy i ara çəkiĢmələrini də zəiflətdi. 

Eldənizin yaratdığ ı dövlətin ən güclü rəqibləri monqol hücumlarınadək 

Azərbaycan hökmdarı ilə daim münaqiĢədə olan gürcü hökmdarları idilər. 1161 -ci 

ilin avqustunda gürcü qoĢunları çar III Georgi (1156-1184) baĢda olmaqla ilk dəfə 

Eldənizlərin hakimiyyəti altında olan əraziyə soxuldular. Həmin dövrdə Arranın 

tərkib ində olan Ani Ģəhərini ələ keçirən gürcü qoĢunları, salnaməçi Vardanın 

yazdığına görə, "o qədər düĢmən döyüĢçüsünü qılıncdan keçird ilər ki, sayını kimsə 

müəyyən edə bilmədi. Təkcə əsir alınanlar 41 min idi". Yenə həmin ay 30 minlik 

gürcü ordusu, o zaman Azərbaycanın tərkibində olan Dvin Ģəhərinə daxil o ldu, 

"onun 10 mindən artıq sakinini qarət edib, qırdı; çoxlu qadın və uĢağı soyundurub, 

çılpaq və ayaqyalın halda qovub əsir apardı". Salnaməçilərin məlumatına görə, 

"gürcülər öz ölkələrinə qayıtdıqda, gürcü qadınları onların müsəlman qadınlarına 

qarĢı etdikləri əməllərə et iraz edərək döyüĢçülərə dedilər: "Siz müsəlmanları 

məcbur edəcəksin iz ki, onların qadınların ın baĢlarına gətird iyin izi onlar da bizlərə 

etsinlər. Yaln ız bundan sonra əsir qadınların paltarları qaytarıldı". 

Bir müddətdən sonra Gəncə də bu cür müdaxilə və talana məruz qald ı. 

Gürcülər Gəncədən də xeyli qənimət apardılar. BaĢ vermiĢ hadisədən xəbər tutan 

atabəy Eldəniz Xilat, Marağa, Ərzən ər-Rum hakimlərin i və baĢqa əmirləri 

gürcülərə qarĢı birləĢdirdi. 1163-cü ilin yanvarında atabəy Eldənizin baĢçılığı altında 



308 
 

müsəlmanların birləĢmiĢ qoĢunları Gürcüstana daxil oldular. Eldənizin və III Georginin 

qoĢunları arasında hərbi əməliyyat 1 ay davam etdi. Həmin ilin iyulunda əmirlərin 

birləĢmiĢ qüvvələri gürcülərə qarĢı ikinci yürüĢə baĢladılar, Eldəniz Dvin Ģəhərini 

onların əlindən aldı və III Georgini ağır məğlubiyyətə uğratdı. Lakin bu məğlubiyyətə 

baxmayaraq, 1164-cü ilin aprelində gürcü qoĢunları yenidən Ani Ģəhərinə həmlə 

edərək onu taladılar. Özünü yetirən Eldəniz onları Ģəhərdən qovdu və həmin ilin 

sonunda Anini ġəddadi əmiri Fəzlunun qardaĢı əmir ġahənĢahın (1164-1174) ixtiyarına 

verdi. 

1166-cı ildə çoxsaylı gürcü qoĢunu Azərbaycana soxularaq Gəncəyədək 

irəlilədi. ġəhər qarət və talanlara məruz qaldı. Bu müdaxilədən sonra, 1174-cü ilədək 

tərəflərdən heç biri fəal hərbi əməliyyatlar aparmadı. Lakin 1174-cü ilin əvvəlində 

atabəyin Naxçıvandan Həmədana gələn arvadı Möminə xatun gürcü qoĢunlarının yeni 

hücumundan xəbər gətirdi. Gürcülərin müdaxiləsinə qarĢı yalnız baharın gəliĢi 

ərəfəsində yürüĢ təĢkil edildi. Lakin bu zaman baĢlanmıĢ taun xəstəliyi atabəy qoĢunları 

arasında tələfata səbəb oldu. Müəllifi naməlum "Səlcuqnamə"də, eləcə də Ravən-

dinin Ġraq Səlcuqlarının tarixinə dair əsərində göstərilir ki, "gürcülər əlçatmaz 

dağlarda və qalın meĢələrdə gizləndilər", atabəyin qoĢunları isə AğĢəhər qalasını ələ 

keçirib, ətraf yerləri talan etdikdən sonra Naxçıvana qayıtdılar. 1174-cü ilin oktyabrında 

gürcü qoĢunları bir neçə gün ərzində Ani Ģəhərini mühasirədə saxlayandan sonra, 

nəhayət ələ keçirib taladılar və oraya öz caniĢinlərini qoydular. Eldəniz Aninin ġəddadi 

hakiminin köməyinə qoĢun göndərdisə də, bu qoĢun da gürcülər tərəfindən 

məğlubiyyətə uğradıldı. 

1175-ci ilin avqustunda atabəy Eldənizin, soltan ArslanĢahın, Xilat hakimi 

ġah Ərmənin və Diyarbəkr hakiminin birləĢmiĢ qüvvələri Cahan Pəhləvanın baĢçılığı 

altında gürcülərə qarĢı daha bir yürüĢ etdilər. Ravəndinin məlumatına görə, gürcülər 

"məğlub edildilər, müsəlmanlar isə elə bir qələbə qazandılar ki, beləsini kimsə 

xatırlaya bilmirdi". Bu məğlubiyyətdən sonra gürcülər Aniyə, eləcə də Eldənizlərin 

tabeliyində olan baĢqa torpaqlara olan iddialarından müvəqqəti olaraq əl çəkdilər. 

ġəddadi hakimi Ani Ģəhərinə qaytarıldı. 

Atabəy Eldəniz və onun xələfləri Gürcüstana qarĢı aparılan daimi 

mübarizədə Azərbaycan və onu qonĢu yerlərin xristian əhalisini öz tərəflərinə 

çəkmək taktikasından məharətlə istifadə edirdilər. Bu məqsədlə onlar yerli xristian 

ruhanilərinə himayəçilik ed ir, kilsələrə kəndlər bağıĢlayır, monastırları bütün 

vergilərdən azad edirdilər. Erməni salnaməçinin yazd ığına görə, "'atabəy Eldəniz 

xeyirxah sülhsevərliyi ilə seçilirdi və onun hakimiyyəti illərində bir çox ölkələrdə 

əmin-amanlıq hökm sürürdü". 

Əgər Eldənizlər dövlətin in qərb sərhədlərində baĢlıca rəqib Gü rcüstan 

idisə, Ģərq sərhədlərindəki vəziyyət Eldənizlərin tabeliyində olan NiĢapuru ələ 

keçirməyə çalıĢan 1176-cı ildə XarəzmĢah II Arslanın (1156-1172) fəaliyyəti 

sayəsində mürəkkəbləĢ miĢdi. XarəzmĢahın qoĢunları NiĢapuru mühasirəyə ald ılar. 

Mühasirə 2 ay uzansa da, Ģəhər təslim o lmadı. Atabəyin və XarəzmĢahın qoĢunları 



309 
 

arasında baĢ verən döyüĢ bir nəticə vermədi. Bununla belə, Ġraq Səlcuqiləri çox 

keçmədən NiĢapuru itirdilər. Belə ki, əvvəllər Eldənizlərin vassalı olan NiĢapur 

hakimi Ay Aba özü XarəzmĢahın tərəfinə keçmiĢdi. 

1168-ci ildə Marağa hakimi Arslan Aba yenidən ali hakimiyyətə qarĢı 

üsyan etdi, lakin bu üsyan Marağanı mühasirəyə alan Cahan Pəhləvan tərəfindən 

yatırıldı. Çox keçmədən marağalıların əvvəlki vassallığın ı bərpa edən barıĢıq 

imzalandı. 

1169-cu ildə Rey hakimi Ġnanc XarəzmĢah II Arslanla dilbir o lub, 

atabəyin hakimiyyətindən qurtulmaq, Reyi və onun ətraf ərazisin i XarəzmĢahın 

ixt iyarına vermək qərarına gəldi. Bu xəyanətdən sonra XarəzmĢah və Eldəniz 

qoĢunları arasında baĢ verən döyüĢdə atabəy ordusu qələbə qazandı. Ġnancın 

Eldənizlə barıĢıq bağlamaq cəhdləri A zərbaycan atabəyi tərəfindən rədd edildi. 

Çox keçmədən Ġnanc Eldənizin tapĢırığı ilə öldürü ldü. 

1175-ci il noyabrın əvvəlində soltanla atabəy arasındakı münasibətlərin 

normal məcrada inkiĢafına kömək edən, bununla da ara müharibələrin in qabağını 

alan Möminə xatun Naxçıvanda vəfat etdi. Onun məzarı üzərində o dövrün məĢhur 

memarı Əcəmi ibn Əbubəkrin tikməyə baĢladığı, bu gün də öz gözəllik və əzəməti 

ilə  göz oxĢayan məqbərəsi yaln ız atabəy Cahan Pəh ləvanın hakimiyyəti dövründə 

baĢa çatdı. 

Həyat yoldaĢının ölümündən bir ay sonra böyük atabəy ġəmsəddin Eldəniz 

də vəfat etdi. Atabəyin ardıcıllığı, enerjisi, soltan hakimiyyətinin nüfuzundan bacarıqla 

istifadə etməsi, feodal təĢkilatının baĢçısı və müdafiəçisi kimi yüksəlməsi, ehtiyatlı xarici 

siyasəti onun fəaliyyətinin baĢlıca cəhətləri idi. ġəmsəddin Eldənizin bu cəhətləri 

sübut edir ki, Azərbaycan Atabəyləri dövlətinin banisi zəmanəsinin böyük siyasi xadimi 

olmuĢdur. O, soltanın himayəçisi mövqeyindən müvəqqəti uğurlar üçün deyil, bir 

tərəfdən əsasını qoyduğu sülalənin mülklərin in artırılması, digər tərəfdən isə 

mərkəzi hakimiyyətin gücləndirilməsi üçün istifadə etmiĢdir. 

 

 

 

 

§ 4. AZƏRBAYCAN ATABƏYLƏRĠ DÖVLƏTĠNĠN SĠYASĠ 

QURULUġU VƏ ĠDARƏ SĠSTEMĠ 
 

Səltənət taxt-tacı uğrunda gedən mübarizədə öz mövqelərini 

möhkəmləndirmək üçün Səlcuq hökmdarları hərbi iqta sistemini yaradaraq, bu iqta 

paylarını sədaqətli hərbi rəislər arasında bölüĢdürdülər. Nəticədə, soltanlığın bütün 

əyalət və vilayətləri on minlərlə qoĢuna nəzarət edən hərbi baĢçılar və əmirlər 

arasında paylanıldı. Ġraq soltanlığında Abbasi xəlifələrinin qızıĢdırdığı səlcuq 

əmirlərinin bir-biri ilə düĢmənçilik edən qrupları arasında hakimiyyət uğrunda gedən 

vuruĢmalar zamanı, yenicə Arran valisi təyin olunmuĢ ġəmsəddin Eldəniz əsasən 



310 
 

müĢahidəçi mövqeyində duraraq, yalnız öz xeyri üçün əlveriĢli fürsət gözləyirdi. 

Mirxondun məlumatına görə, bu dövrdə ġəmsəddin Eldəniz ġirvanı öz 

hakimiyyətinə tabe etdi; soltan Məsudun Azərbaycandakı caniĢini Çavlının ölümündən 

(1146-cı il) sonra isə qarıĢıqlıqdan istifadə edərək, Naxçıvan vilayətini də öz mülklərinə 

birləĢdirdi. Eldəniz öz paytaxtını Naxçıvana köçürtdü və beləliklə, Azərbaycanın böyük 

hissəsinin sahibi oldu. 

1161-ci ildə soltan SüleymanĢahın taxtdan salınmasından sonra Eldənizin 

himayəsində olan ArslanĢah soltan elan edildi. Yeni soltanın atabəyi "böyük atabəy" 

ləqəbi aldı. Eldənizin oğulları -Cahan Pəhləvan böyük əmir - hacib, Qızıl Arslan isə ali 

baĢ komandan vəzifəsinə təyin olundular.  

Beləliklə, ġəmsəddin Eldəniz Ġraq soltanlığının həqiqi baĢçısına çevrildi. 

Soltan ArslanĢah isə, yuxarıda qeyd etdiyimiz kimi, dövlətin yalnız formal baĢçısı idi. Bu 

zamandan etibarən "vəliəhd Ģahzadənin tərbiyəçisi" mənasını daĢıyan "atabəy" ləqəbi 

ilkin anlamını itirərək, yeni məzmun kəsb etdi, hökmdarın ali tituluna çevrildi. Bu sözü 

adi mənasından fərqləndirmək üçün isə ləqəbə "ən böyük, əzəmətli" (əl-əzəm) sözü 

artırıldı. Atabəy əmirlərin, iqta sahiblərinin, valilərin süzereni idi və feodal 

iyerarxiyasında daha yüksək pillə tutur, formal olaraq soltandan sonra ikinci adam hesab 

edilirdi. Özünün "əzəmətli" titulu ilə Eldəniz digər atabəylərin (Ģahzadələrin 

atabəylərinin) süzereni olduğunu bir daha təsdiqləyir, bununla yanaĢı, bu süzerenliyin 

təkcə titula görə, yəni formal olmadığını nümayiĢ etdirirdi. Hərbi qüdrəti və siyasi 

nüfuzu isə Orta ġərq ölkələri hökmdarları arasında onun birinciliyini təmin edirdi. Onu 

da qeyd edək ki, öz qəbilə üzvləri ilə köçəri həyat keçirən səlcuq qəbilə baĢçıları zaman 

keçdikcə islamın və müsəlmanların soltanlarına çevrilirdilərsə, atabəylərin heç bir 

qəbilə əlaqələri yox idi. Eldənizin özü, məmlükdən soltan mətbəxinin nəzarətçisi 

vəzifəsinədək yüksələrək, saray məmuruna çevrilmiĢ, sonra əmir, atabəy və nəhayət, 

müstəqil hökmdar olmuĢdu. Dövlət iĢlərində həlledici səs Eldənizə məxsus idi. DaĢıdığı 

"məlik" titulu onun hakimiyyətinin irsi olduğunu bildirirdi. Eldəniz xarici siyasətə görə 

məsuliyyət daĢıyır, müharibə və qoĢun məsələlərin i həll ed irdi. O, adına pul 

kəsilməsi, xəlifə və soltandan sonra adının xütbələrdə çəkilməsi haqqını da əldə edə 

bilmiĢdi. Atabəy Eldəniz adətən qoĢunları özü döyüĢlərə aparır, bəzən isə bu iĢi naibinə 

həvalə edirdi. 

Azərbaycan Atabəylərinin dövlət aparatında atabəydən sonra ikinci Ģəxs vəzir idi. 

Bütün bürokratik aparatın rəhbəri sayılan vəzir dövlət baĢçısının birinci müĢaviri idi. 

Atabəylərin vəzirləri də səlcuq soltanlarının vəzirləri kimi bir qayda olaraq milliyyətcə 

türk deyil, məmurlar mühitinin ərəb-fars mənĢəli qulluqçularından olurdular. Ġnzibati-

maliyyə aparatındakı qalan vəzifələri də qeyri-türklər tutmuĢdu. Ali dövlət məmuru 

olan vəzir yalnız hökmdar qarĢısında məsuliyyət daĢıyırdı. Divanxana iĢçilərinin 

(əshab əd-divan) baĢçısı olan vəzir məmurları vəzifəyə təyin etmək və vəzifədən 

kənarlaĢdırmaq, təqaüdləri (ərzaq) və məvacibləri müəyyənləĢdirmək,   vergi   idarəsinə   

və   xəzinəyə   nəzarət   etmək hüqııqlarına malik id i. Vəzir daim öz hökmdarın ın 

yanında olur, onu səfər və yürüĢlərdə müĢayiət edir, özü qoĢun göndərə və ona 



311 
 

baĢçılıq edə bilirdi. Dövlətdə böyük hörmətə malik olan vəzirlər vəzir, sadr, dəstur, 

xocayi-bozorq titulların ı daĢıyırdılar; mürək-kəbqabı (dəvat) və müəyyən 

mahuddan hazırlanmıĢ çalma onların vəzifə əlamətləri idi.  

Dövlət əhəmiyyətli üçüncü vəzifə "böyük" və yaxud "ulu hacib" vəzifəsi 

idi. Bu mühüm vəzifəni icra edən Ģəxs əmir əl-hacib əl-kəbir və yaxud hacib əl-

xass əl-həzrət rütbəsini daĢıyırdı. Hökmdarın Ģəxsi xad imi o lan hacib dövlət 

baĢçısına aid olan mühüm iĢlər haqqında ona məlumat verir, onun tələbatları 

qayğısına qalır, saray mərasimlərini müəyyənləĢdirirdi. Hacib hökmdarın gös-

təriĢlərini icra o lunmaq üçün Ģifahi surətdə vəzirə çatdırır, hökmdarla əyanlar 

arasında əlaqə yaradırdı.  

Bəzən haciblər qoĢuna və hərbi əməliyyatlara da rəhbərlik edird ilər. 

Hökmdarın bütün əmlakın ı divan əl-xass (Ģəxsi divan) idarə edirdi. Divan 

mülkiyyətin müxtəlif kateqoriyaları (məsələn torpaq mülkləri, malikanələr və s.) 

ilə  bağlı maliyyə haqq-hesabını aparır, onların gəlirin i hesablayırdı.  

Taxt-tac əmlakı hökmdarın Ģəxsi malı id i; o, öz torpaqlarını iqta payı kimi 

qoĢun baĢçıları və digər Ģəxslərə, mülk kimi hakim sülalən in üzv lərinə verə bilərd i.  

Bütün Səlcuq hökmdarlarında olduğu kimi, atabəylərin də xəzinəsi 

(xizanət əl-xass) bilavasitə taxt -taca bağlı müəssisə idi. Xəzinə daim atabəyin özü 

olan yerdə yerləĢdirilird i; baĢ xəzinə isə adətən Naxçıvan yaxınlığındakı Əlincə 

qalasında saxlanılır, dövlətin bütün gəlirləri bura daĢınırdı. 

Səlcuqilərdə olduğu kimi, atabəylər dövlətinin həyatında da Ģahzadələr 

(məliklər) böyük rol oynayırdılar. Hələ yetkinlik yaĢına çatmamıĢ əsas vilayətlərin 

caniĢinləri təyin edilən bu Ģahzadələrin öz sarayları o lurdu. Artıq Cahan 

Pəhləvanın hakimiyyəti dövründə onun qardaĢı Qızıl Arslan Azərbaycan və 

Arranın caniĢini təyin edilmiĢdi. Sonra bu vəzifən i Cahan Pəhləvanın oğlu 

Əbubəkr tutdu. Rey, Ġsfahan vilayətlərində, Ġraqın bir h issəsində Azərbaycan ata -

bəyinin o biri oğlu Qutluq Ġnanc Mahmud, Həmədanda isə Özbək caniĢin təyin 

edildilər. Atabəy Özbəyin oğlu Qızıl Arslan XamuĢ onun Azərbaycandakı, Cahan 

Pəhləvanın qızı məlikə Cəlaliyyə isə onun Naxçıvandakı caniĢinləri idilər. Bütün bu 

caniĢinlərin öz sarayları ilə yanaĢı vəzirləri və hacib ləri də var idi.  

Cahan Pəhləvan dövründən baĢlayaraq, Azərbaycan atabəyləri  dövlətinin 

idarə edilməsi məqsədilə baĢda vəzir olmaqla ali idarə  (divan əl-alə) yaradılmıĢdı. Bu 

idarənin nəzdində dövlət dəftərxanası (divan əl-inşa və yaxud divan ət-tuğra), maliyyə 

idarəsi və  ya xəzinədarlıq (divan əl-istifa) var idi. Dövlət dəftərxanası həm  daxili, 

həm də xarici yazıĢmaları aparırdı. Bu dəftərxananın baĢçısı  "münĢi" və ya "tuğrayi" 

adlanırdı. Bu vəzifə irsi olmuĢ, onu icra  edən Ģəxslər və onların sonrakı nəsilləri "ət -

tuğrayi" ləqəbini daĢımıĢdılar. 

Maliyyə idarəsinə və ya xəzinəyə rəhbərlik edən ali maliyyə məmuru 

(mustoufi əl-mamalik) dövlətin maliyyə idarələri sisteminin baĢında dururdu. 

Dövlətin əsas idarələrindən olan hərbi idarəyə (divan əl-ceyş və ya divan əl-

ərz) sahib divan əl-ərz (və yaxud ariz) baĢçılıq edirdi. O, hərbi iqtalara nəzarət edir 



312 
 

(lakin onları paylamaq hüququna malik deyildi), bütün rütbələrdən olan hərbi 

qulluqçuların maaĢ və xərclərinin ödənilməsi iĢlərinə baxırdı. Hərbi vəzifələr, eləcə 

də ordu ilə bağlı hər Ģey xidmətdə olan türk əyanlarının əlində idi. Dövlətdə mövcud 

olan poçt idarəsi, Xilafət poçtu kimi, özünün birbaĢa vəzifəsindən əlavə yuxarı 

təĢkilatlar üçün hər cür məlumatı toplamaqla və hətta casusluqla məĢğul idi.  

Azərbaycan Atabəyləri dövləti müxtəlif vaxtlarda bir sıra iri əyalət və 

vilayətlərdən ibarət idi. Həmin ərazilərin adətən dəqiq müəyyənləĢdirilmiĢ sərhədləri 

yox idi. Azərbaycan, Arran (Naxçıvan), Fars Ġraqı, Rey və Həmədan vilayətləri həmiĢə 

bu dövlətin tərkibində olmuĢlar. 

Hər bir vilayətin baĢında duran vali ölkə hökmdarının müavini və öz 

vilayətindəki bütün idarə iĢləri üçün məsul idi. Səlcuqilərin və atabəylərin 

hakimiyyətləri dövründə valilər, demək olar, həmiĢə türk olmuĢ, bu vəzifəni tutmazdan 

əvvəl çox vaxt qoĢun əmirləri kimi fəaliyyət göstərmiĢlər. Ġslamın qoyduğu qayda-

qanunlara riayət etmək, təbəələrinə qarĢı qayğıkeĢ və ədalətli olmaq, asayiĢ və əmin-

amanlığı qorumaq və s. valinin xidməti vəzifələrindəndi. Vali öz vilayətinin dünyəvi 

hakimi idi. Dini hakimlər - qazılar valinin tabeliyində idilər. Qazı vəzifəsi də, atabəylər 

dövründə olan bir çox baĢqa vəzifələr kimi əsasən irsi idi, yəni bu vəzifəni b ir 

ailən in üzvləri daĢıyırdılar. Vilayətin bütün məmurlarının rəisi, onun ali baĢ 

komandanı olan valiyə maliyyə idarəsi də tabe edilmiĢdi.  

Validən sonra vilayətdə vəzifə cəhətdən ikinci Ģəxs onun vəziri id i. 

Valinin ad ından Ģəhərləri rəislər idarə edirdilər. Bir qayda olaraq, tanınmıĢ yerli 

nəsildən olan Ģəhər rəislərin in vəzifəsi irsi id i. ġəhərin ətraf nahiyə və kəndlərin in  

rəisləri bu rəislərə tabe olurdular. Rəis məmurlarla əhali arasmda vasitəçi kimi 

çıxıĢ edir, Ģəhər və kənd camaatın ın qayda-qanuna riayət etmələri üçün hökmdar 

qarĢısında cavabdehlik göstərird i. Rəisin özünün vəzifəyə qoyduğu və vəzifədən 

götürdüyü xəfıyyə rəisləri də ona tabe id ilər. Rəislər tabeliklərində olan ərazilərin 

dünyəvi hakimləri olsalar da, Ģəriətə görə, dini hakim və imamlarla razılaĢırd ılar. 

BaĢ Ģiə qazısından baĢqa dövlətin hər bir Ģəhər və kəndində yerli qazılar da vard ı.  

Onu da qeyd etməliyik ki, Azərbaycan Atabəyləri dövlətində inzibati 

idarəçilik sistemi Ġraq səlcuq soltanlığında olduğu kimi qalmıĢdı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



313 
 

§ 5. AZƏRBAYCAN ATABƏYLƏRĠ DÖVLƏTĠNĠN 

MÖHKƏMLƏNMƏSĠ 
 

Böyük atabəy ġəmsəddin Eldənizin Ölüm xəbəri o zaman Həmədanda 

olan Cahan Pəhləvana yetiĢəndə o, dərhal Naxçıvana gəldi, dövlət xəzinəsini və 

taxt-tacın əmlakını, eləcə də bütün qoĢunları öz nəzarət i alt ına ald ı.  

Eldənizin siyasətindən narazı olan Ġraq əmirləri Cahan Pəhləvanın 

Həmədanı tərk etməsindən istifadə edərək, soltan ArslanĢahı böyük ordu ilə 

Azərbaycana hücum etməyə təhrik edirlər. Lakin Zəncanda xəstələnərək, yenidən 

Həmədana qayıdan soltan, Cahan Pəhləvanı da paytaxta dəvət edir, onunla barıĢır, 

dövlətin idarəsini ona tapĢırdıqdan az sonra vəfat edir. Mənbələrin məlumatı 

ArslanĢahın Cahan Pəhləvanın sərəncamı ilə zəhərlənməsi faktın ı təsdiq edir. Bu 

yolla rəq ibini aradan götürən atabəy, ArslanĢahın 7 yaĢlı oğlu III Toğrulu soltanlıq 

taxtmda əyləĢdirir, özü də onun atabəyi olur. 

Bundan az sonra Cahan Pəhləvan onun tabeliyindən çıxmıĢ vassalı, 

Xuzistan hakimi Aydoğdu ġimlənin çıxıĢın ı yatırmalı oldu. Atabəy Eldəniz öz 

sağlığında xəlifənin həmlələrinin qarĢısını almağa qadir qüvvəyə malik olan bu 

vassalına həmiĢə qoĢunla yardım etmiĢdi. Bu dəfə ġimlə, çoxdan gözü tutduğu 

Nihavəndə hiylə yolu ilə daxil olaraq, Ģəhəri talan edir, Ģəhər qazısını və rəisini isə edam 

etdirir. Bundan sonra o, Azərbaycan atabəylərinin vassalları olan türkman-əfĢarların 

məskənlərinə hücum edir. Cahan Pəhləvanın göndərdiyi qoĢun ġimlənin ordusunu 

darmadağın edir, ağır yaralanmıĢ ġimlə isə əsir alınır. Ġki gün sonra ġimlə ölür; onun 

Xuzistanın yeni hakimi təyin edilmiĢ oğlu ġərəfəddin Əmiran, ürəyindəki ədavətə 

baxmayaraq, Azərbaycan atabəyinə tabe olmaq məcburiyyətində qalır.  

Soltan III Toğrulun o zaman Xuzistanda yaĢayan əmisi Ģahzadə Məhəmməd 

soltanlığın taxt-tacına yeganə ciddi iddiaçı idi. Lakin onun hakimiyyəti ələ keçirmək 

üçün göstərdiyi bütün silahlı cəhdlər uğursuzluqla nəticələnir. Cahan Pəhləvandan asılı 

olan əmirlərdən heç biri, o cümlədən təqib olunan Məhəmmədin sığınacaq istədiyi 

Xuzistan, Vasit, Fars hakimləri Ģahzadəyə yiyə durmur və nəhayət onu Azərbaycan 

atabəyinə təslim edirlər.  

Son rəqibini də aradan götürən Cahan Pəhləvan bundan belə Ġraq Səlcuq 

sülaləsinin son nümayəndəsi olan azyaĢlı soltan III Toğrul ibn ArslanĢahın adından inamla 

fəaliyyət göstərə bilərdi. 

1177-ci ilin iyulunda soltanlığın tabeliyində və vassal asılılığında olan bütün 

torpaqlarında 7 yaĢlı III Toğrulun adına xütbə oxundu. Dövlət hakimiyyəti əməli olaraq 

soltanlığın bütün iĢlərini idarə edən Cahan Pəhləvanın əlinə keçdi. Tabe olan 

hakimlərdən və vassallardan heç biri buna etiraz etmədi, çünki o dövr müəlliflərinin dili 

ilə desək, "bütün hakimlər Pəhləvandan qorxurdular". Soltanın adına pul kəsildi, onun 

sərəncamları dərhal yerinə yetirilird i. 

Cahan Pəhləvanın özü qardaĢı Qızıl Arslanı Azərbaycan və Arranda caniĢin 

vəzifəsinə təyin edərək, Həmədana gedir, mərkəzi hakimiyyətin möhkəmləndirilməsi 



314 
 

üçün mühüm tədbirlər görməyə baĢlayır. O, itaətsizlik göstərən əmirləri, xüsusilə Ġran 

(əcəm) Ġraqı əmirlərini ram edir, fərsiz qoĢun baĢçılarını və məmurları vəzifəsindən 

uzaqlaĢdırır, onları özünə sadiq Ģəxslərlə əvəz edirdi. Ən mühüm dövlət vəzifələrinə 

yetmiĢə yaxın Ģəxsi məmlükünü təyin edən atabəy onların hər birinə iqta payı kimi 

müəyyən vilayəti və ya Ģəhəri vermiĢdi. Öz məmlüklərinin köməyilə dövlət idarəçili-

yinin özünəməxsus sistemini meydana çıxartmıĢ Cahan Pəhləvan məmlük elitasını 

yaratdı; bu elita atabəyin ölümündən 30 il sonra da ictimai-siyasi hadisələrdə aparıcı rol 

oynayırdı. 

Atabəyin inzibatçılıq qabiliyyəti və amansız tələbkarlığı dövlət idarəçilik 

sisteminin hər bir sahəsində möhkəm qayda-qanunun yaranmasına səbəb oldu. 

Hakimiyyətdə olduğu 10 il müddətində dövlət heç bir xarici müdaxiləyə məruz qalmadı. 

Əl-Hüseyni yazır ki, məhz Cahan Pəhləvanın hakimiyyəti illərində "gürcülər onun 

tələblərini qəbul edərək, sülh bağladılar". Təhlükəli Ģərq qonĢusu -xarəzmĢah TəkiĢlə 

(1172-1200) də dostluq münasibətləri yaranmıĢdı. 

Cahan Pəhləvan istər xəlifə əl-Müstədi, istərsə də abbasi xəlifələri arasında ən 

qüdrətli hökmdarlardan biri olan ən-Nasirlə (1180-1225) elə münasibətlər saxlayırdı ki, 

bu münasibətlər ona müsəlmanların ruhani baĢçısına hörmət pərdəsi altında Bağdaddan 

asılı olmayan siyasət yeritmək imkanı verir, xəlifənin onun dövlətinin daxili iĢlərinə 

qarıĢmasın ın qarĢısını alırdı. 

Atabəy Cahan Pəhləvanın ən böyük uğurlarından biri Ağsunqur əl-

Əhmədilinin varislərinin əlində olan Təbrizin Eldənizlər dövlətinin ərazisinə 

birləĢdirilməsi idi. Belə ki, 1175-ci ilin yayında Təbriz və onun ətrafındakı yerlərin 

hakimi Arslan Aba ibn Ağsunqur vəfat etdikdə, Cahan Pəhləvan Ruindej qalasını, daha 

sonra isə Marağanı, atabəyin qardaĢı Qızıl Arslan isə Təbrizi mühasirə etmiĢdi. Əldə 

edilmiĢ saziĢ nəticəsində Cahan Pəhləvan Təbrizi alıb, iqta payı kimi qardaĢına verdi. 

Marağa isə, razılığa görə əvvəlki sahiblərinin - Ağsunqurilərin ixt iyarında qald ı. 

Misirin və Suriyanın məĢhur hökmdarı, Əyyubilər sülaləsinin banisi 

Səlahəddin Yusifin (1169-1193) böyük fəallıq göstərdiyi qərb sərhədlərində asayiĢi 

təmin etmək atabəy Cahan Pəhləvanın xarici siyasətində ən çətin problemlərdən biri idi. 

Səlahəddinin Ġraq Səlcuqilərinin hakimiyyəti altında olan vilayətlərə hücumları nəti-

cəsində meydana çıxan mübahisəli məsələlərdə Cahan Pəhləvan dəfələrlə barıĢdırıcı 

və vasitəçi olmuĢ, himayəsi altında olanlara hərbi kömək göstərmiĢdi.  

Atabəyin müasiri tarixçi Ġbn əl-Əsir onu "xoĢ xasiyyətli, ədalətli, müdrik və 

səbirli hakim" kimi qiymətləndirsə də, baĢqa mənbələr (Sibt ibn əl-Cavzi və b.) onun 

amansızlığından da yazırlar. Cahan Pəhləvanın digər müasiri Ravəndi atabəyin ailəyə 

bağlılığını xüsusi qeyd etmiĢdir. Atabəyin dörd oğlu və bir neçə qızı vardı. O, qızlarını 

qonĢu hakimlərə və əmirlərə ərə vermiĢdi. Bütün oğullarını hakim görmək istəyən Cahan 

Pəhləvan hələ öz sağlığında türk qızı Qüteybə xatundan doğulmuĢ oğlu Əbubəkri Azər-

baycan və Arran hakimi təyin etmiĢ, onun tərbiyəsini isə əmisi Qızıl Arslana 

tapĢırmıĢdı. Rey, Ġsfahan vilayətlərini və Ġraqın qalan hissəsini Rey hakiminin qızı Ġnanc 

xatundan doğulmuĢ oğlanları Ġnanc Mahmud və Əmir Əmiran Ömər üçün, Həmədan 



315 
 

vilayətini isə kənizi Zahidə xatundan doğulmuĢ oğlu Özbəy üçün nəzərdə tutmuĢdu. 

Ölümqabağı, 1186-cı ilin əvvəlində, Cahan Pəhləvan uĢaqlarına əmiləri Qızıl 

Arslana tabe olmağı, soltan Toğrula xidmət etməyi vəsiyyət etdi. Lakin atabəyin qəfil 

ölümü onun qoyduğu qayda-qanunu pozdu. Varisi Qızıl Arslan yalnız soltan III Toğrulun 

deyil, eləcə də qardaĢının dul arvadı Ġnanc Xatunun və onun Ġraq əmirləri arasındakı 

tərəfdarlarının müqavimətləri ilə üzləĢməli oldu. 

 

 

 

 

 

 

§ 6. AZƏRBAYCAN ATABƏYLƏRĠ DÖVLƏTĠNĠN 

TARĠXĠNDƏ "MƏMLÜK"  DÖVRÜNÜN  

BAġLANMASI 
 

Böyük bir dövlətin idarəsini təkbaĢına nəzarəti altında saxlayan atabəy Cahan 

Pəhləvanm ölümü soltanlığın hakim dairələrində çaĢqınlıq və narahatlığa səbəb oldıı. 

Dövlət əyanları və atabəyin yaxın adamları (Ġnanc xatun və onun tərəfdarları) Cahan 

Pəhləvanın ölümünü bir neçə ay gizlədərək, bu müddətdə varis məsələsini həll etməyə 

çalıĢırdılar. Nəhayət, onlar soltan III Toğrulun yanına gedib, Qızıl Arslanın iqta mülkü 

olan Azərbaycan və Arranı onun ixtiyarına verməyə və qoĢunların baĢ komandanı 

vəzifəsini də ona tapĢırmağa razı salmaq qərarına gəlirlər.  

Ġnanc xatunun inadına baxmayaraq, əmirlərin əksəriyyəti belə bir nəticəyə 

gəlirlər ki, Cahan Pəhləvanın varisi məhz Qızıl Arslan olmalıdır. Onlar sədaqətlərini 

Qızıl Arslana bildirərək, ondan Həmədana gəlməyi və dövlətin idarəsini öhdəsinə 

götürməyi xahiĢ edirlər. 

Vəziyyəti xeyli səbatsız olan soltan III Toğrul da Qızıl Arslanı özünün 

atabəyi təyin etməyə məcbur olu r.  

Cahan Pəhləvanın, demək olar, bütün sabiq məmlükləri Qızıl Arslanın 

tərəfində idilər. Hələ Cahan Pəhləvanın sağlığında özlərini müstəqil aparan bu 

məmlüklər yüksək mövqe tuta bilmiĢdilər; onlar öz iqta paylarını istədikləri tərzdə 

idarə edir, tabeliklərində olan vilayətdə adlarına pul kəsdirir, xütbə oxutdururdular. 

Tarixçi Ravəndinin məlumatına görə, məmlüklər dövlət reyestrlərini (siyahılarını) və 

sərəncamlarını saxtalaĢdıraraq, öz adlarını, ləqəblərini, uydurduqları nəsil Ģəcərələrini 

vəqflərdən oğurladıqları kitablara əlavə etdirir, vəqf qeydlərini saxtalaĢdırırdılar. 

Qızıl Arslana olan bu münasibət, mövqeyinin möhkəmlənməsi Ġnanc xatunu 

heç də qane etmirdi. O, mərhum ərinin sabiq məmlükləri Əmir Camal əd-Din  Ay Aba 

və Seyfəddin Rusla gizli danıĢığa girərək, onların soltan III Toğrulun tərəfinə 

keçmələrinə nail olur. Zəncan, Əbhər və Marağa hakimləri də onlara qoĢulurlar. Onların 



316 
 

birləĢmiĢ qüvvələri 1187-ci ildə Həmədan yaxınlığ ında Qızıl Arslanın ordusu ilə 

üzləĢir; bir neçə gün davam edən döyüĢlərdən sonra Qızıl Arslanın ordusu geri 

çəkilir. 

Elə bu zaman rəqib cəbhəsində ziddiyyətlər baĢ qaldırır: əvvəlcə Əmir Rus, 

onun ardınca Qızıl Arslana qarĢı çıxıĢdan imtina etmiĢ Ay Aba öldürülürlər. Bu 

hadisələrdən sonra, soltanın əmri ilə onun tərəfdarları Qızıl Arslanla əlaqədar olanlara 

divan tutmağa baĢladılar. Bu, yerli hakimlərin soltanla olan əlaqələrinin kəsilməsinə 

gətirib çıxartdı. 

Hadisələrdən xəbər tutan Qızıl Arslan qisas məqsədi ilə soltanın bütün 

tərəfdarlarını həbs etmək əmrini verir və kömək üçün xəlifə ən-Nasirə müraciət edir. 

Bu müraciətdə Ġraq soltanlığını birdəfəlik zəiflətmək, öz hakimiyyət və nüfuzunu 

gücləndirmək imkanını görən xəlifə, 1188-ci ilin mart ayının əvvəlində vəzirin 

baĢçılığı ilə təchiz olunmuĢ böyük ordunu III Toğrula qarĢı çıxıĢ edən Qızıl Arslan ın 

köməyinə göndərir. Soltan qoĢunlarının gücünü lazımınca qiymətləndirməyən vəzir, 

yolda yubanmıĢ Qızıl Arslanı gözləmədən, onsuz Həmədanı ələ keçirmək qərarına 

gəlir. Lakin müvəffəq iyyət qazana bilmir.  

Xəlifən in həmin ilin sonunda təchiz etdiyi ikinci ordu III Toğrulun qoyub 

getdiyi Həmədan Ģəhərini ələ keçirir. Həmədana gəlmiĢ Qızıl Arslan təntənə ilə 

qarĢılanır, ona xəlifənin caniĢini təyin olunması haqqında xəlifə fərmanı - mənĢur təqdim 

edilir. Bu. Qızıl Arslanın soltan vassalı deyil, müstəqil hökmdar olduğunun etiraf edilməsi 

idi. Bağdadda onun adına "hökmdar, möminlər ənıirinin köməkçisi" {əl-məlik ən-nasir 

əmirəl-möminin) xitabı ilə xütbə oxunur. Xəlifə qoĢunları Qızıl Arslanın tabeçiliyinə 

keçirilir, o, özü isə Həmədanda soltan taxtına əyləĢdirilir. 

Qızıl Arslanın Azərbaycanda olmamasından istifadə edən soltan III Toğrul öz 

qoĢunu ilə UĢnu, Xoy, Urmiya və Səlmas Ģəhərlərinə soxulub, hər yeri talan edir. Sonra o, 

Səlahəddin Əyyubiyə müraciət edərək, yardım göstərməsini xahiĢ edir. Səlahəddin, 

Qızıl Arslanı onun anabir qardaĢının oğlu III Toğrulla barıĢdırmağa cəhd gostərir. Lakin 

əvvəl barıĢığa razı olan III Toğrul, yenidən əmisinə qarĢı müharibə etmək qərarına gələrək, 

1190-cı ilin oktyabrında Qızıl Arslana hücum edir. Toğrulun inadına yaxĢı bələd olan Qızıl 

Arslan özünü, digər rəqibi - Ġnanc xatun və onun tərəfdarları tərəfdən təhlükəsizləĢdirən 

bir sıra tədbirlər görür: Ġnanc xatunun oğulları ilə barıĢıq imzalayır, onları öz yanında 

xidmətə götürür və nəhayət mərhum qardaĢının dul qalmıĢ arvadı Ġnanc xatunla evlənir. Yalnız 

bu tədbirlərdən sonra soltana qarĢı çıxıĢ edən Qızıl Arslan, türkman dəstələrinin yardımına 

baxmayaraq, III Toğrulu məğlubiyyətə uğradır. 

Rəqiblərin son toqquĢması Həmədan yaxınlığında baĢ verir. Hücuma keçən 

soltan qoĢunları yenidən məğlub edilir, soltan özü isə əli qandallı Azərbaycan 

qalalarının birinə salınır. 

Atabəy Qızıl Arslanla soltan III Toğrul arasındakı mübarizənin qızğın çağında 

Ġsfahan, Rey və baĢqa Ģəhərlərdə atabəyin tərəfdarları ilə əleyhdarları arasında qanlı 

toqquĢmalar gedirdi. Atabəylərin əleyhdarlarına, hələ Cahan Pəhləvanın sağlığında 

Azərbaycan atabəylərinə qarĢı çıxmıĢ Ġsfahan Ģəfiilərinin rəisi baĢçılıq edirdi. Cahan 



317 
 

Pəhləvanın ölümündən sonra III Toğrulun tərəfinə keçmiĢ bu rəis Qızıl Arslanın 

Ġsfahandakı bütün tərəfdarlarını qılıncdan keçirmək əmrini vermiĢdi. Rəisin bu əmrinə 

etiraz əlaməti olaraq, atabəyin tərəfdarları Ġsfahanda iki-üç il ərzində bir neçə min Ģəfiini 

qətlə yetirirlər. 

Bütün bu hadisələrdən sonra Qızıl Arslan Həmədana qayıdır. Burada xəlifənin 

adından onun ünvanına xütbə oxunur. Beləliklə. Ġraq soltanlığının mütləq hakiminə 

çevrilən Qızıl Arslan Azərbaycan, Arran, Həmədan, Rey vilayətlərinə, həmin 

vilayətlərə bit iĢik olan ərazilərə sahib olur. Fars və Xuzistan hakimləri isə bir 

vassal kimi ona tabe edilir.  

Lakin hakimiyyət zirvəsinə yetiĢən Qızıl Arslan gerçək hakimiyyətin in 

möhkəmləndirilməsi üçün mövcud olan bütün imkan lardan istifadə etmədi. Onun 

sarayında özbaĢınalıq hökm sürür, fitnə-fəsad baĢ alıb gedirdi. Nəhayət, Qızıl 

Arslana qarĢı qəsd təĢkil o lundu; ərinə etibar etməyən Ġnanc Xatun bu qəsddə fəal 

rol oynayırdı. 1191-ci ilin sentyabr ayında QIZIL  Arslan öldürüldü. 

 

 

 

 

§ 7. SON ELDƏNĠZLƏR 
 

Qızıl Arslan öldürüldükdən sonra Cahan Pəhləvanın Qüteybə xatundan 

olan oğlu Əbubəkr Azərbaycana yola düĢür və çox keçmədən Naxçıvana, Əlincə 

qalasına gəlir. Cahan Pəhləvanın o biri dul arvadı Zahidə xatunun sərəncamında 

olan dövlət xəzinəsi bu qalada yerləĢirdi. Əbubəkr qalanı və xəzinəni ələ keçirir. 

Bütün yerli hakimlər onun ali hakimiyyətini tanıy ırlar. Əl-Hüseyninin məlumat ına 

görə, Əbubəkr bir Ģəhərdən digərinə gedir, hamı ona təslim olurdu; beləliklə, o, 

bütün Azərbaycana və Arrana sahib olur. QoĢunlar onun ətrafında cəmləĢir və o, 

atasının və babasının yerində bərqərar o lur.  

Ġnanc Xatunun oğulları - Qutluq Ġnanc və Əmir Əmiran isə Həmədan və 

ona qonĢu vilayətlərdə hakimiyyəti ələ keçirirlər. Ġnanc Xatunun özü Reydə qalır. 

Beləliklə, dövlət Cahan Pəh ləvanın oğulları arasında bölünür. 

1192-ci ildə Cahan Pəh ləvanın sabiq silahdaĢı və məmlükü Mahmud Anas 

oğlu, soltan III Toğru lun saxlanıldığı qalanın valisi ilə d ilb ir olub, onu azad etdirir.  

Azadlığa çıxmıĢ III Toğrul çox keçmədən kiçik b ir dəstə ilə Təbrizə 

müvəffəqiyyətsiz hücum edir. 1192-ci ilin iyulunda Qəzvin yaxın lığında III Toğrul 

və Qutluq Ġnancın qoĢunları arasında döyüĢ baĢ verir. Qalib gəlmiĢ III Toğrul 

təntənə ilə Həmədana daxil olaraq, yenidən soltan taxtına əyləĢir. Məğlubiyyətə 

uğrayaraq, Reydə anasının yanında gizlənmiĢ Qutluq Ġnanc isə yardım xah iĢi ilə  

xarəzmĢah TəkiĢə müraciət ed ir.  

Ġraqdakı vəziyyətin qeyri-müəyyənliy indən istifadə edən xarəzmĢah TəkiĢ 

1193-cü ilin yanvarında öz qoĢunlarını ora göndərir. XarəzmĢahın ordusu Reyi və 



318 
 

Təbarək qalasını tutaraq, ölkədə özbaĢınalıq və azğınlığa baĢlayır. Vəziyyəti 

sabitləĢdirmək məqsədi ilə III Toğrul öz qızını TəkiĢin qardaĢı Yunis Xocaya ərə 

verməli olur. Lakin iĢ elə gətirir ki, məhz bu vaxt Xərəzmdə TəkiĢə qarĢı qardaĢı 

SoltanĢah üsyan edir; TəkiĢ Reydə və Təbarək qalasında hərbi hissələr yerləĢdirərək, 

vətənə yollanır. Hadisələrin bu dönümü soltanı xarəzmĢahın vassalı edə biləcək vəziyyəti 

düzəldir. 

XarəzmĢah TəkiĢin getməsindən sonra III Toğrul Reyə və Təbarək qalasına 

hücum edərək, xarəzmlilərin qoĢun hissələrini darmadağın edir. Hadisələrin belə Ģəkil 

alması Ġnanc Xatunu III Toğrula münasibətdə siyasəti dəyiĢməyə vadar edir: o, III Toğrula 

müraciət edərək, dostluq münasibətləri və özünün sərvətləri müqabilində onunla kəbin 

kəsdirmək təklifıni qəbul etməyi xahiĢ edir. Lakin soltan Toğrulun razılıq verdiyi bu 

izdivac uzun sürmədi; Ġnanc Xatunun onu zəhərləmək məqsədində olduğundan xəbər 

tutan soltan onun üçün hazırlanmıĢ zəhərli badəni qadının özünə içirdir. Atabəylər 

dövlətinin bu dövr siyasi həyatında baĢ verən çoxsaylı qəsd və fəsadlarda məĢum rol 

oynamıĢ Ġnanc Xatunun ömrü belə sona yetir. 

Ġnanc Xatunun ölümündən sonra onun oğlanları qoĢun toplayaraq, Təbrizi ələ 

keçirir və Azərbaycanla Arranın hakimi Əbubəkrə qarĢı hərbi yürüĢə hazırlaĢmağa 

baĢlayırlar. Onların arasında baĢ verən döyüĢdə Əbubəkr qələbə qazanır. Əmir Əmiran 

ġirvana, Qutluq Ġnanc isə Zəncana qaçırlar. Qutluq Ġnanc xarəzmĢah TəkiĢə müraciət 

edərək, soltan III Toğrula qarĢı mübarizədə yardımçı olmasını xahiĢ edir. III Toğrulun 

hakimiyyəti altında olan bütün torpaqların xarəzmĢaha iqta kimi bağıĢlanması haqqında 

fərmanı ona göndərən xəlifə ən-Nasir də TəkiĢə eyni xahiĢlə müraciət edir. Bu 

mübarizədə iĢtirakından qazana biləcəyi xeyri əldən vermək istəməyən XarəzmĢah 

qoĢununu hərəkətə gətirdi. Qutluq Ġnanc öz tərəfdarları ilə ona qoĢuldu. XarəzmĢahın 

çıxıĢından xəbər tutan III Toğrul rəqiblərinə qarĢı mübarizəyə giriĢ məyi qərara aldı. 

O, xeyirxahlarının və müĢavirlərinin ağıllı məsləhətlərinə qulaq asmayıb, əsas qüvvələrin 

yaxınlaĢmasını gözləmədən, 1194-cü ilin martında az qüvvə ilə xarəzmlilərin Rey 

yaxınlığındakı ön dəstəsinə hücum etdi. Bu dəstəyə Qutluq Ġnanc baĢçılıq edirdi. 

DöyüĢ zamanı yaralanan soltan, Qutluq Ġnancın əli ilə öldürülür, onun kəsilmiĢ 

baĢı isə TəkiĢin hüzuruna gətirilir.  

Tarixçi Sədrəddin əl-Hüseyni yazır: "Sonuncu Səlcuq hökmdarı soltan III 

Toğrul öldürüləndə, Səlcuq nəslinin közərmiĢ kömürlərindən yalnız kül qald ı, onu 

da külək sovurub apardı". 

III Toğrulun ölümündən sonra, 1194-cü ilin iyulunda, xarəzmĢah TəkiĢ 

Həmədanı, Fars Ġraqın ın əksər Ģəhərlərini ələ keçirərək, tutulmuĢ torpaqları öz 

əmirləri arasında bölüĢdürdü. O, Ġsfahanı Qutluq Ġnanca verərək, onu Ġraqın baĢ 

əmiri təyin etdi. Həmədan -əmir Qaragöz əl-Atabəyiyə, Rey - TəkiĢin oğlu Yunis 

xana verildi; əmir Mayaçuq Yunis xanın atabəyi təyin o lundu. 

Soltana qarĢı aparılan hərbi əməliyyatlarda vəzir Ġbn əl-Qəssabın baĢçılığı 

altında xəlifə qoĢunları da iĢtirak edirdilər. Lakin III Toğrulun torpaqları TəkiĢin 

əmirləri arasında bölüĢdürülərkən, xəlifə "unuduldu". Bu isə son nəticə ola raq 



319 
 

xəlifə ilə xarəzmĢahın münasibətlərini pozdu. 

1195-ci ilin əvvəlindən xəlifən in vəziri Ġbn əl-Qəssab Xuzistan hakimin in 

ölümündən sonra onun varisləri arasında baĢlanan ara çəkiĢmələrindən istifadə 

edərək, Xuzistanın Ģəhərlərini ələ keçirdi, hakimin bütün oğlanlarını əsir tut ub, 

Bağdada göndərdi. Bu hadisədən sonra xəlifə öz vəzirinə Fars Ġraq ı torpaqlarını 

zəbt etmək əmrini verdi. 

Məhz bu dövrdə Zəncan yaxın lığındakı döyüĢdə məğlubiyyətə uğramıĢ 

Qutluq Ġnanc müttəfiqi xarəzmĢahla münasibətləri pozaraq, Ġbn əl-Qəssabın 

tərəfinə keçir. Onların birləĢ miĢ qüvvələri tezliklə bütün Həmədan vilayətini 

tutaraq, Rey yaxın lığ ında xarəzmliləri məğlubiyyətə uğradır, bütün Fars Ġraqını 

xarəzmlilərdən təmizləyirlər. 

Bir neçə ay sonra xarəzmĢah TəkiĢ xəlifə qoĢunlarının Fars Ġraqından 

çıxarılmasın ı tələb  edir. 1196-cı ilin  iyulunda, vəzirin  ölümündən sonra, xəlifə 

qoĢunları içərisində baĢlanan ixt ilafdan istifadə edən xarəzmĢah Həmədanı ələ 

keçirir, bir qədər sonra isə barıĢığa razı o lan Qutluq Ġnancı tora salaraq, onu da 

aradan götürür. 

Beləliklə, Əbubəkrin hakimiyyət iddiasında olan rəqiblərindən biri - öz 

qardaĢı Qutluq Ġnanc siyasi meydandan çıxarılır. Cahan Pəhləvanın o biri oğlu, 

ĢirvanĢah birinci A xsitanın sarayına sığınmıĢ  Əmir Əmiran Ömər ĢirvanĢahın qızı ilə 

evlənir. Çox keçmədən qoĢun toplayaraq, öz qardaĢı atabəy Əbubəkrə qarĢı birgə çıxıĢ 

etmək üçün gürcü ordusu ilə birləĢ mək qərarına gəlir.  

Əmir Əmiranın simasında Əbubəkrə qarĢı mübarizədə müttəfiq tapan gürcü 

hökmdarı Tamar Arrana və Azərbaycana hərbi yürüĢ üçün qoĢun toplanması haqqında 

sərəncam verdi. Əbubəkrdən narazı olan bəzi Arran əmirləri və türkman dəstələri də 

birləĢmiĢ gürcü-ġirvan qoĢununa qoĢuldular. 

1194-cü ilin iyununda ġəmkir yaxınlığında baĢ verən döyüĢdə atabəy Əbubəkr 

məğlubiyyətə uğradıldı. ġəmkir, ətraf Ģəhər və qalalar Əmir Əmiranın ixtiyarına 

verildi. Tezliklə Əbubəkrin geri çəkilərək qərarlaĢdığı Beyləqan yaxınlığında atabəy 

qoĢunları ikinci məğlubiyyətə uğradılır. Əbubəkrin özü canını zorla qurtarıb, Naxçıvana 

qaçır. 

Beyləqan yaxınlığındakı döyüĢdən sonra, gürcü-ġirvan qoĢunları Gəncəyə 

yaxın laĢıb, Ģəhər əhalisindən təslim olmağı tələb edirlər. Lakin Əmir Əmiranla yanaĢı 

onların üzərinə dəfələrlə hücum etmiĢ düĢmənlərini görən gəncəlilər ilk əvvəl bu tələbi 

yerinə yetirmirlər. Sonra isə Əmir Əmiranla birlikdə onun müĢaviri sifəti ilə  Ģəhərə 

yalnız bir neçə gürcü qoĢun baĢçısının daxil olacağı Ģərti ilə irəli sürülmüĢ tələblərə 

müsbət cavab verirlər. Əmir Əmiran öz qoĢunu, üç gürcü hərbiçisi və yaxın adamları ilə 

Ģəhərə daxil olaraq, onların köməyi ilə vaxtilə soltan Məhəmməd Təpərin qurdurduğu 

taxt-taca sahib olur. 

ġirvanĢah I Axsitan kimi gürcü hökmdarından vassal asılılığını qəbul edən Əmir 

Əmiran, gürcü qoĢunları Gəncəni tərk etdikdən sonra Ģəhərin müsəlman əhalisini 

sıxıĢdırmağa, Gəncəli Kirakosun dediyi kimi, xaçpərəstlərə iltifat göstərməyə baĢladı. 



320 
 

Elə buna görə də 22 gündən sonra Ģəhər əyanları Əmir Əmiranı öldürərək, təcili 

Gəncəyə gəlmək xah iĢilə Əbubəkrə müraciət göndərirlər.  Əl-Hüseyninin 

məlumatına görə "Əbubəkr Ģəhərdəki iĢləri qaydaya salaraq, Gəncəni öz oğlunun 

ixtiyanna verir... və Naxçıvana qayıdır". 

Bu elə bir dövr idi ki, Qutluq Ġnanc artıq öldürülmüĢ, xarəzmĢah TəkiĢin 

qoĢunları isə Həmədanı ələ keçirmiĢdilər. TəkiĢ Cahan Pəhləvanın Fars Ġraqında 

özbaĢınalıq edən, heç bir hökmdarın ali hakimiyyətini tanımaq istəməyən 

məmlüklərinə qarĢı Əbubəkri göndərmək istəyirdi. Buna görə də o, soltanlığın 

idarəsini Əbubəkrə həvalə etmək qərarına gəlir. Lakin Əbubəkr gürcülər tərəfdən 

təhlükə gözlənildiyinə isnad edərək, onun yanına qardaĢı Özbəyi göndərir. Beləliklə, 

bütün ölkənin idarə iĢi Özbəyə tapĢırılır.  

XarəzmĢah TəkiĢin öz vətəninə gediĢindən sonra Cahan Pəhləvanın 

məmlükləri onunla mübarizəyə baĢlamaq haqqında bəzi Ġraq əmirləri ilə razılığa 

gəlirlər. Bu ittifaqın baĢında məmlük əmir Ġzzəddin Əbülmüzəffər Gökçə ibn Abdallah 

ət-Türki durur. Onun tərəfdarları Reyi və onun nahiyələrini ələ keçirərək, xarəzmliləri  

qovmaq məqsədi ilə Ġsfahana doğru hərəkət edir, lakin Ġsfahanın məmlük Seyfəddin 

Toğrul baĢda olmaqla xəlifə qoĢunları tərəfindən ələ keçirildiyindən xəbər tuturlar. 

Çox keçmədən bu birləĢmiĢ qoĢunlar bütün Fars Ġraqını iĢğal edirlər. Rey öz nahiyəsi ilə 

birgə, Savə, Qum və KaĢan Gökçənin, Ġsfahan, Həmədan, Zəncan və Qəzvin isə xəlifə 

ən-Nasirin tabeliyinə keçir. Gökçənin ələ keçirdiyi Ģəhər və vilayətlərin onun 

hakimiyyəti altında qalmasını öz fərmanı ilə təsdiq edən xəlifə həmin yerlərdən alınan 

vergilərin xəlifə xəzinəsinə göndərilməsi haqqında əmr verir. Bununla yanaĢı, xəlifə 

Özbəklə Gökçə arasındakı gərgin münasibətlərdən öz xeyri üçün istifadə etmək 

fikrinə düĢür. Hakimiyyət və imtiyazlarını saxlamaq üçün o, XII əsrin son iki onilinin 

ardı-arası kəsilməyən çəkiĢmələrindən bacarıqla istifadə edərək, hakimiyyət iddiasında 

olan Ģəxsləri məharətlə bir-birinə qarĢı qaldırırdı. O, özbəyi güzəĢtlər hesabına öz 

tərəfinə çəkməyə çalıĢır. Bu məqsədlə xəlifə öz sərkərdəsi Əbülheyca tərəfindən 

aralarında baĢ vermiĢ hərc-mərclik üstə əsir alınmıĢ Özbəyin təcili buraxılmasını əmr 

edir, ona fəxri xələt və q ızıl q ılınc göndərir.  

Tezliklə Özbəyin Həmədandakı mövqeyi sarsılır. O, xəlifə qoĢunlarına etibar 

etməyərək, yardım üçün qardaĢı Əbubəkrin yanına - Azərbaycana yollanır. 1197-ci ilin 

ortalarında Özbək yenidən Həmədana qayıdır. Həmədan vilayətinin idarəsi Gökçəyə 

həvalə edilir. Lakin o da Ģəhər əhalisinə olmazın zülm verir. Bu xəbər Əbubəkrə 

çatanda o, etibar etdiyi Ģəxslərdən birini - qazı Ġbn Zeynəddini Özbəyin caniĢini və 

vəziri səlahiyyətləri ilə Həmədana göndərir. Lakin həmin Ģəxs də özünü fərasətsiz 

hakim kimi nümayiĢ etdirir, gününü ziyafətlərdə və təntənəli qəbullarda keçirir.  

1200-cü ildə vəfat etmiĢ xarəzmĢah TəkiĢin yerini soltan Əlaəddin Məhəmməd 

(1200-1220) tutur. Yeni xarəzmĢahın ölkənin daxili iĢləri ilə məĢğul olmasından istifadə 

edən Ġraq əmirləri bir sıra Xarəzm hərbi hissələrinə hücum etdilər və onları ölkədən 

qovdular. Özbək, Gökçə və Azərbaycandan gəlmiĢ Əbubəkr bu iĢlərdə xüsusi fəallıq 

göstərdilər. Əbubəkr Həmədanı Özbəyə tapĢırır, Reyi nahiyələri ilə birgə Gökçənin 



321 
 

ixtiyarına verir, Ġsfahanı isə öz mülklərinə qatır. Beləliklə. Fars Ġraqının torpaqları rəsmi 

surətdə bölüĢdürülür. Lakin günlərini eyĢ -iĢrətdə və keyf məclislərində keçirib 

zəifləyən, Gökçənin günü-gündən artan qüdrəti qarĢısında acizlik göstərən Əbubəkr 

Həmədandan Ġsfahana köçür, ordusunun böyük hissəsi isə təntənəli surətdə Həmədana 

daxil olan Gökçənin tərəfinə keçir. Çox keçmədən Əbubəkrin tərəfində olan Ġraq əmir-

lərinin qalan hissəsi də xəyanət edərək, öz qoĢunlarını Gökçənin ixtiyarına verirlər. 

Əbubəkr Azərbaycana qayıdır. Təsvir olunan hadisələrin Ģahidi olan tarixçi Ravəndi 

Əbubəkrin Azərbaycana köçməsini səhv addım kimi qiymətləndirərək təəssüflə yazırdı: "O, 

ağzınadək sərvətlə dolu, əmin-amanlığın bərqərar olduğu ölkəni ən alçaq adamların 

ixtiyarına verdi. Mən bu adamların cinayətlərini necə təsvir edim? Vəzirin yerini, əmirin 

vəzifəsini elələri tutmuĢlar ki, adam hətta onların adlarını çəkməyə belə utanır". 

Azərbaycana qayıtması da günlərini eyĢ-iĢrətlə keçirən, öz dövlətinin 

təhlükəsizliyinə az fikir verən atabəy Əbubəkrin həyat tərzin i dəyiĢ mədi. 

Bu zaman gürcü qoĢunları Ġvane Mxarqrdzelin in baĢçılığı altında Gəncəni 

mühasirəyə alırlar. Gürcü hökmdarı Tamara və ġirvanĢah I Axsitan da buraya gəlirlər. 25 

günlük mühasirədən sonra Gəncə Ģəhərini tuta bilməyən gürcülər mühasirədən əl 

çəkərək Naxçıvana doğru hərəkət edirlər.  

1202-1203-cü illərdə gürcü qoĢunları Azərbaycan atabəylərinin tabeliyində olan 

Dvin Ģəhərinə hücum edib, uzun sürməyən mühasirədən sonra onu ələ keçirirlər. 

Salnamələrdən məlum olur ki, Dvini qarət edən gürcülər Ģəhərdə elə dəhĢətli qırğın 

törədirlər ki, "bundan insanın bədənindəki tüklər ürpəĢirdi". 

Gürcülərin Dvin Ģəhərini ələ keçirməsindən xəbər tutan Əbubəkr, onların ölkənin 

içərilərinə soxulacağından ehtiyat edərək, Naxçıvandan Təbrizə yollanır. YaranmıĢ 

çətin vəziyyətə baxmayaraq, o, dövlət iĢləri ilə  məĢğul olmağı, demək o lar bir tərəfə 

qoyur, qoĢunların qayğısına qalmır, sərxoĢluqdan baĢı ayılmayan əyyaĢ a çevrilir. 

1204-1205-ci illərdə gürcülər A zərbaycanın içərilərinə soxulurlar. Ġbn əl-

Əsirin yazd ığına görə, onlar Azərbaycanda "xeyli zorakılıq, dağıntı törətdilər, 

qarətçilik etdilər, bir çoxların ı əsir tutub apardılar". Sonra gürcülər Xilat və 

Malazg irtə yürüĢ edib, çox keçmədən yenidən həmin yerlərə, o cümlədən ƏrciĢə 

soxulurlar. Burada, gürcülərlə yerli hakimlərin qoĢunları arasında baĢ verən 

döyüĢdə gürcü ordusu məğlubiyyətə uğradılır.  

Sonrakı il gürcü qoĢunları yenidən Azərbaycanın qərb vilayət lərinə 

hücum edib, bir çox məskənləri xarabazara çevird ilər; bir daha Xilat ı tutmağa cəhd 

göstərsələr də, yenidən darmadağın edildilər. Əl-Hüseyni və Ġbn əl-Əsirin 

məlumatına görə, öz hacib və əmirlərinə gürcülərin hərəkətləri haqqında ona heç 

bir məlumat verməməyi tapĢırmıĢ Əbubəkr gürcü hücumunun qarĢısını almaq 

məqsədi ilə, nəhayət, gürcü hökmdarının qızı ilə evlənir. Mənbələrdən aydın olur 

ki, bu izdivacdan sonra "gürcülər ölkəni qarətdən, yürüĢlərdən və adamları 

qırmaqdan əl çəkdilər".  

Gürcülərin tez-tez A zərbaycana hücum etməsindən və Əbubəkrin 

zəifliy indən istifadə edən Marağa hakimi Əlaəddin Körpə Arslan və Ġrbil hakimi 



322 
 

Müzəffərəddin Göybari Azərbaycan atabəylərinin tabeliyində olan əraziyə 

soxuldular və Əbubəkrin o lduğu Təbrizə doğru hərəkət etdilər. Əbub əkrin xahiĢi 

ilə Cahan Pəhləvanın məmlükü ġəmsəddin AydoğmıĢ onun köməyinə gəldi. Hələ 

1204-cü ildə, o, Gökçənin hakimiyyətinə qarĢı çıxaraq, aralarında baĢ vermiĢ 

döyüĢdə onu öldürmüĢ, Rey, Həmədan və əl-Cibəli ələ keçirmiĢdi. O zaman onunla 

birlikdə çıxıĢ etmiĢ Ģahzadə Özbək qardaĢı Əbubəkr tərəfindən ələ keçirilmiĢ 

ərazilərin hakimi elan olunmuĢdu; bununla belə dövlətdəki bütün iĢlərin 

sərəncamçısı (müdəbbiri) məmlük AydoğmıĢ olmuĢdu. 

Təbrizə çatan AydoğmıĢ Ġrb il hakiminə xəbərdarlıq məktubu göndərərək, 

onu hədələyir. AydoğmıĢ ilə üzləĢməkdən çəkinən Ġrbil hakimi müttəfiq i Marağa 

hakiminin onu dilə tutmasına baxmayaraq, vətəninə qayıdır.  

AydoğmıĢ və Əbubəkrin qoĢunları Marağanı mühasirəyə alırlar; qısa 

müddətli mühasirədən sonra barıĢıq imzalan ır. BarıĢığa əsasən Marağa hakimin in 

qalalarından biri Əbubəkrə, Əbubəkrin nəzarətində olan UĢnu və Urmiya Ģəhərləri 

isə Körpə Arslana verilir.  

Bundan sonra AydoğmıĢın Ġraq ərazisindəki hakimiyyəti möhkəmlənir. O, 

xəlifədən təmtəraqlı "ulu xaqan, ən böyük padĢah, dövlətin və dinin günəĢi, islamın 

və müsəlmanların dayağı, ġərqin və Qərbin hökmdarlar hökmdarı AydoğmıĢ" 

ləqəbini alır. 

1208-ci ilin ortalarında Ağsunqur əl-Əhmədilin in nəslindən olan Marağa 

hakimi Körpə Arslan vəfat ed ir. Bir qədər sonra onun azyaĢlı oğlunun ölümü ilə əl-

Əhmədili nəsli sona çatır.  

Bundan istifadə edən atabəy Əbubəkr Marağanı və əl-Əhmədili nəslin in 

Ruindej qalasından baĢqa bütün torpaqlarını tutur. Ruindej qalasını Körpə Arslanın 

bütün sərvətlərini mənimsəmiĢ xacəsi ələ keçirmiĢdi. Elə bu vaxt xarəzmĢah 

TəkiĢin oğlu Tacəddin ƏliĢah Əbubəkrin torpaqlarına hücum edir, lakin Əbubəkr 

bu hücumu dəf edə bilir.  

1210-cu ildə atabəy Əbubəkr vəfat edir. Dövrün müsəlman tarixçilərin in 

(Ġbn əl-Əsir, əl-Hüseyni) ona qarĢı aĢkar qərəzçilik münasibətlərinə baxmayaraq, o, 

hər halda Azərbaycanda, xüsusilə Marağanı tutduqdan sonra, ö z mövqelərini 

möhkəmləndirə bilmiĢdi. Əbubəkrin gürcü hökmdarı ilə  qohumlaĢ ması barədə Ġbn 

əl-Əsirin açıq kinayəsinə baxmayaraq, məhz bu izdivac müvəqqəti də olsa, 

atabəyin hakimiyyəti altında olan torpaqlara gürcü yürüĢlərinin qarĢısını almağa 

kömək etmiĢdi. 

Əbubəkrin ölümündən sonra onun tabeliyində olan mülkləri qardaĢı 

Müzəffərəddin Özbək idarə etməyə baĢlayır. Onun hakimiyyətinin ilk ilində (1210-

1211) gürcü qoĢunları yenidən Azərbaycana hücum edirlər. Bu, gürcülərin 

Azərbaycana təĢkil etdikləri ən böyük hərbi yürüĢlərdən id i. Əvvəlcə Naxçıvana 

hücum edən gürcülər, Ģəhəri ələ keçirə bilməyərək, Culfaya doğru yönəlirlər və 

Dərədüz dərəsini keçib, Mərəndə yaxın laĢırlar. Əhali Ģəhəri tərk edir. Mərəndə 

girən gürcülər orada talanlar törədir, sonra isə Təbrizi mühasirəyə alırlar. ġəhərin 



323 
 

hakimi atabəy Cahan Pəhləvanın arvadı Zahidə xatun Ģəhər rəisləri ilə  

məsləhətləĢərək, gürcülərə çoxlu pul, qiymətli daĢ -qaĢ və mal verməklə Ģəhəri və 

Ģəhərliləri xilas edir. ÇağdaĢ müəllifin sözlərinə görə, "bac elə yüksək məbləğdə idi 

ki, böyüklü-kiçikli bütün gürcülər varlandılar".  

Təbrizin ətrafını qarət edən gürcülər Miyanəyə doğru yollandılar. ġəhər 

hakimi təbrizlilər kimi hərəkət edərək, gürcülərə "qızıl, gümüĢ və qiymətli daĢ-qaĢ" 

verməklə, miyanəlilərin canlarını qurtara bildi. Gürcülər Miyanədə hərbi hissə 

yerləĢdirib, Ģəhəri tərk edirlər. Onlar gedən kimi Ģəhər əhalisi həmin hərbi hissəyə 

hücum edib, bütün gürcü əsgərlərini qətlə yetirir. Bunun əvəzi olaraq, gürcülərin 

Miyanəyə göndərdiyi cəza dəstəsi məliki və onun ailə üzvlərini öldürmüĢ, Ģəhəri 

qarət edib, sonra isə yandırmıĢdı. 

Gürcü qoĢunlarının bir hissəsi Miyanədən Zəncan tərəfə üz tutur. ġəhər 

sakinləri palçıqdan düzəlmiĢ qala divarlarını möhkəmləndirərək, düĢmənlə döyüĢə 

giriĢirlər. Lakin b ir neçə gündən sonra gürcü qoĢunları divarın altından lağım ataraq, 

Ģəhərə soxulurlar; əhali əsir edilir, xeyli qənimət ələ keçirilir. Sonra gürcülər Qəzvin və 

Əbhəri də mühasirəyə alır, ələ keçirir və talayıb çapırlar. 

Gürcü qoĢunlarının digər hissəsi Təbrizdən Ərdəbilə doğru yürüyür. Yol üstü 

gürcülər Uçanı mühasirəyə alırlar. ġəhər əhalisi qiymətli hədiyyələrlə talan və 

qarətlərdən xilas ola bilir. Sonra Ərdəbil mühasirə edilir. Gürcü mənbəyindən 

("Tacidarların tarixi və mədhi") aydın olur ki, gürcü süvariləri sübh tezdən "Ģəhərə 

soxularaq, onu döyüĢsüz ələ keçirir", Ģəhər hakimi və onun ailəsi əsir alınır; "Ģəhərin 

saysız-hesabsız sərvətlərini" ələ keçirən gürcülər onun xilas olmağa can atan 12 min 

sakinini qılıncdan keçirir. 

Gürcü tarixçisi daha sonra qeyd edir ki, Zaxare Mxarqrdzelininin baĢçılığı 

altında olan qoĢunlar Xəzər dənizinin Ģərq sahillərinə, o cümlədən Gürganadək 

irəliləyərək, həmin əraziləri talayıb çapırlar. Geri qayıdarkən gürcülər "bir çox qalaları 

ələ keçirir, Naxçıvan və Beyləqan Ģəhərləri üzərinə xərac qoyurlar. Dvini və onun 

qalalarını ələ keçirən gürcülər yenidən Mərəndə hücum edib, zor gücünə onu tutur, 

kiĢilərini qırıb, qadınlarını əsir aparırlar". 

Bu zaman Fars Ġraqında vəziyyət dəyiĢməyə baĢlayır. Atabəy Cahan 

Pəhləvanın sabiq məmlükü Nəsirəddin Menqli böyük qoĢun toplayaraq, AydoğmıĢa qarĢı 

çıxıĢ edir. 1212-ci ilin noyabrında baĢ verən döyüĢdə AydoğmıĢ məğlubiyyətə uğrayaraq, 

Bağdada qaçır. Həmədan, Rey, Ġsfahan və baĢqa vilayətləri ələ keçirən Menqli isə öz 

adına xütbə oxutduraraq, pul kəsdirməyə baĢlayır. 

1212-ci ilin axırına yaxın xəlifə ən-Nasir Menqliyə qarĢı böyük ordu 

hazırlayır. Lakin Menqli yaranmıĢ Ģəraitdən istifadə edərək, AydoğmıĢı sıradan 

götürür, sonra isə xəlifəyə kəskin məktub yazaraq, onun Fars Ġraqındakı iĢlərə 

qarıĢmağa haqqı o lmadığ ını b ild irir.  

Xəlifə ən-Nasir yenə də adəti üzrə yaranmıĢ vəziyyətdən istifadə etməyə 

çalıĢır; Özbəklə özünü müstəqil hökmdar kimi aparan Menqli arasındakı 

düĢmənçilik münasibətlərin i q ızıĢdıraraq, Özbəyi atasının məmlükünə qarĢı 



324 
 

müharibəyə təhrik edir.  

1215-ci ilin sentyabrında xəlifən in, eləcə də Ġrbil, ġəhrəzurvə digər vilayət 

hakimlərinin b irləĢmiĢ qoĢunları Həmədana doğru hərəkət edirlər. Həmədan 

yaxınlığında baĢ verən döyüĢdə məğlubiyyətə uğrayan Menqli, öncə Kərəc 

yaxınlığındakı dağlarda gizlənir, sonra isə Savəyə yollanır və orada öldürü lür.  

Menqlinin öldürülməsindən və Ġraqda olan qoĢunların ın darmadağın 

edilməsindən sonra onun tabeliyində olan torpaqlar xəlifə, is maililər və Özbək 

arasında bölüĢdürülür. Özbək öz caniĢini vəzifəsinə əvvəllər xarəzmĢah Əlaəddin 

Məhəmmədin xidmət ində olmuĢ OğlımıĢı təyin edir. OğlımıĢ dərhal xarəzmĢahın 

adına xütbə oxutdurmağa baĢlayır. Atabəy və xəlifə xütbəyə etiraz etməsələr də 

xəlifə ən-Nasir bunu hər halda xəlifə hüquqların ın pozulması kimi qiymət ləndirir 

və 1217-1218-ci ildə is maililərin köməyi ilə artıq "qorxulu" adam saydığı OğlımıĢı 

qətlə yetirtdirir. Ġraqda xarəzmĢahın adına xütbə oxunmasına son qoyulur. Bu 

hadisə xarəzmĢahın kəskin  narazılığına səbəb olur. O, yüz minlik ordu ilə Ġraqa 

doğru irəliləyir. Bu zaman OğlımıĢın ölümündən istifadə edən Özbək və onun 

vassalı fars hakimi Səd ibn Zəngi eyni bir vaxtda Fars Ġraqının ərazisinə hücum 

edirlər. Özbək Ġsfahanı, Səd ibn Zəngi isə Rey, Qəzvin, Xuvar və Simnanı ələ 

keçirirlər. Bundan xəbər tutan xarəzmĢah qoĢun göndərib, əvvəl Sədi, sonra isə 

Özbəyin baĢqa bir vassalı olan, onun əmri ilə atabəyin qoĢunu və varidatı ilə  

birlikdə Təbrizə doğru geri çəkilmək istəyən Əhər hakimi Nüsrətəddin Məhəmməd 

ibn PiĢtegini əsir ala bilir. Özbək özü iki yüz qulamı ilə Azərbaycan dağlarında 

gizlənir. 

XarəzmĢah, Özbəyin yanına elçi göndərib, atabəyin hakimiyyəti altında 

olan bütün vilayətlərdə öz adına xütbə oxutdurulmasını və pul kəsilməsini tələb 

edir. Ən-Nəsəvinin məlumat ına görə, "ġirvan Dərbəndinədək Arranın və 

Azərbaycanın minbərlərindən soltanın Ģərəfinə xütbələr oxunur". Özbək 

xarəzmĢahın vassalı hesab olunmağa baĢlayır.  

Gürcülərin atabəy mülklərinə yeni müdaxiləsi Özbəyi xarəzmĢaha 

Ģikayətlənmək məcburiyyətində qoyur, XarəzmĢah gürcü hökmdarına xəbərdarlıq 

məktubu göndərməklə yanaĢı, Gürcüstan yürüĢü üçün 50 min süvari ayırır.  

Gürcü hücumlarının arasının kəsilməsindən istifadə edən Özbək öz 

mülklərində iĢləri qaydaya salmaq qərarına gəlir. Bu məqsədlə o, 1214/15-ci ildə 

atabəy xəzinəsinə vergiləri ödəməkdən imtina etmiĢ yerli hakimləri cəzalandırmaq 

üçün Qarabağa (Xaçına) yürüĢ edir. XIII əsrin anonim müəllifinin məlumatına görə, 

atabəyin "qoĢunları qələbə çalaraq, hamını qılıncdan keçirtdilər. Onlar xeyli pul və 

zəngin hərbi qənimət gətirdilər. Həmin çoxallahlıların bütün evlərini və məskənlərini 

yandırdılar". 

Gürcü hökmdarı IV Georgi LaĢa xarəzmĢahın Gürcüstana hərbi yürüĢünün 

qarĢısını almaq məqsədi ilə onun sarayına qiymətli hədiyyələrlə elçilər göndərir. Lakin 

bu yürüĢ onsuz da baĢ tutmur. Öz dövlətini oğulları arasında bölüĢdürmüĢ xarəzmĢah 

çox keçmədən Fars Ġraqını da oğlu Rüknəddin Qursancdıya verir. Özü isə Bağdadı ələ 



325 
 

keçirmək, bu Ģəhəri səlcuqlar dövründə olduğu kimi öz dövlətinin paytaxtına çevirmək 

məqsədilə Ərəb Ġraqına yürüĢ edir. 1217-ci ilin payızında baĢlanmıĢ bu yürüĢ 

xarəzmĢah Məhəmməd üçün uğursuzluqla nəticələnir; Xulvan yaxınlığındakı Əsədabad 

aĢırımında Xarəzm qoĢunu qarlar altında qalır. Xeyli döyüĢçü və bütün mal-qara məhv 

olur, geri çəkilənlərin çoxunu köçərilər qətlə yetirirlər. 

Çoxminlik Xarəzm ordusunun Xulvan yaxınlığındakı dəhĢətli uğursuzluğu o 

dövrün islam dünyasında Abbasilər sülaləsinə zərər yetirməyə cəhd göstərənlərin 

Allahın cəzasına məruz qalması faktı kimi qiymətləndirildi. Cuveyni yazırdı ki, 

"Abbasilər əleyhinə təĢkil olunmuĢ bu yürüĢ soltana qarĢı çevrildi". Bəzi orta çağ müəl-

lifləri (Ġbn əl-Əsir, əl-Məqrizi, Əbülfida, Mirxond və b.) xəlifə ən-Nasirin xarəzmĢaha 

qarĢı monqollardan istifadə etməsinə açıq-aĢkar iĢarə vururdular. Ġbn Vasilin baĢqa 

mənbələrdəki məlumatla təsdiq olunan sözlərinə görə, "xarəzmĢah Bağdada doğru 

hərəkət edərkən, xəlifə tatarların hökmdarı Çingiz xana məktub göndərib, onu 

xarəzmĢahın ölkəsinə hücum etməyə təhrik edir". 

Hadisənin beləliyindən asılı olmayaraq, monqollar doğrudan da 1219-cu  ilin 

yayının  sonunda XarəzmĢahlar dövlətinə  hücum etdilər. Yerli əhaliyə böyük bəla 

gətirən bu hücumun nəticəsində biri digərinin ard ınca Otrar, Buxara, Səmərqənd, 

NiĢapur, Urgənc kimi iri Ģəhərlər süqut etdi. Monqolların əlindən canını götürüb, 

bir Ģəhərdən o birinə qaçan xarəzmĢah Məhəmməd ömrünü Xəzər dənizin in 

adalarından birində, Ģərəfsiz baĢa çatdırdı.  

Xarəzm dövlətinin əsas torpaqlarının monqollar tərəfindən ələ 

keçirilməsindən sonra xarəzmĢahın varisləri olan oğlan ları, eləcə də bu dövrdə ad 

çıxarmıĢ feodallar, bir-birilə amansız ara müharibələri aparan müxtəlif qrupların 

baĢında durdular. Bu ara müharibələri monqollara qarĢı mübarizə üçün hətta 

müvəqqəti birləĢ məyi də imkansız etdi. Feodal dəstələri monqol talanından salamat 

çıxmıĢ əhalini qarət etməyə baĢladılar, ən-Nəsəvinin dili ilə desək, "onlar Ġraqda 

tatarlardan sonra salamat qalmıĢ mal-qaran ı qırdılar, ölkəni v iran qoydular... 

Kəndlilər isə kömək üçün dad etdilər, ancaq hay verən olmadı". Orta Asiyanın 

monqol qoĢunları o lmayan yerlə rində, eləcə də ġimali Ġran və Azərbaycanda da 

vəziyyət belə idi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



326 
 

§ 8. AZƏRBAYCAN ATABƏYLƏRĠ DÖVLƏTĠNĠN 

SÜQUTU VƏ ONUN XARƏZMġAH CƏLALƏDDĠN 

MANQBURNI TƏRƏFĠNDƏN ĠġĞALI 
 

Monqolların birinci yürüĢləri. XarəzmĢah Məhəmmədin hakimiyyətinə 

və onun dövlətinə son qoyan monqollar 1221-ci ilin yanvarında Cəbe-noyanın və 

Subutay-bahadırın baĢçılığ ı ilə Xorasan və Ġraqi-Əcəmdən keçərək, Azərbaycan 

ərazisinə soxulurlar. Yol boyu qarĢılarına çıxan Ģəhər və kəndləri viran və talan 

edən monqol qoĢunları Azərbaycan atabəyi Özbəyin iqamətgahı yerləĢən Təbriz 

Ģəhərinə yetiĢirlər. Vəziyyətin ağırlığ ını dərk edən atabəy, monqollarla saziĢə 

girmək qərarına gəlir. Monqolların tələbi ilə Özbək xarəzmĢah Məhəmmədin 

Təbrizdə saxladığ ı xarəzmlilərdən ibarət qarnizonun döyüĢçülərini onlara təslim 

edir; bununla yanaĢı təzminat olaraq pul, paltar və mal-qara da göndərir. 

Təbrizdən əl çəkən monqollar Muğandan keçərək Arrana, oradan isə 

Gürcüstana doğru hərəkət edirlər. Gürcü ləri monqol hücumundan xəbərdar etmək 

istəyən, lakin onların Azərbaycana və qonĢu vilayətlərə bir qədər əvvəlki 

yürüĢlərini hələ də unutmayan atabəy Özbək gürcü hökmdarı IV Georgiyə məktub 

yollayaraq, onu birlik və dostluğa çağırır: "Bundan sonra biz bir-birimizə kömək edib, 

əl tutmalıyıq. Yetər bu dağıntılar, ölümlər və fəlakətlər", -deyə yazır. Lakin keçmiĢ 

rəqiblər arasında barıĢıq və monqollara qarĢı birgə hərəkət haqqında razılıq yalnız 

Tiflis yaxın lığ ında 10 minlik gürcü qoĢunu darmadağın edildikdən, neçə-neçə Arran, 

Gürcüstan Ģəhər və kəndləri monqollar tərəfindən viran qoyulduqdan sonra əldə edilir. 

Monqollara qarĢı ittifaq yaratmaq təklifi Xilat və əl-Cəzirə hakimlərinə də edilir. Bu 

danıĢıqlardan xəbər tutan monqollar yenidən Gürcüstan və Arrana hücum edirlər. 

Atabəy Özbəyin Arrandakı caniĢini məmlük Nəsir əd-Din Ağ QuĢ türklərdən və 

kürdlərdən ibarət qoĢunu ilə monqolların tərəfinə keçir. DüĢmən qarĢısında tək qalmıĢ 

gürcülər darmadağın edilirlər.  

Bundan sonra yenidən Azərbaycan ərazisinə qayıdan monqollar bir daha 

Təbrizə hücum edirlər; lakin Ģəhər əhalisi bu dəfə də təzminat verməklə Ģəhərin iĢğalının 

qarĢısını alabilir. 1221-ci ilin martında Özbəyin oğlu XamuĢun arvadı Sülafə xatuna 

mənsub olan Marağa Ģəhəri mühasirə edilir. Ağır mühasirəni saxlaya bilməyən 

marağalılar göstərdikləri rəĢadətə baxmayaraq məğlub edilir, Ģəhər dağıdılır, 

müdafiəçilər qılıncdan keçirilirlər.  

Marağanı ələ keçirdikdən sonra monqollar Suriya hüdudlarına tərəf hərəkət 

edir, daha sonra Həmədana doğru çəkilərək, Ģəhəri dağıdır, əhalisini məhv edir və 

yenidən Azərbaycana soxularaq, yolları üstündə yerləĢən Ərdəbil Ģəhərini darmadağın 

edirlər. Monqol mühasirəsi ərəfəsində Ərdəbildə olan Yaqut əl-Həməvi bu hadisə 

haqqında belə yazırdı: "Mən gedəndən sonra tatarlar (monqollar) onlara hücum edib, 

camaatı qırmıĢdılar. Onlarla ərdəbillilər arasında döyüĢlər oldu, əhali özünü çox yaxĢı 

müdafiə edirdi və iki dəfə tatarları özlərindən uzaqlaĢdıra bildilər. Lakin tatarlar üçüncü 

dəfə oraya qayıtdılar, zəif düĢmüĢ Ģəhər əhalisi üzərində qələbə çaldılar və oranı zorla 



327 
 

iĢğal etdilər. Tatarlar müsəlmanların üstünə düĢüb, onları öldürdülər. Əhalidən 

tatarların gözünə dəyən heç kəs Ģəhəri tərk edə bilmədi. [Yalnız] gizlənənlər canlarını 

qurtara bildilər. Tatarlar Ģəhəri tamam dağıdıb, sonra çəkilib getdilər. ġəhər bir müddət 

belə dəhĢətli xaraba vəziyyətdə, adamsız qaldı...". 

Ərdəbili dağıdan monqollar, yenidən Təbrizə yaxınlaĢdılar. Bu zaman atabəy 

Özbək artıq Ģəhəri tərk etmiĢ, oğlu XamuĢun sahiblik etdiyi Naxçıvana çəkilmiĢdi.  

Təbriz Ģəhəri rəisi ġəmsəddin ət-Tuğraidən haqq alan monqollar, bu dəfə də 

Ģəhərə toxunmadan oradan Saraba yollanır, buranı dağıdıb qarət edir, sonra isə Naxçıvana 

doğru hərəkət edirlər. RəĢidəddinin verdiyi məlumata görə, monqollar Naxçıvanı da viran 

və talan etməyə, əhalisini qırmağa baĢlayırlar; yalnız Naxçıvan hakimi XamuĢun 

monqollara boyun əyməsi qırğının dayandırılmasına səbəb olur. 

Bundan sonra monqol dəstələri yenidən Arran Ģəhərlərinə hücum edərək, qısa, 

lakin ağır mühasirədən sonra Beyləqanı iĢğal edib, əhalisinin çoxunu qılıncdan keçirirlər. 

Buradan monqollar Gəncəyə doğru hərəkət edirlər. Dövrün tarixçiləri monqolların bu 

hücumu barədə ziddiyyətli məlumat versələr də, görünür, Ġbn əl-Əsirin gəncəlilərin 

təzminatla canlarını qurtarmaları barədəki məlumatı həqiqətə daha uyğundur. Tarixçinin 

yazdığına görə "Ģəhər müdafiəçilərinin çoxluğundan, onların gürcülərlə daimi 

mübarizədə əldə etdikləri dəyanətdən, qala divarlarının keçilməzliyindən xəbər tutan" 

monqollar Gəncəni tııtmaq fikrindən daĢınırlar. Buradan onlar, bütün 1221-ci il ərzində 

üçüncü dəfə Gürcüstana hücum edirlər; gürcü əsgərlərinin göstərdikləri hünərə 

baxmayaraq, bu dəfə də onlar monqollar tərəfindən basılırlar. 

Dərbənd keçidi vasitəsilə ġimali Qafqaza doğru hərəkət etmək istəyən 

monqollar Gürcüstan hüdudlarını arxada qoyub, ġirvan ərazisinə daxil olur və ġamaxı 

Ģəhərini mühasirəyə alırlar. Salnaməçinin yazdığına görə, Ģəhərin qalın divarlarını dəf edə 

bilməyən monqollar, çoxlu mal-qara öldürərək, onların leĢlərindən qalaq düzəltdilər və 

bu yolla Ģəhərə daxil olmağa cəhd göstərdilər. 

ġamaxılılar üç gecə-gündüz düĢmənə müqavimət göstərirlər. Üç gündən sonra 

çürüməyə baĢlayan leĢlər çökməyə baĢladıqları üçün monqolların hücumları da zəifləyir. 

Lakin Ģəhər əhalisinin də artıq müqavimətə halı qalmamıĢdı. Beləliklə, göstərilən 

rəĢadətə baxmayaraq, ġamaxı iĢğal olunub dağıdılır, Ģəhər müdafiəçilərinin və əhalisinin 

çoxu məhv edilir. 

Buradan Dərbəndə doğru hərəkət edən monqol qoĢunları, ilk uğursuzluğa 

baxmayaraq, nəhayət ikinci dəfədə hiylə ilə keçidi aĢa bilirlər. Bununla monqolların 

kəĢfiyyat xarakterli birinci yürüĢü baĢa çatır. Azərbaycan əhalisinə olmazın fəlakət, 

Ģəhər və kəndlərinə böyük dağıntılar gətirsə də, bu yürüĢ nə Atabəylərin, nə 

ġirvanĢahların, nə də Azərbaycan ərazisində mövcud olan baĢqa qurumların 

hakimiyyətlərini sarsıda bilir.  

Qıpçaqların və gürcülərin Azərbaycandakı əməlləri. Monqol 

yürüĢlərinin dağıdıcı təsiri aradan götürülməmiĢ, azərbaycanlılar yeni qüvvə ilə 

üzləĢməli oldular. Bu, monqol təhlükəsinin dərbədər saldığı əlli minlik qıpçaq eli idi. 

Dövrün qaynağı xəbər verir ki, monqol hücumundan sonra qıpçaqların bir hissəsi 



328 
 

dağlara, bir hissəsi rus torpaqlarına, bir hissəsi isə Dərbəndə üz tutdu. Dərbənd civarına 

gəlmiĢ qıpçaqlar, Dərbənd əmirinə iki dəfə elçi göndərərək, xidmətləri müqabilində 

onlara bu yerlərdə məskunlaĢmaq üçün torpaq verilməsini xahiĢ etmiĢ, lakin hər dəfə 

rədd cavabı almıĢdılar. Ġbn əl-Əsirin məlumatına görə, onda qıpçaqlar hiylə ilə Dərbəndi 

tutub, o zaman gürcülərin əlində olan Qəbələni iĢğal etmək istədilər. Lakin buna nail 

ola bilməyib, Ģəhər ətrafını zəbt edib, Gəncəyə tərəf hərəkət etdilər. Bu zaman 

Gəncədə əmir olan QaĢ-Qara əvvəlcə onlara qarĢı çıxmağa cəhd göstərdisə də, danı-

Ģıqdan sonra qıpçaq çadırlarının Gəncə ətrafında qurulmasına icazə verdi. Əmirin bu 

tədbiri qıpçaqların baĢçısının xələtlə mükafatlandırılmasını əmr edən atabəy Özbəyin 

də xoĢuna gəldi. 

Lakin dinclik bu yerlərdə uzun sürmədi. Monqol hücumundan sonra az-çox 

özünə gəlmiĢ gürcülərin Gəncəyə yeni hücumu xəbərini alan əmir QaĢ-Qara 

qıpçaqların qüvvəsindən istifadə etmək qərarına gəldi. Lakin onların Gəncə 

civarlarında törətdikləri pozğunçuluq hərəkətləri əmir QaĢ-Qaranın qıpçaqları 

qovmasına, Arranın müsəlman və qeyri-müsəlman əhalisinin isə onları hər yerdə, xüsu-

silə ġirvanda təqib etməsinə səbəb oldu. Qıpçaqların ġirvanda darmadağın edilməsində 

xüsusi fəaliyyət göstərən gürcülər 1222-ci ildə, bir il əvvəl monqolların viran 

qoyduqları Beyləqana hücum etdilər. Dövrün müəlliflərinin yazdığına görə, gürcülərin 

bu Ģəhərdə törətdikləri əməllər onları heç də monqollardan geri qoymurdu. 

1225-ci ildə yenidən Gəncə yanında görünən gürcülər Ģəhəri mühasirə 

etdilər, lakin dəf edilərək, geri oturduldular. Onların yeni hücumu Ġraqın bir sıra 

yerlərində, o cümlədən Bəsrədə xəlifə qoĢunlarını darmadağın edən, Bağdad ətrafına 

hücum çəkərək, əhalini var-yoxdan çıxaran xarəzmĢah Cəlaləddin Manqburnının 

Azərbaycan ərazisinə yürüĢü ilə dayandırıld ı.  

Cəlaləddin Manqburnının Azərbaycana yürüĢü. Azərbay-can Atabəyləri 

dövlətinin süqutu. Monqolların dağıtdığı XarəzmĢahlar dövləti süqut etsə də, soltanın 

oğlanları atalarının dövlətinin bir hissəsi olan ölkələrin ərazisinə sahib çıxdılar. Fars 

Ġraqını tutmuĢ ġahzadə Qiyasəddin PirĢah 1224-cü ildə atabəy Özbəyin zəifliyindən 

istifadə edərək, ona alçaldıcı sülh bağlatdırıb, hətta atabəyin bacısı Cəlaliyyə ilə evlənirsə 

də, bu müvəffəqiyyəti qoruyub saxlaya bilmir. Məhz bu zaman onun qardaĢı Cəlaləddin 

XarəzmĢahlar dövlətinin monqollar tərəfindən məhv edilməsində günahkar saydığı xəlifə 

ən-Nasiri cəzalandırmaq üçün (mənbələrin məlumatına görə, monqolların XarəzmĢahlar 

dövlətinə hücumu xəlifə ən-Nasirin Çingizxanla yazıĢmasından sonra baĢ vermiĢdi) 

Bağdada yürüĢ edir. Səfər zamanı DəməĢq hakiminə yazdığı məktubunda Cəlaləddin 

xəlifənin Ģəxsi günahının gerçək olduğunu belə bildirirdi: "...müsəlmanların həlak 

olmasının, atamın ölümünün və kafirlər tərəfindən islam məmləkətlərinə basqınlar 

edilməsinin səbəbkarı odur". 

Xəlifə qoĢunlarını darmadağın edən Cəlaləddin 12 gün Bağdad ətrafında 

qaldıqdan sonra, mənbələrin məlumatına görə, qoĢununun baĢını Azərbaycana tərəf 

döndərir. 

Azərbaycanda Cəlaləddinə ilk tabe olan Ģəhər Marağa olur. Tarixçi ən-



329 
 

Nəsəvinin yazdığına görə, monqollara qarĢı yeganə layiqli rəqib hesab olunan Cəlaləddinə 

Marağa sakinləri özləri xəbər göndərmiĢ, onları "dövlətin hörmətli ağa və xanımlarının 

yaratdıqları baĢlı-baĢınalıqdan törənmiĢ biabırçı zülmdən", eləcə də "caynaqlarını 

Marağaya keçirmiĢ" gürcülərin qəsdindən qurtarmağa dəvət etmiĢdilər. Beləliklə, 1225-

ci ilin may ayında Marağa müqavimət göstərmədən Cəlaləddinə tabe olur. Marağada 

olarkən, o, Koniya soltanına, əl-Cəzirə, DəməĢq və Misir hakimlərinə məktub göndə-

rərək, Azərbaycanı artıq fəth etdiyini, Gürcüstanı tutmağa hazırlaĢdığını bildirir. 

Bundan sonra Cəlaləddin monqolların viran qoyduğu Ucanı keçərək, Təbriz 

Ģəhərini mühasirəyə alır. ġəhər rəisi Nizaməddin ət-Tuğrainin baĢçılıq etdiyi Təbriz 

müdafiəçiləri yeddi gün xarəzmlilərə qarĢı vuruĢsalar da, onlarm hücumlarını dəf edə 

bilmirlər. 1225-ci ilin iyun ayının 25-də atabəy Özbəyin hələ xarəzmĢah Marağada 

olarkən tərk etdiyi Təbriz Ģəhəri Xarəzm qoĢunları tərəfindən tutulur. 

Dövrün salnaməçi və tarixçilərinin (Ġbn əl-Əsir, ən-Nəsəvi, Cuveyni və b.) 

yazdığına görə, hələ Marağada olarkən abadlıq iĢ ləri aparan Cəlaləddin, özünü 

ədalətli hökmdar kimi təqdim etməyə, əhalinin Ģikayətlərinə baxmağa çalıĢırdı. 

ġəhərin rəisi Nizaməddin ət-Tuğrain i əvvəlki vəzifəsində saxlayan soltan, öz vəziri 

ġərəfəlmülkü də Təbrizdə qoyaraq, Azərbaycana hücum məqsədilə Dvin 

yaxınlığındakı Qarn i qalası yanında Ġvane Mxarqrdzelinin baĢçılığı ilə toplanmıĢ 60 

minlik gürcü qoĢununa qarĢı çıxır. Cuveyninin yazdığına görə, atabəy Özbəyin 

hakimiyyəti süqut etdikdə, gürcülər Cəlaləddinin ələ keçird iyi yerləri tutmaq, 

"soltanı oradan qovub, Təbrizə sahib olmaq" fikrinə düĢdülər; "onlar sonra 

Bağdada yürüĢ edib, xəlifən in yerində öz katolikoslarını oturtmaq, məscidləri 

kilsələrə çevirmək n iyyətində idilər".  

Lakin Dvin i ələ keçirən Cəlaləddin, Qarn i yanında baĢladığı vuruĢmada 

gürcüləri məğlub edir. Onun Gürcüstanın hər tərəfinə göndərdiyi qoĢun dəstələri 

isə ölkəni viran və talan, əhalini əsir ed irlər.  

Elə bu vaxt, vəzir ġərəfəlmülkün böhtanı nəticəsində soltana və onun 

adamlarına sui-qəsddə günahlandırılan Təbriz Ģəhəri rəisi Nizaməddin ət -Tuğrai 

edam edilir, onun əmisi ġəmsəddin ət-Tuğrai isə zindana salınır. Ən-Nəsəvinin 

sözləri ilə desək, "heç kəsə haqq-ədaləti tapdalamaq" imkanı verməyən bu 

"mömin" Ģəxs yalnız 1228-ci ildə, öz haqsız əməllərindən peĢman olmuĢ soltan 

tərəfindən azad edilərək, yenidən Cəlaləddinin Təbrizdəki caniĢini təyin olunur.  

Dvin yanındakı döyüĢdən sonra Təbrizə qayıdan Cəlaləddin, atabəy 

Özbəyin kəbin li arvadı, özünün Xoydakı mülkündə qalmıĢ Məleykənin istəyi və 

yalançı Ģahidlərin köməyi ilə onunla nikah bağlayır. Ən-Nəsəvinin verdiyi 

məlumata görə, Cəlaləddin, sonuncu Ġraq səlcuq soltanı III Toğrul ibn Arslanın q ızı 

olan bu qadının mülklərinə toy hədiyyəsi kimi Xoydan əlavə, nahiyələri ilə bir-

likdə Səlmas və Urmiya Ģəhərlərini də qatır.  

Bundan sonra Tiflis istiqamətində hərəkət edən Cəlaləddin yol üstə olan 

Beyləqan, Bərdə, Gəncə, ġəmkir Ģəhərlərin i, eləcə də Bərdə üə Gəncə arasında 

yerləĢən ġutur qalasını tutur. So ltanın bu yürüĢü ərəfəsində Gəncədə qalan atabəy 



330 
 

Özbək, ondan Gəncə və onun nahiyələrinə mülkiyyət hüququ əldə etsə də, çox 

keçmədən Naxçıvan yaxın lığ ındakı Əlincə qalasında sığınacaq tapır. Torpaq-

larının əldən getməsinə dözə bilməyən atabəyin son səbri Məleykənin öz razılığı 

ilə soltanla izdivacı xəbərindən tükənir. Rəq ibinə qarĢı güc iĢlətmək iqtidarında 

olmayan atabəy bu xəbərdən sonra "baĢını yastığa qoydu, o saat  hərarəti qalxd ı və 

o, bir neçə gündən sonra vəfat etdi". 

Beləliklə, atabəy Özbəyin 1225-ci ildə baĢ verən ölümü ilə Azərbaycan 

Atabəyləri dövlətinə son qoyulur. ġəmsəddin Eldənizin övladlarına tabe olan bütün 

ərazilər Azərbaycanda, Arranda, ġirvanda və Gürcüstanda ağalıq edən xarəzmĢah 

Cəlaləddin Manqburnının əlinə keçir. Atasının ölümündən sonra atabəy Özbəyin 

yeganə oğlu Qızıl Arslan XamuĢ Gəncəyə gələrək, soltana xidmət etmək istədiyini 

bildirir. Mənbənin məlumat ına görə, "anadangəlmə lal-kar o lan", buna görə də 

"XamuĢ" ləqəbini alan məlik, Marağanın və ona qonĢu qalaların (həmçin in məĢhur 

Ruindej qalasının) sahibəsi, Ağsunqurilər nəslindən olan Əlaəddin Körpə Arslan 

əl-Əhmədilin in (1174-1208) nəvəsi Sülafə xatuna evlənmiĢdi. Mənbələrdə 

(Cuveyni) onların oğlu, monqol əmiri Arqunun Azərbaycandakı fəaliyyəti ilə bağlı 

xatırlanan atabəy Nüsrətəddinin də adı çəkilir. Lakin Azərbaycan atabəyləri 

nəslinin bu iki son nümayəndəsi, öz qüdrətli sələflərindən fərqli olaraq, tarixin  

yaddaĢında qala biləcək heç bir ciddi addım ata b ilmədilər.  

Cəlaləddin Manqburnının Cənubi Qafqazdakı fəaliyyəti. 1226-cı ildə 

atabəy Özbəyin məmlükləri Bəklik əs-Səd idi və Seyfəddin Sunqurca soltana qarĢı 

çıxd ılar, lakin əvvəlcə Xoy yanında basılıb təslim oldular, sonra isə əfv edilərək, 

soltanın xidmət inə keçdilər. Buna baxmayaraq, 1229-cu ildə atabəy Özbəyin baĢqa 

məmlükləri ilə  birlikdə onlar yenidən soltana qarĢı çıxaraq, ən-Nəsəvinin sözləri ilə  

desək, "əvvəlki sülaləni (yəni, atabəyləri) bərpa etmək istədilər". Təbriz yanındakı 

döyüĢdə atabəyin tərəfdarları darmadağın ed ild i; qiyamın əsir düĢmüĢ bir neçə 

baĢçısı, o cümlədən Bəklik və Nəsrəddin Ağ quĢ çarmıxa çəkildilər. Elə bu vaxt, 

soltanın yeni hərəmi Məleykəni gözü götürməyən və onu hər hansı yolla 

ləkələməyə çalıĢan vəzir ġərəfəlmülk, bu qadın ın mərhum atabəyin tərəfdarları 

arasında Cəlaləddinə qarĢı təbliğat apardığını soltana çatdırır. Vəzirin qəzəbini 

soyutmağa, onun böhtanlarından qurtarmağa çalıĢan Məleykə, cəhdlərinin əbəs 

olduğunu anladıqda, kömək üçün Əyyubilərin Xilatdakı caniĢini hacib Hüsaməddin 

Əliyə müraciət edir. Buna cavab olaraq, hacib 1227-ci ilin yayında, Məleykənin mülkü 

olan Xoyu və qonĢu qalaları tutur. Mərəndlilərin və naxçıvanlıların xahiĢi ilə bu 

Ģəhərləri də ələ keçirən hacib, Cəlaləddinin xəzinəsini və əsir aldığı vəzir qızını 

götürüb, Məleykə ilə birlikdə Xilata qayıdır. Qorxudan Təbrizdə gizlənmiĢ vəzirin özü 

isə hacib Hüsaməddin Əli getdikdən sonra atabəy Özbəyin tərəfdarlarının sığınacaq 

tapdıqları Azərbaycan qalalarını geri qaytarmağa cəhd edir. Qorxutma, pulla ələ alma 

və b. yollardan istifadə edən vəzir Təbrizdən Ģimalda yerləĢən Dizmar, Qırxsu 

çayının yuxarılarında yerləĢən Qəhrəm, eləcə də Qarabağın Hərk və Cərəbərd, 

Marağanın Daradez qalalarını ələ keçirə bilir. Bundan sonra vəzir qoĢununun baĢını, ən-



331 
 

Nəsəvinin dediyinə görə, "var-dövlətlə zəngin və türkmanların məskəni olan" Arrana 

tərəf çevirdi, Muğanda düĢərgə salıb, öz adamlarını haqq almaq məqsədilə türkman 

tayfalarının məskənlərinə göndərdi; vəzirin əmrilə vergi verməkdən imtina edən 

Kücət Arslan elinin
1
 mal-qarası Beyləqana ötürülərək, onun adamları arasında 

bölüĢdürüldü. 

Daha sonra ġərəfəlmülk soltan xəzinəsinə təyin olunmuĢ 50 min dinar 

məbləğində haqqı ödəməkdən boyun qaçıran ĢirvanĢahı cəzalandırmaq qərarına gəlir. 

Lakin ġirvana göndərilmiĢ cəza dəstələri vaxtında öz ölkəsini tərk edə bilmiĢ 

ĢirvanĢahla üzləĢmədən geri dönməli olurlar. 

Bundan sonra Azərbaycana qayıdan vəzir, atabəy Cahan Pəhləvanın qızı 

Cəlaliyyənin mülkü olan Naxçıvanı ələ keçirmək istəyir. Lakin onun qoĢunu Ģəhər 

müdafiəçilərinin əzmini qıra bilmir, özünü naxçıvanlıların köməyinə çatdıran hacib 

Hüsaməddin Əli döyüĢ meydanını tərk edərək, ġəmiran qalasında gizlənən vəziri 

əvvəl Mərəndə, oradan isə Təbrizə qaçmağa məcbur edir. Sonra isə Xoyu, 

Naxçıvanı, Mərəndi və Cəlaləddinin Azərbaycandakı digər mülklərini ələ keçirir. 

Lakin bu vaxt Ġraqdan qayıdan Cəlaləddin, vəzirin əldən verdiyi bütün nahiyələri geri 

qaytararaq, 1228-ci ildə Van gölünün Ģimal-Ģərqində yerləĢən Bərkəri yanındakı 

döyüĢdə hacib Hüsaməddin Əlinin ordusunu darmadağın edir. Bundan sonra o, atabəy 

Özbəyin soltana qarĢı çıxıĢ etmiĢ digər məmlükü - Balban əl-Xalxalinin sığındığı 

Firuzabad qalasını (Xalxal vilayətində) mühasirə edir. Təslim edilmiĢ Balban əlindəki 

qalaları Cəlaləddinə təhvil verməli o lur. Sonralar, əvvəlcə əfv edilmiĢ, sonra isə 

yenidən hacib Hüsaməddin Əlinin tərəfində soltana qarĢı çıxmıĢ Balban həbs edilərək, 

soltanın əmrilə edam olunur. 

Elə bu vaxt təqribən 50 min qıpçaq çadırı Cəlaləddinin xidmətinə keçir. 

Soltan onların köməyilə Dərbəndi ələ keçirmək istəyir. Lakin cəhd baĢ tutmur. Bununla 

belə, vəzir ġərəfəlmülk, Kür və Araz çayları arasında yerləĢərək, Xəzər sahili boyunca 

uzanan. ĢirvanĢaha məxsus məhsuldar QuĢtasfı (GuĢtasbi) vilayətini tuta bilir. Lakin 

vəzirin səylərinə baxmayaraq, soltan ĢirvanĢahın digər mülklərinin onun əlində 

qalmasını təsdiq edən fərman imzalayır. 

Həmin il soltan Cəlaləddin Gürcüstana ikinci böyük yürüĢünü baĢlayır. Gürcü 

hökmdarı Rusudananın cəhdlərinə baxmayaraq, baĢ verən qanlı döyüĢ xarəzmlilərin 

qələbəsi, Tiflisin yenidən alınması və qarəti ilə  nəticələnir.  

Gürcü qoĢunlarını məğlubiyyətə uğradan soltan ordusu yalnız il yarımlıq 

mühasirədən sonra, 1230-cu ilin aprelin 14-də Xilatı da ələ keçirə bilir. Lakin bu 

müvəffəqiyyət Cəlaləddinin ətraf yerlərin hakimləri arasındakı siyasi nüfüzunu 

möhkəmlədə bilmir. Əksinə, Cəlaləddini Kiçik Asiyanın, ġamın və ġimali Mesopotamiyanın 

bütün kiçik xanədanları üçün təhlükə hesab edən və onunla danıĢıqlarda müvəffəqiyyət 

qazana bilməyən Koniya soltanı I Əlaəddin Keyqubad xarəzmĢaha qarĢı ittifaq yaradır.  
 

1 Əvvəllər Xarəzmdə yaĢayan Kücət Arslan tayfası səlcuq yürüĢləri zamanı Ġraq, 

Ġran, Kiçik Asiya və Qafqazda məskən saldı.  

 



332 
 

 

DəməĢq, Hims, Xortabirt, Hələb, Məyyəfariqin və Bənyəs hakimləri bu birliyə daxil 

olurlar. 

BirləĢmiĢ qoĢunlarla Cəlaləddin ordusu arasında əsas döyüĢ 1230-cu ilin 

avqustun 10-da Ərzincan yaxınlığında, Yəssə-Çəmən dağı ətəyində baĢ verir. 

XarəzmĢahın ordusu darmadağın edilir. Xilatda sığınacaq tapmıĢ Calaləddin az sonra 

qoĢununun qalıqlarını A zərbaycana aparır. 

Soltan Calaləddinin məğlubiyyətindən xəbər tutan Ələmut ismaililərin in  

baĢçısı  III  Əlaəddin  Məhəmməd  (1221-1255)1 xarəzmĢahın indiki zəifliyi haqqında 

monqolları xəbərdar edir. Bu xəbəri alan monqollar 1231-ci ildə yenidən Azərbaycana 

hücum edərək, Azərbaycanın planauyğun iĢğalını həyata keçirir, Marağa, Təbriz və 

baĢqa Ģəhərlərini tuturlar.  

BaĢının üstündə olan təhlükəni hiss edən Cəlaləddin kömək ümidini itirsə də, 

öz köhnə rəqiblərinə - ətraf yerlərin hakimlərinə müraciət edərək, onları monqollara 

qarĢı birləĢməyə çağırır. Lakin onun çağırıĢı cavabsız qalır.  

Monqollara qarĢı müqaviməti təĢkil etmək iqtidarında olmayan ayrı-ayrı 

hakimlər təzminatla canlarını qurtarmağa çalıĢırdılar. Ġbn əl-Əsirin yazdığına görə, o, 

"müsəlman ölkələrinin məliklərindən bir elə adam görmür ki, monqollara qarĢı cəhada 

çıxmaq arzusunda olsun, çünki onların hər biri öz əyləncələri və oyunları ilə, təbəələ-

rinə zülm etməklə məĢğuldurlar". Məhz elə buna görə də, Cəlaləddinin birləĢmək 

çağırıĢı əks-səda vermədi. Hətta Azərbaycanın ayrı-ayrı yerlərində yerləĢdirilmiĢ 

xarəzmli dəstələr də əhalini talan və məhv etməkdən çəkinmirdilər. Buna görə də 

Cəlaləddin monqolların dərbədər saldığı döyüĢçülərini bir yerə toplamaq cəhdi ilə çıxıĢ 

etdikdə, Gəncə əhalisi vilayətdə özbaĢınalıqlar törədən Xarəzm qarnizonuna qarĢı 

ayağa qalxdı, xarəzmlilərin kəsilmiĢ baĢları Anan ərazisinə qədəm qoyan monqollara 

göndərildi. 

Hadisədən xəbər tutan və bir neçə min  xarəzmli döyüĢçünü toplaya bilən 

Cəlaləddin Qarqarçay vadisində düĢərgə salır. Monqol qoĢunu baĢçısı Çormaqun-noyon 

soltana elçi yollayaraq, təslim olmasını tələb edir. Monqol elçisini öldürmək əmrini 

verən Cəlaləddin qoĢununu xarəzmlilərə qarĢı mübarizəni davam etdirən gəncəli 

Bəndərin qiyamını yatırmaq üçün Gəncəyə göndərir. Qiyamçıların dinc yolla tabe 

edilməsi cəhdləri heç bir nəticə vermir. ġəhərə daxil olan və qiyamçıları amansızlıqla 

cəzalandıran soltan, Bəndər baĢda olmaqla otuz qiyamçını edam etdirir. 

Cəlaləddin Gəncədə olduğu müddətdə, ən-Nəsəvinin yazdığına görə, 

"aramsız olaraq" Xilat hakimi əl-Məlik əl-ƏĢrəfdən kömək tələb edir, lakin Gəncədə 

17 gün qaldıqdan sonra köməyin gəlməsini gözləmədən öz dəstəsilə Xilat 

istiqamət ində hərəkət edir. Nəhayət, Misirə qaçaraq, orada hadisələrin nəticəsini 

gözləyən Xilat hakimindən əlini üzən Cəlaləddin, Amidin, Mərdinin və b. yerlərin 

hakimlərinə üz tutur.  

 
1 1257-ci ilədək mövcud olan bu Ġsmaililər dövləti monqollar tərəfindən süquta 

yetirilmiĢdir. 



333 
 

Onlardan da heç bir soraq almayan qəzəblənmiĢ soltan Ərzincana, Malatyaya və b. 

Ģəhərlərə qarətçi dəstələr göndərir.  

Monqollara qarĢı ittifaq yarada bilməyən Cəlaləddin Kiçik Asiyanı tərk edib, 

dolama yolla Ġsfahana qayıtmaq qərarına gəlir. Lakin Məyyafariqin yaxınlığında 

monqollar soltan düĢərgəsini mühasirəyə alırlar. Ağır döyüĢdən sonra öz silahdaĢları 

tərəfindən də tərk edilmiĢ soltan dağlara qaçır; 1231-ci ilin avqustunda Məyyafariqin 

əyalətinin Eynbər kəndi yaxınlığında kürdlər tərəfindən tutulan soltan qətlə yetirilir.  

Soltan Cəlaləddin Manqburnının ölümü ilə b ir çox ölkələrə, o cümlədən 

Azərbaycana monqol müdaxiləsinin qarĢısını alan maneə aradan götürülür. Bunu onun 

köhnə rəqibi, Xilat hakimi əl-Məlik əl-ƏĢrəfi daha yaxĢı baĢa düĢürdü. O, Soltanın 

ölüm xəbərini ona muĢtuluq kimi çatdıranlara demiĢdi: "Siz məni onun ölümü 

münasibətilə təbrik edirsiniz? Ancaq siz bunun bəhrəsini görəcəksiniz, çünki Allaha and 

olsun, onun məhvi tatarların islam torpaqlarına girməsi deməkdir. Ġndi bizimlə yəcuc-

məcuclar (burada, monqollar) arasında divar ola biləcək xarəzmĢah kimisi yoxdur". 

Doğrudan da, 1235-ci ildə monqollar Gəncəni mühasirəyə alıb, çox keçmədən 

onu tutdular. Hadisələrin Ģahidi Gəncəli Kirakosun yazdıqlarına görə, monqollar Ģəhərin 

bütün əhalisini - kiĢiləri, qadınları, uĢaqları qılıncdan keçirtdilər. Bundan sonra dörd il 

Ģəhər adamsız qaldı və yalnız sonra yenidən məskunlaĢmağa, tikilməyə baĢladı. 

Gəncəni tutan monqollar, bir neçə günlük mühasirədən sonra ġəmkiri iĢğal edib 

yandırdılar, əhalisini qılıncdan keçirtdilər. Arranın baĢqa Ģəhər və qalalarının da taleyi 

belə oldu. 

Azərbaycan və Arranda monqol hökmranlığı dövrü baĢlandı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



334 
 

XIII FƏSĠL 

 

XI-XII ƏSRLƏRDƏ AZƏRBAYCANDA SOSĠAL-

ĠQTĠSADĠ QURULUġ 
 

§ 1. ƏKĠNÇĠLĠK VƏ MALDARLIQ 
 

XI-XII əsrlərdə Azərbaycan ġərqin ən inkiĢaf etmiĢ əkinçilik ölkələrindən 

biri idi. Səlcuq basqınından sonra köçəri təsərrüfat sahəsi payının artmasına 

baxmayaraq, ölkə əhalisinin əksəriyyətini taxılçılıq və maldarlıqla məĢğul olan oturaq 

kəndlilər təĢkil edirdi. Bunu təkcə o dövrün yazılı abidələri deyil, həm də arxeoloji və 

tarixi-etnoqrafik materiallar da təsdiq edir. 

Əkinçilikdə, eləcə də ümumiyyətlə ölkənin bütün təsərrüfat həyatında aparıcı 

sahə taxılçılıq idi. Buğda və arpa becərilməsi əsasən dəmyə xarakter daĢıyır və demək 

olar, ölkənin bütün vilayətlərini əhatə edirdi. ġəki, Naxçıvan, Muğan, Təbriz, Xoy, Əhər, 

Urmiya, Beyləqan və baĢqaları iri taxılçılıq vilayətləri idi. Qaynaqlardan görünür ki, bu 

vilayətlər hər cür müxtəlif məhsulla zəngin idi. 

Dağ rayonlarında da əkinçiliklə məĢğul olurdular. Yaqut əl-Həməvinin 

məlumatına görə, məsələn, Xalxal vilayətinin əksər kəndləri və əkin yerləri uca 

dağlarda yerləĢirdi. Dəmyə əkinçiliyi ilə yanaĢı, suvarma əkinçiliyi də mövcud idi. 

Kəhriz və arxlar sistemi geniĢ yayılmıĢdı. XII əsrin sonu XIII əsrin əvvəllərinə aid bir 

qaynaq bildirir ki, əvvəllər beyləqanlılar axar suyun olmamasından çox əziyyət 

çəkirdilər. Onda onlar Arazdan Ģəhərə bir neçə arx çəkdilər. Çox keçməmiĢ Beyləqan 

Ģəhərində və onun ətraf rayonlarında bağçılıq çiçəkləndi, nar, üzüm və baĢqa meyvə 

sahələri geniĢləndi, çöllərdə turac, kəklik və baĢqa quĢlar göründü. Əkinçilik 

mədəniyyətimizin yüksək səviyyəsini sübut edən həmin arx qalıq ları bu gün də 

durur. 

Azərbaycan erkən orta əsrlərdən baĢlayaraq çəltiyin geniĢ surətdə becərildiyi 

ölkələrdən idi. Çəltik əkinləri dənli bitki sahələri içərisində nəzərə çarpan yer tuturdu. 

Əvvəllər olduğu kimi, XI-XII əsrlərdə də bu qiymətli bitkinin əsas becərilmə zonası ġəki, 

Naxçıvan, Muğan, Təbriz və baĢqa vilayətlərdi. Qaynaqların məlumatına görə, o qədər 

çox düyü yetiĢdirilirdi ki, bəzi vilayətlərdə atları belə onunla yemləyirdilər. 

Texniki bitkilər içərisində, artıq bu dövrdə kətan və çətənə becərilməsini xeyli 

sıxıĢdıraraq, geniĢ yayılmıĢ pambıqçılıq mühüm əhəmiyyətə malik idi.  

Toxuculuq sənəti üçün mühüm xammal növlərindən olan pambıq orta əsrlərdə 

dünya bazarlarında yüksək tələbata malik nadir mallardan sayılırdı. O əsasən dağətəyi və 

düzənlik zonalarında becərilirdi. 

Bu dövrün qaynaqlarında Kağazkunan (Xunəc) ətrafında pambıq becərilməsi 

haqqında məlumat verilir. Beyləqanda pambıq lifini didənlərdən söhbət açılır, Xoy və 

Gəncənin pambıq parçalarından danıĢılır. Dərbənd və ona bitiĢik yerlər isə, yenə 

əvvəllər olduğu kimi, iri kətançılıq mərkəzi hesab edilirdi.  



335 
 

Azərbaycanda ipəkçilik xeyli inkiĢaf etmiĢdi. Artıq X əsrdə Arran və ġirvan 

bu məhsulun ən məĢhur istehsalçılarına, Bərdə isə ipək istehsalı üzrə Yaxın və Orta 

ġərqin mühüm bazasına çevrilmiĢdi. XI-XII əsrlərdə xam ipək istehsalı və onun emalı 

Bərdədən əlavə, Azərbaycanın bir çox baĢqa yerlərində də - Beyləqanda, Təbrizdə, 

Gəncədə, ġabranda və.s. yayılmıĢdı. Artıq XII əsrdə xam ipək istehsalının mərkəzi 

Arrandan (Qarabağdan) ġirvana keçir. ġabran nahiyəsi Azərbaycanın ən iri xam ipək 

istehsalçısına çevrilir. Təsadüfi deyildir ki, dövrün qaynağı "onun mallarının çoxu xam 

ipəkdir", - deyə məlumat verir. Bununla yanaĢı, ipəkçilik Bərdənin də iqtisadiyyatında 

mühüm rol oynamaqda davam edirdi. 

Daxili və xarici bazarlarda boyaq maddələrinə böyük tələbat var idi. Ona görə 

də, əvvəlki dövrlərdə olduğu kimi, Azərbaycanın bəzi vilayətlərində, o cümlədən Bərdə 

və Təbrizdə, Ģoran torpaqlarda yaxĢı məhsul verən qızıl boyanın (qırmızın) becərilməsi 

davam etdirilirdi. 

Azərbaycanda becərilən kənd təsərrüfatı bitkiləri adlarının o dövrün tarix və 

coğrafiya əsərlərində verilən çox da böyük olmayan siyahısı Qətran Təbrizi, Xaqani, 

Nizami və baĢqa müasirlərin əsərlərindəki məlumat la daha da zənginləĢir; bu 

müəlliflərin əsərlərində biz noxud, lobya, paxla, mərcimək, qovun, qarpız, xiyar, 

badımcan, kələm, soğan, sarımsaq, Ģüyüd, zəfəran, tərxun, ispanaq və s. adlara rast 

gəlirik. Bu, həm əlveriĢli iqlim Ģəraitinin rəngarəngliyi, həm də əkinçiliyin yüksək 

inkiĢaf səviyyəsi ilə əlaqədar idi.  

Əkinçilikdə mühüm yerlərdən birini də ölkənin, demək olar ki, bütün 

vilayətlərini əhatə edən bağçılıq tuturdu. Monqol iĢğalı ərəfəsində və ondan az sonra 

Azərbaycanı Ģəxsən gəzmiĢ Yaqut əl-Həməvi bu ölkənin hədsiz sərvətlərindən, saysız-

hesabsız meyvə ağaclarından danıĢır, "mən heç yerdə buradakı qədər bağ, bu qədər 

çoxlu çay və bulaq görməmiĢəm" - deyir. Mənbələrin məlumatından görünür ki, 

Azərbaycanın Təbriz, Xoy, Naxçıvan, Bərdə, Urmiya, Unar, UĢnu, Beyləqan və baĢqa 

yerlərində xeyli iri bağçılıq təsərrüfatları var idi. Buranın biri digərindən fərqli olan 

təbii Ģəraitində üzüm, alma, armud, ərik, Ģaftalı, gilas, gavalı, heyva, fındıq, qoz, əncir, 

portağal, limon, zeytun, badam, Ģabalıd, zoğal, alça, tut və s. yetiĢdirilirdi. Məzə kimi 

baĢqa ölkələrə aparılan Naxçıvan üzümü, "mausil" növlü Təbriz, Səlmas və Xoy ərikləri 

bütün ġərqdə özlərinin əla dad keyfiyyətlərinə görə məĢhur idi. "Əcaib əd-dünya" 

əsərində olan məlumata görə, dünyanın heç bir yerində Naxçıvan üzümü qədər dadlı 

üzüm yox idi. 

Yaqut əl-Həməvi UĢnuda bitən və yaxınlıqdakı bütün Ģəhərlərə aparılan, 

"kumasra növlü ən yaxĢı armudlar"dan danıĢır. Hər yerdə məĢhur olan Bərdə narları da 

qaynaqlarda xüsusi qeyd edilir. 

Qeyd etmək lazımdır ki, XI-XII əsrlərdə Azərbaycanda bölgələrdən asılı 

olaraq bir neçə əkinçilik sistemindən istifadə olunurdu. Dincəqoyma, növbəli, herik, 

terras, tala, çala əkinçilik sistemləri daha geniĢ yayılmıĢdı. Torpağın becərilməsi üçün 

qoĢqu gücünə hərəkətə gətirilən müxtəlif kotan növlərindən istifadə olunurdu. 

Dağ və dağətəyi zonalarda metal hissəli ağac kotan tətbiq edilirdi. Bir-iki cüt 



336 
 

öküz qoĢulan bu kotanla gün ərzində hektarın dörddə biri qədər yeri Ģumlamaq olurdu. 

Mürəkkəb, təkmilləĢdirilmiĢ ağır və ya qara kotan əsasən düzən bölgələrdə tətbiq 

olunurdu. Ona adətən üç-dörd cüt öküz qoĢulurdu. Belə kotanla gün ərzində bir 

hektaradək yeri Ģumlamaq olurdu. 

Əsas biçin aləti çin və oraq olmuĢdur. Onlar öz forma və quruluĢlarına görə 

bir-birinə çox oxĢasalar da, çin-diĢli, oraq isə diĢsizdir. Naxçıvan ərazisində taxıl 

biçimində "mərəndi" adlı alətdən də istifadə edilmiĢdir. Onun diĢsiz tiyəsi nisbətən iri 

olduğu üçün daha çox taxıl sahəsini biçmək olurdu. Biçinçi biçin zamanı, sol əlinə 

sümükdən, ağacdan və ya göndən hazırlanmıĢ barmaqlıq geyər, qoluna dolaq-qolçaq 

taxar, belinə isə döĢlük bağlardı. Əkin seyrək, alçaq və ya alaqlı olanda biçin zamanı 

dəryazdan da istifadə edilirdi. 

YığılmıĢ məhsulu xırmanlarda ən geniĢ yayılmıĢ döymə alətləri olan vəl və 

carcarla döyürdülər. Taxılı döymək üçün xırmana sərilən dərzi qaramal və ya atlara da 

ayaqlatdırırdılar. 

Uzun müddət saxlamaq üçün taxılı xüsusi qazılmıĢ torpaq quyulara, hörmə 

çubuq anbarlara, içərisi ovulmuĢ və ya yonulmuĢ quru ağacdan düzəldilmiĢ kodlara, peyin 

qarıĢdırılmıĢ palçıqdan silindrik, habelə dairəvi formada hazırlanan kəndilərə, irihəcmli 

təsərrüfat küplərinə yığırdılar. Taxılın nisbətən qısa müddətə saxlanılması və bir yerdən 

baĢqa yerə daĢınması üçün çuval, xurcun və dağarcıqlardan istifadə edilirdi.  

Azərbaycanlıların təsərrüfat həyatında mühüm yeri maldarlıq, ilk növbədə, 

qoyunçuluq, sonra isə iri buynuzlu mal-qara saxlanılması və atçılıq tuturdu. Maldarlıq 

Azərbaycanın bütün vilayətlərində yayılsa da, geniĢ  otlaqlara malik olan Muğan və ġir-

vanda, habelə Urmiya və UĢnu vilayətlərində, eləcə də Kür və Araz çaylararası 

ərazidə daha geniĢ yer tuturdu. Coğrafi və yaranmıĢ tarixi Ģəraitə görə, Azərbaycanda 

maldarlığın köçmə yaylaq - qıĢlaq və yarım köçəri formaları mövcud idi. Bir qayda olaraq, 

maldarlıqla yanaĢı əkinçilik də edən köçmə maldarlar bütövlükdə üstünlük təĢkil edirdilər. 

Lakin yarım köçəri maldarlığın özü də torpaqların dəqiq bölüĢdürülməsi, habelə təbii 

Ģərait üzündən köçmə xarakter daĢıyırdı. Bu maldarların aran yerlərdə qəti 

müəyyənləĢdirilmiĢ qıĢlaqları, dağlarda isə yaylaqları var idi. Səlcuqlar gələnədək 

Azərbaycan ərazisində yaĢayan yarım köçəri, eləcə də səlcuqlarla bu yerlərə gələn 

köçəri tayfalar əvvəllər əkinçiliklə məĢğul olmurdular. Onların qazanc mənbəyi yalnız 

maldarlıqdan idi. Bu tayfaların çox hissəsi Muğanda, Urmiya və UĢnu tərəflərdə, 

həmçinin Arran düzlərində köç salmıĢdı. Lakin maldarlıq təsərrüfatının bu forması geniĢ 

intiĢar tapa bilmədi - feodal təsərrüfatının daha mütərəqqi formaları olan oturaq əkinçilik 

və Ģəhər iqtisadiyyatının daimi təsirinə məruz qaldı. Səlcuqların Azərbaycana 

yürüĢündən sonra da Ģəhər və oturaq kənd əhalisinin üstünlük təĢkil etməsi göstərir ki, 

köçərilərin bir qis mi çox keçmədən sosial dəyiĢikliyə məruz qalmıĢ, oturaq həyat 

tərzinə keçmiĢdi. 

 

 

 



337 
 

§ 2. TORPAQ MÜNASĠBƏTLƏRĠ 
 

XI-XII əsrlərdə ġərq in ən inkiĢaf etmiĢ əkinçilik ölkələrindən biri olan 

Azərbaycanda mövcud torpaq mülkiyyəti formaları -divani (soltan, dövlət), tac və 

ya xass, iqta, vəqf, mülk, camaat (icma) əvvəlkindən çox fərq lənmirdi. Səlcuqların 

tabeliyində olan baĢqa yerlərdə olduğu kimi, Azərbaycanda da bu dövrdə iqta mül-

kiyyəti forması üstünlük təĢkil edirdi. Lakin ərəb iĢğalından sonrakı dövrdə iqta hər 

hansı ərazin in idarə alt ına verilməsin i bildirirdisə, sonralar feodal mülkiyyət 

formalarının inkiĢafı ilə əlaqədar onun məzmunu dəyiĢir. Səlcuq hakimiyyəti 

illərində iqtanın xüsusilə qoĢun baĢçılarına xidmət haqqı kimi paylanması geniĢ 

vüsət alır. Bu zaman ondan gələn gəlir pula çevrilərək hesablanır, iqta sahibinin 

(iqtadarın) dəstəsində olan döyüĢçülərin sayı müəyyənləĢdirilirdi.  

Vəzir Nizamülmülkün vaxt ında iqtadar onun iqtasında olan vilayətdə 

dövlətin nümayəndəsi hesab edilirdi. Mərkəzi hakimiyyətin zəifləməsilə iqtadarın 

nıüstəqilliy i art ırd ı. 

MəlikĢah dövründə iqtanın xidmət haqqı kimi paylanmasına bariz misal 

tarixçi Ravəndinin verdiyi məlumatdır. Həmin məlu mata görə Azərbaycan, Ġraq və 

baĢqa ölkələrdə səlcuqların iĢğal etdikləri torpaqlar MəlikĢahın 46 min  

döyüĢçüsünə paylanmıĢdı.  

Sədrəddin əl-Hüseyninin məlumat ına görə, atabəy ġəmsəddin Eldəniz 

Rey və onun ətrafını tutandan sonra həmin yerləri oğlu Cahan Pəhləvana iqta kimi 

vermiĢdi. Ravəndinin yazdığına görə, atabəy Cahan Pəhləvan ölümündən az əvvəl, 

demək olar, bütün dövlət torpaqlarını özünün yetmiĢə yaxın məmlükü arasında iqta 

pay torpağı kimi bölüĢdürmüĢdü. Mənbələrin təsdiq etdiyinə görə, iqta kimi 

verilmiĢ bu yerlərdəki 27 Ģəhər Azərbaycan ərazisində yerləĢirdi. Atabəy Qızıl 

Arslan iqta mülklərinin xidmət haqqı kimi əmirlərə verilməsi haqqında bir sıra 

fərmanlar vermiĢdi. Bu siyasət sonrakı dövrlərdə də davam etdirilirdi.  

Dövlət (divani) torpaq sahələrinin baĢqa torpaq mülkiyyəti növləri, ilk 

növbədə Ģərtli torpaq payları (iqta) hesabına X yüzildən baĢlanan azalma meyli XI-

XII əsrlərdə xey li güclənir. Bununla yanaĢı iqtanın irsi torpaq mülkünə çevrilməsi 

meyli də art ırdı. Məsələn, Əhər məlikləri nəsli Cənubi A zərbaycandakı Əhər və 

Varavi nahiyələrin i Alp Arslan dövründən (1063-1072) 1225-ci ilədək iqta kimi öz 

əllərində saxlamıĢ, bu sülalədən olan son iki hakim hətta öz adlarına pul da 

kəsdirmiĢdi. Lakin dövlət torpaqlarının iqta kimi paylanması feodal pərakəndəliyi 

üçün ictimai-iqt isadi zəmin yarad ır, mərkəzi hakimiyyətin zəifləməsinə səbəb olur. 

Tac və ya xass torpaqları səlcuq soltanları və A zərbaycan atabəylərin in 

ixt iyarında idi. Bu torpaqlardan ancaq hakim sülalənin nümayəndələrinə iqta payı 

verilirdi. Mənbələrin (Sədrəddin əl-Hüseyni, ən-Nəsəvi) verdiy i mə lumata görə, 

Azərbaycan Atabəyləri dövlətində Naxçıvan vilayəti, Gəncə və "ona birləĢdirilmiĢ 

Beyləqan, ġəmkir və ġutur", habelə Ərdəbil, Səlmas, Urmiya, Xoy və b. 

ġəmsəddin Eldənizin xass torpaqları idi.  



338 
 

Xass torpaqlarını yerli hakim sülalələrin qadın və qızları ilə kəsilən 

nikahlar nəticəsində də əldə etmək olurdu. Son Atabəylər dövrünə dair tarixi 

məlumatlarda daha tez-tez təsadüf edilən belə nikahlar ( məsələn, soltan Cəlaləddin 

Manqburnunun Özbəyin arvadı Məleykə xatunla, Özbəyin oğlu XamuĢun arvadı 

Sülafə xatunla nikahları və s.) mülk sahibləri olan bu qadınların təĢəbbüsü nət icə-

sində baĢ verir, soltanla kəbin onların mülklərinin toxunulmazlığ ını təmin edirdi.  

Din i müəssisələrin xeyrinə verilən ianələr vəqf adlan ırdı. Vəqfləri 

ianəçilərin təyin etdikləri mütəvəllilər - hamilər idarə edirdilər. Nəzir və qurbanlıq 

əmlakları da vəqf adlanırdı. Gəlirləri məscid, məqbərə, mədrəsə, zaviyə, xanəgah 

və digər ictimai t ikintilərin və onlarla əlaqəsi olan adamların saxlan ılmasına sərf 

edilən mülklər də dini ianələr idi. Adı dövrümüzədək gəlib çatmıĢ məĢhur 

ianəçilərdən biri Naxçıvanın Ģihnəsi Seyf əd-Din Aybəy olmuĢdur. O, Məkkə 

ziyarətindən sonra öz vəsaiti hesabına Ģəhərdə məscid və zaviyə tikd irmiĢ, bütün 

var-yoxunu ianə vermiĢdi.  

Bəzi hallarda öz əmlakların ı gözlən ilməz vəziyyətlərdən mühafizə etməyə 

çalıĢan sahibkarlar gəlirin müəyyən hissəsinin irsən onlara çatacağını qabaqcadan 

ĢərtləĢərək, həmin əmlakı vəqf müəssisələrinin ixt iyarına verirdilər. Belə ki, siyasi 

Ģəraitin tez-tez dəyiĢdiyi bu dövrdə dünyəvi qanunvericilikdənsə Ģəriət qanunlarına 

daha çox etibar edilirdi.  

Xüsusi torpaq mülkiyyəti (mülk) onun sahibinin Ģərtsiz mülkü idi. O, bu 

torpağı sata, irsən ötürə, bağıĢlaya və ianə verə bilərdi. Bundan baĢqa  su kanalları, 

kəhrizlər və s. də onun əlində idi. Mülkə sahib olmaq heç bir xidməti borcla bağlı 

deyildi. Müsəlmanın daĢınmaz əmlakı, o cümlədən mülkü ancaq o halda müsadirə 

edilə b ilərdi ki, mülkün sahibi dönük çıxıb, kafirlərin yanına qaçsın. Mülk 

torpaqları üzərinə uĢr (onda bir) ad lanan kiçik vergi qoyulurdu. Lakin mülklərin 

bəziləri verg ilərdən azad olunurdu. SatıĢ zamanı belə mülklər daha baha 

qiymət ləndirilirdi. 

Səlcuqların siyasi hakimiyyətə gəlməsilə təkcə dövlət torpaqların ın 

paylanmasında deyil, mülk torpaqlarının dinamikasında da yeni vəziyyət meydana 

çıxd ı. MəlikĢahın hakimiyyəti zamanı mülk torpaq münasibətləri xüsusilə kəskin 

Ģəkil aldı. Bir çox adamın əlində külli miqdarda qəbalə və Ģəksiz sahibliyə (sərix 

əl-mülk) görə təkrar fərmanlar o ldu. ġəriət hakimləri (qazılar) tərəfindən təsdiq 

edilmələrinə baxmayaraq, ciddi yoxlamalar zamanı onların çoxunun yalan, fırıldaq, 

rüĢvət, oğurluq və baĢqa qeyri-qanuni yollarla əldə edildiy i aĢkar o ldu. Qanun 

pozuntularının qarĢısını almaq üçün MəlikĢah və onun vəziri Nizamülmülk yeni b ir 

fərman verdilər; bu fərmana görə, gərək bütün soltanlıqda "köhnə qəbalələr 

əsasında otuz il iddia irəli sürülməsin və belə iddialara baxılmasın". Fərman bütün 

XI-XII və hətta XIII əsrlər boyu qüvvədə qalmıĢdı.  

Beləliklə, Səlcuqilər zamanı və onlardan sonra mülk torpaqlarının alq ı-

satqısı xey li geniĢ miqyas aldı. Müəyyən dövrlərdə isə mülk torpaqlarının dövlət, 

vəqf və icma torpaqları hesabına geniĢ lənməsi meyli güclənirdi. Feodal 



339 
 

parçalanmasına gətirib çıxaran bu meyl bəzi hallarda, XI əsrin sonu XII əsrin 

əvvəllərində olduğu kimi, mərkəzi siyasi hakimiyyəti xey li zəiflətsə də, ġərq siyasi 

hakimiyyətinin baĢlıca iqtisadi bazası - bütün feodal iyerarxiyasının əsaslandığı 

torpaq üzərində dövlət mülkiyyəti, demək olar ki, sarsılmaz qalırdı. 

 

 

 

§ 3. SƏNƏTKARLIQ 
 

XI-XII əsrlərdə Azərbaycan Ģəhərlərinin inkiĢafı Ģəhərətrafı ticarət-

sənətkarlıq yerləri olan rabadların geniĢlənməsi ilə müĢayiət edilirdi. Gəncə, 

Təbriz, Beyləqan, Naxçıvan, ġamaxı, Marağa, Ərdəbil və digər iri Ģəhərlərin geniĢ 

rabadları vardı. Belə iri və eləcə də orta Ģəhərlərdə sənətkarlığ ın, demək olar ki, 

bütün sahələri yayılmıĢdı. ġirvan və Arran feodal inzibati dairələrində məmurluq 

edən Məsud ibn Namdarın məlumatına görə, təkcə Beyləqanda otuzdan artıq sənət 

növü vardı. Onların əsl sayı isə, görünür, daha çox idi. Bütövlükdə isə inkiĢaf etmiĢ 

feodalizm dövründə Azərbaycanda bir neçə yüz sənət və peĢə sahəsi olmuĢdur. 

Sənət sahələrinin rəngarəngliy i ilk növbədə Ģəhərlərdə və onların ətraflarında 

əmtəə - pul münasibətlərinin kifayət qədər yüksək inkiĢaf səviyyəsi ilə bağlı idi. 

Bununla yanaĢı, Ģəhər sənətkarlığı təkcə daxili deyil, həm də xarici bazarla da sıx 

əlaqədardı.         

 Bu dövrün əksər iri, o rta və kiçik Ģəhərlərinin sənətkarlıq istehsalında 

toxuculuq müəyyənedici əhəmiyyət daĢıyırdı. Bunun üçün əsas xammal xam ipək, 

yun və bu dövrdə təkcə Azərbaycanda deyil, qonĢu ölkələrdə də kə tan və çətənəni 

xeyli dərəcədə sıxıĢdırmıĢ pambıq id i. Kətançılıq və kətantoxuma ancaq 

Dərbənddə bitiĢik rayonlarda qalmıĢdı. Bu dövrün qaynaqlarında Beyləqan, Xoy 

və Gəncənin pambıq parçaları ilə yanaĢı, Kağazkunan Ģəhəri ətrafında pambıq 

becərilməsi haqqında da məlumat verilir.      

 XI – XII əsrlərdə Bərdə vilayəti bütün Yaxın və Orta ġərqda toxuculuq 

üçün baĢlıca xammal mənbələrindən biri olan xam ipək istehsalı üzrə mühüm baza 

olmuĢdu. Ġranın və ona qonĢu ölkələrin öz xammalı olmayan bir çox vilayətləri  

Bərdə xam ipəyindən istifadə edirdilər. Bərdə ilə yanaĢı, Beyləqan, Təbriz, Gəncə, 

ġabran və bir çox digər A zərbaycan vilayət və bölgələrində də xam ipək istehsalı 

geniĢ yayılmıĢdı. Zəkəriyyə əl – Qəzvini Gəncədə görünür ki, monqol 

basqınınadək xam ipək emalının təsvirin i belə verir: ―ġəhərin özündə arx var, ona 

iki yolla düĢürlər: bunlardan biri Bab əl – Məqbərə (Qəbiristan darvazası), digəri 

isə Bab əl –  Bərdə (Bərdə darvazası) yanındadır. Adamlar Bab əl-Məqbərə yanında 

su götürərək, ipəyi bunda emal ed irlər, bundan sonra onun qiyməti Bab əl – Bərdə 

yanındakı suda yuyulmuĢ ipəyin qiymət inə nisbətən baha olur. Suyu Bab əl- 

Məqbərədən götürüb, Bab əl- Bərdəyə aparanda, bundan bir Ģey çıxmır, əksinə 

edəndə, çox gözəl alınır‖.        



340 
 

 Bu dövrdə Azərbaycanda yun toxuma və xalçaçılıq da kifayət qədər 

möhkəm xammal bazasına malik idi. Xammalın bolluğu və ucuzluğu Ģəhərlərdə 

ipək, pambıq və yun toxuculuğu, habelə digər sənətkarlıq sahələrin in inkiĢafı üçün 

əlveriĢli Ģərait yaratmıĢdı. Təbriz, Gəncə, Naxçıvan, Marağa, Xoy, Beyləqan, 

Ərdəbil və ġamaxı kimi mühüm Ģəhərlər yalnız A zərbaycan miqyasında deyil,  

bütün Yaxın ġərq miqyasında əhəmiyyətli toxuculuq mərkəzləri idi. Orta əsr 

sənətkarlığının bütün sahələrinin mövcud olduğu Təbrizdə atlas, zərxara, kiĢi paltarı üçün 

yüksək keyfiyyətli parça, qızılı və gümüĢü iĢləməli, üstündə zoomorfik və nəbati 

ornamentləri olan rəngbərəng ağır ipək parçalar və bez, eləcə də iplik və ipək saplar, 

zər parçalar üçün zər baftalar istehsalı xüsusi əhəmiyyət kəsb etmiĢdi. 

Gəncədə pambıq parçalarla yanaĢı, atlas, zərxara kimi bahalı ipək parçalar 

istehsalı inkiĢaf etmiĢdi. Bu Ģəhərdə hazırlanan xəz əmmamələrə, keçəyə, "əl-Gənci" və 

"əl-kutni" (pambıq) adlanan paltarlara ölkədə və onun hüdudlarından kənarda geniĢ 

tələbat vardı. 

Azərbaycanın iri iqtisadi mərkəzi olan Naxçıvan Atabəylərin hakimiyyəti 

dövründə inkiĢaf etmiĢ sənətkarlıq istehsalına malik idi. ġəhərdə müxtəlif sənət 

sahələrini təmsil edən çoxlu mahir ustalar - toxucular, bənnalar, çini qab və ağac 

emaletmə ustaları, zərgərlər və b. çalıĢırdılar. ġəhərin sənətkarlıq istehsalında toxu-

culuq və onunla bağlı olan sahələr - Çin parçası (xətai), zərif örtük, xalça, keçə, çuxalıq 

yun parça, hamam fitələri üçün nazik Ģal və pambıq parça istehsalı mühüm rol 

oynayırdı. 

Müxtəlif cür ipək parça istehsalının inkiĢaf etdiyi ġamaxı, zərxarası, zərif 

parçadan tikilmiĢ hazır paltarı (kərbai), yüksək keyfiyyətli fitəsi ilə məĢhur olan Xoy, 

cəme adlı zərif qara xara parçası ilə Ģöhrət tapmıĢ Ərdəbil və b. mühüm toxuculuq 

mərkəzləri idi. Bu parçaların istehsalı həm də bazar əmtəə xarakteri daĢıyır, daxili və 

xarici t icarətin tələbatı ilə sıx bağlı idi. ġəhərlərdə istehsal olunan və yalnız daxili 

bazar üçün nəzərdə tutulan parçaların növləri daha zəngin idi.  

Azərbaycanın Ģəhər və kəndlərində xalçaçılıq geniĢ yayılmıĢdı. Bu dövrün 

tarixi və bədii əsərlərində tez-tez rast gəlinən zilu, qali, kilim, məfrəĢ və b. bu kimi 

xalça və xalça məmulatlarının adları həmin məmulatların yerli əhalinin məiĢət həyatına 

qəti daxil olduğunu sübut edir. Təbriz, Naxçıvan, Xoy, Mərənd dövrün məĢhur 

xalçaçılıq mərkəzləri idi; kilim istehsalı Kür-Araz hövzəsinin Ģərqində yerləĢən Ģəhər 

və yaĢayıĢ məntəqələrində inkiĢaf etmiĢdi. 

Böyük tələbata görə, Azərbaycanda XI-XII əsrlərdə müxtəlif növ dəri və 

dəri məmulatlarının istehsalı ilə bağlı olan sənətkarlıq geniĢ yayılmıĢdı; bunların 

içərisində tumacdan və yumĢaq dəridən müxtəlif forma və fasonlu ayaqqabılar, yəhər 

və yüyənlər, dəri ayaqalt ılar, kəmərlər, xəzlər vard ı.  

Dabbağlıq sənəti Cənubi A zərbaycanın Ənar və Əhər kimi Ģəhərlərində 

xüsusilə geniĢ inkiĢaf etmiĢdi. Bu Ģəhərlərdə hazırlanan çullar yerli ixracat ın əsas 

məhsulu id i. Surmaridə istehsal olunan əla yəhərlər xarici bazarlara çıxarılırd ı. ġəki 

vilayəti də dən istehsalının məĢhur mərkəzlərindən idi.  



341 
 

MetaliĢləmə sənəti, xüsusən də onun baĢlıca sahəsi olan dəmir emalı 

əvvəlki dövrlə müqayisədə daha yüksək səviyyəyə qalxmıĢdı. Bu sahənin inkiĢafı 

hər Ģeydən əvvəl müxtəlif kənd təsərrüfatı və sənətkarlıq alətlərinə, eləcə də soyuq 

silahlara olan böyük tələbatla bağlı idi. Beyləqan, ġamaxı, Qəbələ, ġabran və digər 

Ģəhərlərdə aparılan arxeo loji qazıntılar zamanı bu dövrə aid mədəni təbəqələrdə 

dəmir kotan gavahınları, oraq lar, bellər, kətmənlər, miĢarlar, adi çəkməçi və ov 

bıçaqları, cəftələr, pərçimlər, həncəmələr, halqalar, qıfıllar, açarlar, müxtəlif ölçü lü 

tikinti mismarları, müxtəlif təyinatlı nallar, rombvari ox ucluqları, qəmələr, 

xəncərlər, döyüĢ bıçaqları və yabalar, qılınclar, zirehlər, dəbilqələr, nizə ucluqları və 

s. aĢkara çıxarılmıĢdır. 

Usta dəmirçilər bu sənətin ən bəsit və qədim üsulu olan soyuqdöymədən 

və tədricən baĢlıca texnoloji üsula çevrilən istidöymədən istifadə edir, əritmə və 

qaynaq əməliyyatların ı özlərinə məxsus müxtəlif qaydalarda aparırdılar.  

XI-XII əsrlərdə Gəncə, Təbriz və Ərdəbil metaliĢləmə sənətinin, o 

cümlədən də dəmirçiliy in iri mərkəzləri idi. Ġndiyədək Gürcüstanın Gelati 

monastırında bir tayı qalan XII əsrə məxsus Gəncə dəmir darvazası yerli ustaların 

yüksək sənətkarlığ ına dəlalət edir. Müxtəlif silahla ra tələbat, eləcə də Gəncə 

həndəvərlərində dəmir və mis filizi yataqlarının  olması silah istehsalının buradakı 

inkiĢafına Ģərait yaratmıĢdı. Özünün "yaxĢı bıçaqları" ilə  ad çıxarmıĢ ġəmkirdə də 

sənətkarlığın bu sahəsinin inkiĢafı bununla izah olun malıdır. 

Bu dövrdə iri tunc qazanlar istehsalı da geniĢ yayılmıĢdı. ġinan zonasının 

Ģimal Ģərqində, Altıağac kəndi yaxınlığında, habelə Çuxuryurd kəndi ərazisində 

belə qazanlar tapılmıĢdır. Örənqala Ģəhərgahında aĢkar edilən tunc qazan qulpu, 

eləcə də qulp üçün qəlib Beyləqanda da belə qazanlar istehsalının  mövcud 

olduğuna dəlalət edir.  

Tunctökmə ustaları və misgərlərin hazırladıqları məiĢət əĢyaları daha 

rəngarəng idi; qazanlarla yanaĢı, onlar tərəzi gözləri və daĢları, müxtəlif formalı 

piyalə və qablar, taqqülbablar, zəncirlər, aftafalar, çıraqlar və s. düzəldirdilər. Lakin 

misgərlik daha geniĢ yayılmıĢ, təkcə iri və orta Ģəhərləri deyil, bir çox xırda Ģəhərləri də 

əhatə etmiĢdi. Arxeoloji materiallar Beyləqan və ġamaxıda tunc və mis məmulatlar 

istehsalının yüksək inkiĢafına dəlalət edir. Məsələn, Örənqala tapıntıları içərisində 

ərgin misi götürmək üçün parçlar aĢkara çıxarılmıĢdır. Xoy Ģəhəri də iri mis emalı 

mərkəzi idi. Anonim "Əcaib əd-dünya" coğrafi əsərində bu Ģəhərin ən yaxĢı sənət 

nümunələri içərisində mis məmulatların da adları çəkilir.  

Arxeoloji və yazılı materiallar XI-XII əsrlərdə Azərbaycanda nəcib 

metallardan (qızıl, gümüĢ və s.), tunc, mis, qiymətli və əlvan daĢlardan düzəldilmiĢ 

bəzək Ģeylərinin, yəni qızıliĢləmə, zərgərlik və cilalama iĢinin, demək olar ki, bütün 

sahələrinin geniĢ yayıldığını göstərir. Burada cütqabağı, sırğa, üzük, toqqa, tana, boyun-

bağı, zəncir, qolbaq, bilərzik, sancaq, düymə və s. bu kimi Ģeylər istehsal olunurdu. 

Ərəb caniĢinliyi dövrünün məĢhur sənətkarlıq mərkəzi olan ġiz bu dövrdə 

tənəzzülə uğrasa da, burada hələ də qızıl və qurğuĢun çıxarılıb emal olunurdu. 



342 
 

QızıliĢləmə və zərgərlik məmulatları istehsalının ən mühüm mərkəzi Təbriz idi. Lakin 

arxeoloji və yazılı qaynaqlar ġamaxı, Naxçıvan, Beyləqan, Bakı və b. yerlərdə də müxtəlif 

bəzək Ģeylərinin düzəldildiyini təsdiq edirlər. 

Bəzi Ģəhərlərdə, eləcə də Təbrizdə, cəvahirsazlığın - cilalama iĢinin inkiĢaf 

etdiyi məlumdur. ġəhər bazarında qiymətli daĢ cilalayıcılarının xüsusi cərgələri var 

idi. Bu, feodal əyanlarının qiymətli daĢlardan düzəldilmiĢ məmulatlara olan 

tələbatlarının artması ilə bağlı idi. XII əsrin müəllifi XubeyĢ Tiflisinin məlumatından 

görünür ki, feodalizmin çiçəkləndiyi dövrdə ġərqdə, o cümlədən də Azərbaycanda 

qiymətli daĢ-qaĢ və büllurun cilalanması, minaya tutulması və rənglənməsi kifayət 

qədər yüksək inkiĢaf səviyyəsinə çatmıĢdı. 

XI-XII əsrlər dulusçuluq sənətinin çiçəklənməsi dövrü idi. Bu təkcə 

istehsalat həcminin artması və inkiĢaf dairəsinin geniĢlənməsində deyil, məhsulların 

keyfiyyətində də müĢahidə olunur. Azərbaycanın Gəncə, Beyləqan, Naxçıvan, Bakı, 

Ərdəbil, Marağa, Təbriz, ġamaxı, ġabran və b. Ģəhərlərində dulusçuluq sənəti geniĢ 

yayılmıĢdı. Ölkəmizin ərazisində (Beyləqan, Gəncə, ġamaxı və b.) aparılan 

arxeolo ji qazıntılar kü lli miqdarda Ģirsiz və Ģirli saxsı materiallar aĢkara 

çıxarmıĢdır. Ġstehsalına məhz orta əsrlərdə baĢlanılan Ģirli qablar müxtəlif rəngli 

rəsmlərlə - insan, nəbati və heyvan rəsmləri ilə bəzədilir, bəzilərinin üzərinə 

ustanın adı, Ģeir parçaları, hikmət li kəlamlar və s. həkk edilirdi.  

Yazılı qaynaqlarda da dulusçuluq sənətinin bu dövrdə geniĢ inkiĢafı ilə  

əlaqədar xeyli material vard ır. "Əcaib əd-dünya" coğ-rafi əsəri Gəncə yaxın lığında 

"yaxĢı saxsı kuzələri ilə məĢhur olan iki Ģəhər - ġəmkir və ġutur" haqqında 

məlumat verir. Dulusçuluq sənətinin inkiĢafı təkcə Ģəhərlərdə deyil, kəndlərdə də 

müĢahidə olunurdu; Təbriz yaxınlığ ındakı bir kənd bu sənət növünün aparıcı 

roluna görə hətta kuzəkunan (yəni kuzə düzəldənlər) ad lanırd ı. Əhalin in ev 

məiĢətində saxsı məmulat ına zəruri tələbat zəngin gil yataqlarına və ucuz odun 

ehtiyatına malik olan Azərbaycan ərazisində bu dövrdə dulus emalatxanaların ın 

sayının artmasına səbəb oldu. Beyləqan, ġabran və Qəbələ Ģəhərlərində aparılan 

arxeolo ji qazıntılar zamanı aĢkar edilən müxtəlif növ dulus kürələri onların 

tədricən təkmilləĢdirildiyin i gös tərir. Tikilmə formasına görə b ir-b irindən fərq li 

olan bu kürələr (dairəvi və düzbucaqlı) onlarda biĢiriləcək gil məmulat ına (tikinti 

materialları, Ģirsiz və Ģirli qablar, eləcə də kürəv i-konusvari saxsı məmulat) uyğun 

formaya salın ırdı. 

Bu dövrdə ĢüĢə istehsalında da mühüm irəliləyiĢ baĢ vermiĢdi. ġüĢə 

məmulatları həm forma, həm də tərtibat baxımından daha mükəmməlləĢ miĢdilər. 

Gəncə, Beyləqan, Qəbələ, ġamaxı Ģəhərləri ərazisində aparılan arxeo loji qazıntılar 

yerli istehsal nümunəsi olan müxtəlif təyinatlı və formalı ĢüĢə məmulatları - zərif 

ĢüĢəli dərman və ətir qabları, kuzə formalı ĢüĢə qablar, vazalar, piyalələr, qədəhlər, 

müxtəlif bəzək əĢyaları (muncuqlar, üzüklər, möhürlər, qolbaqlar və s.) aĢkara 

çıxarmıĢdır. 

Formaların zərifliy i, ĢüĢə kütləsinin təmizliyi və Ģəffaflığ ı, məmulat ın 



343 
 

səthinə vurulan naxıĢlar Azərbaycan sənətkarlarının  yüksək ustalığını nümayiĢ 

etdirir. Üfürmə üsulu təkmilləĢmiĢ, rəngli ĢüĢə daha geniĢ tətbiq olunmağa 

baĢlamıĢdı. XubeyĢ Tiflisinin XI-XII əsrlərdə ĢüĢənin müxtəlif rənglərə boyanması 

və cilalan ması  sahəsində  ġərqdə  böyük  müvəffəqiyyətlər qazanılması haqqında 

məlumatı  Azərbaycan  ərazisində  aparılan  arxeolo ji qazıntıların nəticələri ilə 

tamamilə təsdiq olunur. 

ġəhərlərdə və bir çox kəndlərdə çoxlu ağaciĢləmə ustaları - dülgərlər və 

xarratlar çalıĢırdılar. Xaqaninin Ģeirlərinin birindən görünür ki, XII əsrdə ġamaxıda 

dülgərlik və xarratlıq xüsusi sahə təĢkil edirdi. AğaciĢləmə ustalarının özlərinin peĢə 

sənətkarlığı birlikləri vardı. XII əsrin birinci yarısında bu birliyin baĢında Xaqaninin "ġeyxe 

mühəndis" adlandırdığı Nəccar (dülgər) ləqəbli atası Əli dururdu. ġair dülgərlərin əsas 

alətlərini də sadalayır: tiĢə, rəndə, hərrə, kəmanə (burğu, neĢtər), suhan (suvand) və s. 

Azərbaycanda ağaciĢləmə sənətinin baĢlıca mərkəzləri Lənkəran, ġamaxı, ġəki, Quba, 

Naxçıvan və b. idi. XIII əsrin əvvəllərində Ərdəbildə olan Yaqut əl-Həməvi bu Ģəhərdə 

istehsal edilən taxta {xələnc) kasa və tabaqlar haqqında məlumat verir, burada bu və digər 

məiĢət əĢyalarını təmir edən çoxlu emalatxanalar olduğunu bildirir. Ərdəbilin ağac ustaları 

daraqlar (şanə), zərif sazlar, sandıqlar, arabalar və baĢqa Ģeylər də hazırlayırd ılar.  

Mənbələrdən görünür ki, Naxçıvanın ağac ustaları əsasən naxıĢlı təknə və tabaq 

düzəltmək üzrə ixtisaslaĢmıĢdılar. Bu məmulatın bir qismi yerli tələbatı ödəyir, qalanı isə 

satıĢ məqsədilə xarici ölkə lərə göndərilirdi. 

AğaciĢləmə sənətinin bir çox sahələrinin inkiĢafı xeyli dərəcədə Ģəhərlərdə 

tikinti iĢlərinin yüksəliĢi ilə bağlı idi. ġəhər həyatının çiçəklənməsi çoxlu mülki, müdafiə 

və mədəni xarakterli tikililərin ucald ılması ilə  müĢayiət olunurdu. ġəhərlərdə böyük 

miqdarda ixtisaslı inĢaat ustalarının - bənna, daĢyonan, memar, həkkak, nəqqaĢ və b. 

olması da bununla bağlı idi. 

ġəhərlərdə və Ģəhərətrafı rayonlarda əhalin in təsərrüfat həyatında mühüm 

yer tutan onlarca baĢqa sənət və peĢə növləri də mövcud idi. Bakıda neft və duz 

çıxarılması, Naxçıvanda duz hasilatı, Kağazkunanda kağız istehsalı, Təbrizdə yüksək 

səviyyəli cildləmə iĢi və s. belə peĢələrdən idi. Yemək məhsulları hazırlayan ustalar - 

qənnadlar, aĢpazlar, çörəkçilər və b. Ģəhər sənətkarlarının mühüm dəstəsini təĢkil 

edirdilər. Onların bir çox məmulatları ölkənin hüdudlarından çox-çox uzaqlarda da 

böyük Ģöhrətə malik idi.  

Monqollaraqədərki Azərbaycan Ģəhərlərində peĢə sənətkarlığı birliklərinin 

olması haqqında qaynaqlarda birbaĢa material olmasa da, xeyli dolayı məlumat belə 

birləĢmələrin o dövrdə də mövcudluğu barədə Ģübhəsiz nəticə çıxarmağa imkan verir. 

Sonrakı dövrlərin qaynaqlarında bu təĢkilatlar "əsnaf‖ və ya "hərfat" adlandırılır. 

Beyləqan və ġabranda dulusçular və çörəkbiĢirənlər məhəllələrini aĢkara çıxarmıĢ 

arxeoloji qazıntılar da öyrənilən dövrdə peĢə sənətkarlığı birliklərinin olmasına dəlalət 

edir. ġəhərlərin ticarətçi-sənətkar əhalisi irsi yolla seçilən rəislərin baĢçılıq etdikləri 

sosial-peĢə dərəcələrinə bölünürdü. Qaynaqların pərakəndə məlumatlarından görünür ki, 

sənətkarlıq birliklərinin rəisi institutu bütün əsas sahələri əhatə edirdi: X əsrdə Gəncədə 



344 
 

ipək alverçilərinin rəisi (qəzzas) vəzifəsi mövcud idi; XI əsrdə ġirvanĢahla müxalifətdə 

olan rəislər sırasında Dərbəndin sərrac və dabbağlarının rəisi əl-Heysəm ibn Maymun 

əl-Bəinin (1075-ci ildə vəfat edib) adı çəkilir. Bakıda inĢaatçı-sənətkarların rəisinin olması 

ĠçəriĢəhərdəki Sınıqqala məscidinin divarındakı kitabə ilə sübut edilir; kitabədə "əl-ustaz 

ər-rəis" titullu Məhəmməd ibn Əbubəkrin adı qeyd olunmuĢdur. Sənətkarlıq 

birliklərinin baĢçıları haqqında Xaqanidə də məlumat vardır; onun yazdığından aydın olur 

ki, əvvəllər feodal iyerarxiyası strukturunda daha ləyaqətli yer tutan ustabaĢılar Ģairin 

dövründə özlərin in ictimai-siyasi mövqelərini itirmiĢdilər: "...bu gün [onları] xəzçi və 

bez alverçisi ilə (xəzzaz və bəzzaz) eyni tuturlar". Belə vəziyyət "əxi" peĢə sənətkarlığı 

ittifaqlarının meydana çıxması, eləcə də bu dövrdə Azərbaycan Ģəhərlərində Ģəhər 

özünüidarə elementlərinin yaranması ilə əlaqədar idi. 

Qabaqlar qüdrətli hakimlərə və Ģahlara (o cümlədən ĢirvanĢahlara) qarĢı açıq 

siyasi mübarizə aparan Ģəhər rəisləri və peĢə sənətkarlığı birliklərinin baĢçıları əvvəlki 

geniĢ antifeodal sosial zəmini əldən vermiĢdilər. Əsas kütləsi sənətkarlar və Ģəhər yox-

sullarından ibarət olan "əxi"lər (yəni qardaĢlıq ittifaqları) bu dövrdə daha fəal antifeodal 

siyasi qüvvəyə çevrildilər. Artıq XI əsrdə Ön ġərqin bir çox ölkələrinə yayılmıĢ bu 

ittifaqların, mənbələrdən əldə edilən məlumatlara görə, Bakı, ġamaxı, Beyləqan, Gəncə 

və digər Azərbaycan Ģəhərlərində öz təĢkilatları vardı.  

Azərbaycanın bir sıra Ģəhərlərində Ģəhər özünüidarə elementlərinin meydana 

çıxması və Ģəhərlərin müstəqilliyi və muxtariyyəti uğrunda aparılan mübarizə orta əsr 

Ģəhərinin sənətkarlıq və ticarət mərkəzi kimi inkiĢafı ilə, Ģəhərlilərin yerli feodal 

boyunduruğu və Səlcuq istilasına qarĢı mübarizəsi ilə bağlı idi. ġəhər özünüidarəsinin 

sonrakı inkiĢafını monqolların hücumları dayandırdı. 

 

 

 

 

 

 
§ 4. TĠCARƏT, TĠCARƏT ƏLAQƏLƏRĠ VƏ PUL 

DÖVRĠYYƏSĠ 
 

XI əsrin ilk illərində əvvəlki tarixi dövrdə müĢahidə olunan ümumi 

iqtisadi inkiĢaf daha böyük vüsət alır. 1027-ci ildə ġəddadi hökmdarı II Fəzlunun 

dövründə Araz çayı üzərində onbirtağlı Xudafərin körpüsünün tikilməsi daxili və 

xarici ticarət  əlaqələrin in inkiĢafı zərurətindən irəli gəlmiĢdi. Bu körpünün 

tikilməsi A zərbaycanın təkcə iqtisadi deyil, həm də siyasi və etnososial həyatı üçün 

böyük əhəmiyyət kəsb etmiĢ, onun əsas vilayətlərini b ir-birinə daha sıx bağlamıĢdı.  

Səlcuq istilaları ö lkən in iqtisadi inkiĢafın ın bu ümumi meylin i müvəqqəti 

olaraq ləngitsə də, onu dayandıra bilmədi. Böyük bir imperiyanın yaranması və ilk 

səlcuqlar dövründə onun nisbi sabitliyi A zərbaycanın ticarət -iqtisadi əlaqələrin in 



345 
 

geniĢlənməsi üçün əlveriĢli Ģərait yaratdı. Səlcuq hökmdarlarının özləri ticarət in 

inkiĢaf etdirilməsi və ticarət yolların ın qaydaya salınmasına xüsusi diqqət 

yetirirdilər. Ticarətin ən yüksək inkiĢaf səviyyəsinə qalxd ığı MəlikĢahın 

hakimiyyəti illərində (1072-1092) ölçü sisteminin tənzimlənməsi və yeganə pul 

vahidinin müəyyənləĢdirilməsi sahəsində cəhd göstərildi. Bir çox yolüstü ticarət-

post məntəqəsi tikildi, karvan yollarının təhlükəsizliyin i təmin etmək  üçün tədbirlər 

görüldü. Beynəlxalq ticarət in canlanması üçün MəlikĢahın bütöv bölgələrin 

tacirlərin i bəzi t icarət rüsumlarından azad edən 1087-ci il tarixli fərmanın ın 

mühüm əhəmiyyəti oldu. ġəhərlərin və Ģəhər sənətkarlığ ının inkiĢafı, əmtəə-pul 

münasibətlərinin kənd təsərrüfatına geniĢ surətdə daxil o lması və nəhayət, əvvəlki 

yüzillərdə də coĢqun fəaliyyət göstərən geniĢ ticarət yolları Ģəbəkəsinin varlığ ı XI 

əsrin sonu - XII əsrdə Azərbaycanın ticarət-iqtisadi əlaqələrinin geniĢlənməsi üçün 

əlveriĢli Ģərait yaratdı. Həm ġimali, həm də Cənubi A zərbaycanın Ģəhər və 

vilayətləri daxili və beynəlxa lq əhəmiyyətli ticarət yollarının sıx Ģəbəkəsi vasitəsilə 

əlaqələnirdi. Bu t icarət əlaqələrinin nə qədər intensiv və geniĢ olduğunu, məsələn, 

Beyləqan ərazisində arxeolo ji qazıntılar zamanı aĢkar ed ilmiĢ sikkə tapıntıları 

sübut edir. Burada böyük miqdarda (1500 nüsxə) Eldəniz sikkələri ilə yanaĢı, 

ġirvanĢahların, Dərbənd məliklərinin, Kiçik Asiya səlcuqilərinin, Əhər 

hakimlərinin kəsdirdikləri pullar, habelə gürcü, Bizans və b. sikkələri aĢkara 

çıxarılmıĢdır. Eldəniz sikkələrinin təxminən yarısını Cənubi Azərbaycan Ģəhərlərində, o 

cümlədən Ərdəbildə zərb olunmuĢ sikkələr təĢkil edirdi.  

Ticarət yolları A zərbaycanı nəinki qonĢu ġərq ölkələri, eləcə də bir çox uzaq 

ölkələr - Hindistan, Orta Asiya və hətta Çinlə bağlayırdı. Bakı, ġamaxı və Beyləqanda 

aparılmıĢ arxeoloji qazıntılar zamanı aĢkara çıxarılan çini qab-qacaq qırıqları və baĢqa 

tapıntılar da bunu sübut edir. Sənətkarlığın bazar, əmtəə istehsalı sahəsinə çevrilməsi, 

əmtəə-pul münasibətlərinin geniĢ Ģəkildə kənd təsərrüfatına müdaxilə etməsi, köçəri 

təsərrüfatın bu münasibətlər dairəsinə cəlb olunması daxili və xarici bazarlarda intensiv 

əmtəə mübadiləsi üçün Ģərait yaradırdı. ġəhər sənətkarlığı əmtəə istehsalının 

müəyyənləĢdirici sahəsi idi. Müxtəlif ipək, pambıq və yun parçalar, metal, ağac və dəri 

məmulatları daxili və xarici bazarda baĢlıca ticarət məhsulu idi. Parça və baĢqa toxuculuq 

məhsulları ticarəti burada birinci dərəcəli rol oynayırdı. Təbrizin daxili və xarici bazarlara 

çıxardığı mallar içərisində mühüm yeri rizə (əba) üçün parçalar, Çin zərxarası, ipək 

parçalar (kimxa), örtüklər, atlas və digər parçalar, toxuculuq məmulatları tuturdu. Gəncə 

bazarlara atlas, zərxara, pambıq və pambıq parçalar, xam ipək, ipək sap, ipək parçalar, 

xəz çalmalar, keçə, "əl-gənci" adlanan donlar, Ərdəbil - qara zərxara, Xoy - zərxara, 

nazik kətandan paltarlıq parça və hazır paltar, Naxçıvan - yüksək keyfiyyətli Çin 

zərxarası, zərlə iĢlənmiĢ zərif örtüklər, miləmil hamam qətfələri, yun parçadan uzun üst 

paltarı, keçə, Beyləqan - ipək parça və saplar, Bərdə - xam ipək və ipək parça, 

Dərbənd - kətan parçalar, Marağa və UĢnu - çoxlu yaxĢı keçələr çıxarırdı. Urmiya və 

UĢnudan digər mallarla yanaĢı, kiçik xalçalar və balıĢlar, Surmaridən kiçik xalçalar və 

i.a. ixrac olunurdu. 



346 
 

Bəzi Ģəhərlərin daxili və xarici ticarətində metal, ağac, dəri və saxsı 

məmulatları da az rol oynamırdı. Məsələn, Xoydan mis qablar, ġəmkirdən - yüksək 

keyfiyyətli bıçaqlar, Naxçıvan və Ərdəbildən taxta qab-qacaq (böyük və kiçik tabaqlar, 

boĢqablar və s.), taxta daraqlar, sazlar, sandıqlar, Təbrizdən dəri kitab cildləri, 

Urmiya və UĢnudan dəri ayaqaltılar, balıĢlar ixrac olunurdu. Beyləqan, Qəbələ, ġabran, 

ġəmkir və bir sıra digər sənətkarlıq mərkəzlərinin iqtisadiyyatı üçün müxtəlif saxsı 

qablar istehsalının və eləcə də onların bazara çıxarılmasının az əhəmiyyəti yox idi. 

Məsələn, Beyləqan ġirvanın Bakı, ġamaxı və digər Ģəhərlərinə yüksək keyfiyyətli Ģirli 

saxsı məmulatlar göndərirdi. Bu Ģəhər eyni zamanda Ġranın məĢhur sənətkarlıq 

mərkəzləri Rey və KaĢanla sıx ticarət əlaqələri saxlayır, oradan yüksək bədii 

keyfiyyətli saxsı məmulatlar alırdı. Suriya və Misirdən Beyləqana və Azərbaycanın 

digər Ģəhərlərinə zərlə iĢlənilmiĢ ĢüĢə qablar gətirilirdi. Əvvəllər olduğu kimi, Bakın ın 

əsas satıĢ məhsulu neft və duz idi. Təkcə daxili bazara deyil, həm də bir çox Yaxın və 

Orta ġərq ölkələrinin bazarlarına geniĢ miqdarda neft göndərilirdi. Neftdən yaĢayıĢ 

məskənlərinin iĢıqlandırılması üçün də istifadə edir, hərbi iĢdə və müxtəlif xəstəliklərin 

dərmanı kimi tətbiq edirdilər. Bakı, Gəncə, ġamaxı, Dərbənd, ġabran və digər 

Azərbaycan Ģəhərləri ərazisində tapılmıĢ, müxtəlif yerlərdə zərb edilmiĢ qızıl və 

xüsusilə mis sikkələr bu Ģəhərlərin XI-XII əsrlərdə inkiĢaf etmiĢ əlaqələrindən xəbər 

verir. 

Beynəlxalq ticarət magistralı rolunu oynayan Dərbənd və Volqa-Xəzər tranzit 

yolları bu dövrdə də fəaliyyətlərini davam etdirirdilər. Bu yollar vasitəsi ilə Volqaboyu 

Ģəhərləri, Rusiya, PolĢa və digər Avropa ölkələri ilə əlaqə saxlanılırdı. Yerli tacirlər kimi o 

ölkələrin də tacirləri çoxlu qiymətli xəzlər, Ģallar, xalçalar, gözəl corablar və s. gətirir, 

mallarını çox vaxt bu ətraflarda, həmçinin ən iri qul alveri yeri o lan Dərbənd 

bazarında satırdılar. 

ġəhər ticarət həyatının əsas mərkəzi bazar idi. Təkcə iri və orta deyil, kiçik 

Ģəhərlərdə də bazarlar vardı. Məsələn, ənənəvi mallarla yanaĢı, bazara kağız da 

çıxaran kiçik Xunə Ģəhərinin, Yaqut əl-Həməvinin sözləri ilə desək, "yaxĢı bazarları" 

var idi. Ġstehsalın bu yeni sahəsi Ģəhərin əvvəlki Xunə (Xunəc) adının Kağazkunana 

çevrilməsinə səbəb olmuĢdu. 

XII əsrdə əmtəə-pul münasibətləri kənd təsərrüfatına da geniĢ müdaxilə 

etmiĢdi. ġəhərlərin ətrafında geniĢ aqrar rayonlar vardı. Bu rayonların əmtəəlik 

məhsulunun əsas hissəsi Ģəhər əhalisini ərzaq məhsulları və xammal ilə təmin etmək 

üçün Ģəhərlərə daxil olurdu. Dövrün mənbələrindən birində olan məlumata görə, 

Urmiya və UĢnunun aqrar rayonları baĢlıca olaraq bal, yağ, qoz-fındıq, sumax, 

Beyləqanınkı taxıl, heyvandarlıq məhsulları, nar, üzüm, ev quĢları, ġəmkir və 

ġuturunku əncir, nar, qovun, kahı və s. verirdi. Dəhxərqandan çoxlu badam və baĢqa 

meyvələr, Sərabdan ağ lobya gətirilirdi. Bir sıra Ģəhərlərin meyvəyə olan tələbatı ətraf 

rayonların hesabına ödənilirdi. Belə ki, Yaqut əl-Həməvinin məlumatına görə, Ərdəbilə 

"meyvəni dağın arxasından, birgünlük və ya daha artıq məsafədə yerləĢən baĢqa 

nahiyələrdən gətirirdilər". Xaçından Gəncəyə yüksək keyfiyyətli Ģərab, ətirli almalar, 



347 
 

üzüm və nar gətirilirdi. Arranın Kür və Araz çayları arasında yerləĢən, inkiĢaf etmiĢ 

əkinçilik və maldarlığa malik vilayətlərindən daxili və xarici bazarlara xeyli miqdarda 

xam ipək, düyü, davar, iri buynuzlu mal-qara və atlar çıxarılırdı. Beyləqan bazarında 

yerli mallarla yanaĢı, kənardan (xüsusilə ġirvandan) gətirilmiĢ çoxlu mallar olurdu. Təbrizin 

yaxınlığındakı Kuzəkunan kəndindən Təbriz bazarına xeyli miqdarda taxıl və 

heyvandarlıq məhsulları gətirilirdi. ġəhərə bu məhsullar baĢqa yerlərdən, o cümlədən 

Sufiyandan da gətirilirdi. 

Beləliklə, təkcə texniki bitkilər və əkinçilik təsərrüfatları deyil, Muğan və digər 

Azərbaycan vilayətlərinin yaylaq-qıĢlaq (köçmə) və yarımköçəri maldarlıq təsərrüfatları 

da Ģəhərlə əmtəə münasibətləri dairəsinə cəlb olunmuĢdu; lakin bütün bunlar natural müna-

sibətlərin buradakı mövqeyini hələ də sarsıda bilməmiĢdi. 

XI-XII əsrlərdə, qonĢu ġərq ölkələrində olduğu kimi, Azərbaycanın pul 

dövriyyəsində də əsas yeri mis pul - fəls tuturdu. Bu dövrdə Ön ġərqi, o cümlədən 

Azərbaycanı bürümüĢ "gümüĢ böhranı" təkcə gümüĢ mədənlərinin tükənməsi və gümüĢ 

ixracatçılarında bu metalın ehtiyatlarının azalmasından deyil, həm də ticarət mübadiləsi 

nəticəsində gümüĢün Ģimala axmasından, əmtəə-pul münasibətlərinin inkiĢafı ilə 

əlaqədar olan tələbatın artmasından doğmuĢdu. Hər halda, bu hadisə hər Ģeyə, o 

cümlədən daxili ticarətə də öz mənfi təsirini göstərə bilmiĢdi. Beynəlxalq ticarət əmə-

liyyatlarında pul dövriyyəsinin əsas vasitəsi olan gümüĢ və qızıl pulları mis pullar əvəz 

edə bilməzdi. Çünki mis sikkələrin dövriyyə dairəsi lokal, məhdud xarakter daĢıyır, onlar 

zərb edildikləri dövlətlərin hüdudları xaricinə adətən çıxarılmırdılar. Bununla belə, 

Azərbaycan ərazisində Səlcuqların, gürcü və Bizans hökmdarlarının mis sikkələri 

tapılmıĢdır. Ödənc vasitələrindən biri kimi Qafqazda, o cümlədən Azərbaycanda geniĢ 

yayılan Bizans qızıl pulları Səlcuq qızıl dinarları ilə müvəffəqiyyətlə rəqabət apa-

rırdılar. 

GümüĢ böhranı və onun səbəbləri tarixi ədəbiyyatda biri digərinin əksi 

olan zidd mülahizələr, Ģərhlər doğurmuĢdur. Lakin bu prosesin özü də ziddiyyətli 

olmuĢdur. Böhran, eləcə də XII-XIII əsrlərin hüdudlarında ticarət yollarında artan 

təhlükə Azərbaycanın xarici ticarət əlaqələrində bir qədər durğunluq törətmiĢdi. 

Lakin bütün bunlar müəyyən dərəcədə daxili, ilk növbədə Ģəhər ticarətinin 

geniĢlənməsi üçün əlveriĢli Ģərait yaratmıĢ, gümüĢ pulun dövriyyədən çıxması isə 

Azərbaycanda əmtəə-pul münasibətlərinin sonrakı inkiĢafı yolunda maneə törədə 

bilməmiĢdi. Onun dövriyyə vasitəsi və beynəlxalq pul kimi funksiyalarını mis və 

qızıl müvəffəqiyyətlə əvəz edə bild i; bu, Azərbaycan və bütün Qafqaz ərazisində 

tapılan böyük miqdarda mis və qızıl sikkə dəfinələri ilə sübut edilir.  

 

 

 

 

 

 



348 
 

§ 5. ġƏHƏRLƏR 
 

Səlcuq yürüĢləri nəticəsində bəzi Ģəhərlərin dağılması, köçəri təsərrüfat ın 

isə geniĢlənməsi Azərbaycanda Ģəhər həyatının ümumi inkiĢaf meylinin qarĢısını 

ala bilmədi. ġəhərlərin sahəsinin artması ilə yanaĢı, onların sosial-iqtisadi 

strukturunda da müəyyən dəyiĢikliklər baĢ verdi. Məhz, bu dövrdə Ģəhər həyatının 

mərkəzi qəti o laraq köhnə kübar məhəllələrindən - Ģəhristandan ticarət-sənətkarlıq 

ucqarlarına - rabadlara keçdi. Beləliklə, Ģəhərlərin zahiri görkəmi bir qədər dəyiĢdi, 

lakin möhkəm və uca divarlarla əhatə olunmuĢ içqala - kuhəndiz (və ya narınqala) 

əvvəlki kimi yenə də Ģəhərin ən möhkəmləndirilmiĢ hissəsində yerləĢirdi. ġəhər və 

onun vilayətinin sahibi olan feodalın (və ya onu təmsil edən Ģəhər idarəsinin 

baĢçısı olan əmirin) iqamətgahı, onun ən yaxın adamları, hərbi qarn izon, eləcə də 

xəzinə və zindan burada yerləĢirdi. ġəhristanı təĢkil edən köhnə Ģəhər məhəllələri 

kuhəndizin ətrafında cəmləĢird i. Adətən Ģəhristan kompleksi də divarla əhatə edilir 

və Ģəhərin bir növ daxili h issəsini təĢkil edirdi. Ümumiyyətlə, feodal Ģəhərinə xas 

olan pərakəndəlik və basırıq bu hissə üçün də səciyyəvi idi. Kuhəndizdən əlavə, 

burada əsas ictimai və mədəni binalar, iri bazarlar, Ģəhər böyüklərinin evləri, came 

məscidi, hamamlar, karvansaralar yerləĢird i. 

ġəhərin iĢgüzar və ictimai həyatı adətən Ģəhristanda cərəyan edirdi. Onu, 

"əhl əs-suk" (bazar camaat ı) adlandırılan sənətkar və tacirlərin çoxunun yaĢadıği 

rabad əhatə edirdi. Mühüm və iri Ģəhərlərin rabadlarında müdafiə qurğuları təĢkil 

edilird i. Onu qüllələri olan qala divarları əhatə edir, bayır tərəfdən divar boyunca 

su ilə doldurulmuĢ xəndək qazılırdı; Ģəhərin baĢ qapısı yanında bu xəndəyin 

üzərindən qaldırılan körpü salın ırd ı. 

Rabadlar kənd əhalisi hesabına böyüyürdü; oradakı binalar baĢlıca olaraq 

Ģəhərə gedən əsas yolların kənarında yerləĢird i. Ona görə də Ģəhərin sənətkarlıq-

ticarət ucqarları bəzi hallarda b ir neçə kilometr boyunca uzanırdı. Məsə lən, 

Beyləqanın rabadı Ģəhərdən qərbə doğru, Mil-Minarə xarabalarına qədər təqribən 

2,5 km uzanırd ı. Təhlükə zamanı ətraf yerlər in əhalisi öz mal-qarası və Ģeyləri ilə  

rabadda sığınacaq tapırdılar. ġəhəri əkin sahələri, bağlar və bostanlar, yerli əhalini 

su ilə təmin edən mənbələr və s. əhatə edirdi; Ģəhərlilərin mal-qarası da burada 

otarılırd ı. Bunların hamısı - kuhəndiz, Ģəhristan və rabadla vahid orqanizm təĢkil 

edən kənd nahiyəsi, "feodal Ģəhəri" anlayıĢı ilə müəyyənləĢən vahid tam idi.  

XI-XII əsrlərdə, demək olar ki, bütün Azərbaycan Ģəhərləri, bir hissəsi 

(məsələn, Bakı qalası) bu gün də mövcud olan müdafiə qurğuları sisteminə malik 

idi. Belə qurğuları daĢdan, çiy və biĢmiĢ kərpicdən tikird ilər. Beyləqan Ģəhərinin 

qala divarları 6 m, Gəncəninki isə orta hesabla 2 m. qalınlıqda idi. Onların 

hündürlüyü 6-10 m-dən 15 m-ə çatırdı. Müəyyən məsafədən bir bu divarlarda 

dördkünc, dairəvi və yarımdairəvi bürclər qurulurdu. XI-XII əsrlərdə yarımdairəvi 

bürclər daha geniĢ yayılmıĢdı. ġəhər d ivarların ın bir neçə qapısı olurdu. Dəmirdən 

və ya dəmir qurĢaqlarla möhkəmləndirilmiĢ taxtadan düzəld ilən bu qapılar 



349 
 

darvazaüstü bürclərdən mühafizə ed ilirdi. 

Arxeoloji tədqiqatlar, alimlərin araĢdırmaları sübut edir ki, Bakı Ģəhərin in 

Ģəhristan hissəsinin - ĠçəriĢəhərin 1738-ci ilə aid dövrümüzə gəlib çıxan planı əyri 

küçələri, dar dalanları, seyrək yaĢıllığ ı olan Ģəhər məhəllələrinin feodal dövrü üçün 

səciyyəvi simasını əyani nümayiĢ etdirir. Bey ləqan Ģəhərinin arxeolo ji qazıntılar 

vasitəsilə aĢkarlaĢdırılmıĢ planı əhalin in mü xtəlif təbəqələri arasında olan əmlak 

bərabərsizliy ini üzə çıxarır. Varlılar əsasən Ģəhərin mərkəzi hissəsində yaĢayırdılar.  

Ən möhkəm,  memarlıq baxımından zəngin, arxeoloji tapıntıları çox olan binalar da 

burada yerləĢirdi. Dərbənd Ģəhristanında da Ģəhər əyanlarına məxsus biĢmiĢ kərpicdən 

tikilmiĢ zəngin yaĢayıĢ binaları aĢkara çıxarılmıĢdır. 

ġəhərlərin su təchizatı daha çox onların yerləĢdikləri yerdən və təbii Ģəraitdən 

asılı olurdu. Dağlıq və dağətəyi yerlərdə suyu yaxın çay və bulaqlardan arxlar, yeraltı 

kəhrizlər və ya saxsı borular vasitəsilə gətirirdilər. Düzənlik yerlərə isə su Kür və 

Arazdan baĢlayan suvarma kanalları vasitəsilə gəlirdi. Suvarma kanallarından uzaqda 

yerləĢən Ģəhərlərdə həmin Ģəhərin ərazisində qazılmıĢ quyulardan istifadə edirdilər. 

Belə su təchizatı sistemi, məsələn, Bakı üçün səciyyəvi idi. Bu Ģəhərin köhnə 

hissəsində indiyədək xeyli quyu qalmıĢdır. Bununla yanaĢı, Bakı və Gəncədə 

kəhrizlərdən də istifadə edirdilər. Lakin orta əsr Azərbaycan Ģəhərlərinin ən çox inki-

Ģaf etmiĢ, səciyyəvi və geniĢ yayılmıĢ su təchizatı növü saxsı borulardan və yonulmuĢ 

dördkünc daĢlardan düzəldilmiĢ su kəmərləri idi. Belə su kəmərləri Azərbaycanın, demək 

olar ki, bütün feodal Ģəhər və qalalarında, o cümlədən, Gəncə və Qəbələdə, Beyləqan 

və Bakıda, Təbriz və Gülüstan qalasında (ġamaxı yaxınlığında), GümüĢlüdə aĢkara 

çıxarılmıĢdır. ġəhərlərin, qalaların və baĢqa yaĢayıĢ məskənlərinin, eləcə də yolüstü 

karvansaraların və karvan yollarının su təchizatı üçün ovdan adlanan yeraltı su anbarları 

da səciyyəvi idi. Bəzi Ģəhərlərdə yağıĢ suyundan da istifadə edirdilər. Məsələn, Məsud 

ibn Namdarın məlumatına görə, Beyləqanın qala divarlarının bayır hissəsində "yağıĢ 

suları üçün çən" qoyulmuĢdu. 

Bu dövrün iri Ģəhərlərində on minlərlə əhali yaĢayırdı. AraĢdırmalar sübut 

edir ki, Beyləqan, Naxçıvan, ġamaxı və Təbriz Ģəhərlərinin hər birinin ən azı 100 min 

sakini var idi; bu - ilk növbədə, həmin Ģəhərlərin Azərbaycanın təsərrüfat həyatında, 

beynəlxalq və yerli ticarətdə tutduğu mövqe ilə izah olunur. 

Ġqtisadi və sosial vəziyyətinə görə Azərbaycanın Ģəhər əhalisi bir neçə qrupa 

bölünürdü: sənətkarlar, tacirlər, torpaq sahibləri (feodallar), ruhanilər, Ģəhər yoxsulları 

və sinfi simasını itirmiĢlər. Əhalinin əsas hissəsini maddi nemətlərin bilavasitə 

istehsalçıları olan sənətkarlar təĢkil edirdi.  

ġəhərin və Ģəhərlilərin siyasi, iqtisadi və dini həyatı, onun idarəsi Ģəhərdə 

yaĢayan və onun sahibi olan iri feodalların, eləcə də iri məmurların, böyük 

emalatxanaların zəngin sahibkarlarının, tacirlərin, ruhanilərin əllərində id i. 

ġəhərlilərin etnik tərkibi də qarıĢıq idi. Əhalin in əsas hissəsini türk-oğuz 

dilində danıĢan azərbaycanlılar təĢkil edirdi; onlarla yanaĢı qədim albanların 

nəsilləri, eləcə də fars, ərəb, yəhudi və b. dillərdə danıĢanlar da vardı.  



350 
 

Dini mənsubiyyətlərinə görə Ģəhərlilərin böyük əksəriyyəti müsəlman id i, 

burada həmçinin atəĢpərəst, yəhudi və xristianlar da vardı. Xristian dininə sitayiĢ 

edənlər əsasən albanların və ya erkən orta əsrlərdən Azərbaycana gələrək, ö lkən in 

cənub vilayətlərində nisbətən toplu halında yaĢayan siryanilərin törəmələri id i.  

Bütövlükdə feodal Avropası Ģəhər mərkəzlərinə nisbətən daha abad, daha 

təmiz və böyük olan XI-XII əsr Azərbaycan Ģəhərləri bir çox əlamətlərinə görə o rta 

əsr ġərqinin ən məĢhur Ģəhərlərini xat ırladırd ı.  

XII-XIII əsrin əvvəllərində Azərbaycanda 70-dək iri, orta və kiçik 

Ģəhərlər vardı. IX-X əsrlərlə müqayisədə Ģəhərlərin ümumi sayı nəzərə çarpacaq 

dərəcədə azalsa da, bu, heç də Ģəhər həyatının tənəzzülü demək deyild i. Əksinə, 

Ģəhərlər yeni, daha yüksək inkiĢaf pilləsinə qalxa bildilər. Bu zaman Ģəhərlərin 

kəmiyyət artımı prosesi öz yerini onların keyfiyyətcə inkiĢaf etməsinə, tacir-

sənətkar elementlərinin sayının artmasına verir; beləliklə, Ģəhər iqtisadiyyatında 

sənətkarlıq və ticarətin xüsusi çəkisi yüksəlir, əmək məhsuldarlığı artır, Ģəhər 

iqtisadiyyatının daxili və xarici bazarla əlaqəsi geniĢlənir.  

Gəncə, Təbriz, Naxçıvan, Marağa, Ərdəbil, Dərbənd, ġamaxı, Bakı və 

Beyləqan bu dövrün iri ticarət-sənətkarlıq mərkəzləri id i.  

O dövrdə Yaxın ġərqin ən iri t icarət-sənətkarlıq mərkəzlərindən biri o lan 

Gəncənin inkiĢafı üçün bir sıra siyasi və sosial iqtisadi amillər hesabına əlveriĢli 

Ģərait yaranmıĢdı; X əsrin 70-ci illərindən etibarən bu Ģəhər Arranda hökmranlıq 

edən ġəddadilər sülaləsinin paytaxtı o lur. Çox keçmədən Gəncə ticarət-sənətkarlıq 

mərkəzi kimi əhəmiyyətini xeyli dərəcədə it irmiĢ Bərdəni geridə qoyaraq, Arranın 

ən iri Ģəhərinə çevrilir. Gəncənin daha intensiv inkiĢafı ġəddadi əmiri Əbuləsvar 

ġavur ibn Fəzlin hakimiyyəti dövrünə (1049-1067) təsadüf edir. ġəhəri 

möhkəmləndirmək üçün o, 1063-cü ildə Gəncə rabadının ətrafına davamlı divar 

çəkdirərək, ona möhkəm qapılar qoydurur, Ģəhərin ətrafında dərin xəndək qazdırır. 

Gəncə əvvəlkinə nisbətən iki dəfə böyüyür. 

XII əsrin I yarısında Gəncənin tərəqqi və inkiĢafı burada baĢ verən 

dağıdıcı zəlzələlər və gürcülərin "daha dağıdıcı" basqın və qarətləri ilə ləngidilir. 

Dövrün tarixçisi Ġbn əl-Əzraqın "Məyyəfariqinin tarixi" əsərində xəbər verdiyi 

kimi, birinci zəlzələ 1122/23-cü illərdə baĢ vermiĢdi. O zaman, Ģəhərin bir hissəsi 

batmıĢ, divarları isə uçmuĢdu. QarıĢıqlıqdan istifadə edən gürcü hökmdarı David 

Ģəhərə basqın edərək, salamat qalmıĢ sakinlərin i əsir almıĢ, Ģəhəri qarət etmiĢdi. Bu 

hadisədən sonra Ģəhərin mühüm iqtisadi və strateji əhəmiyyəti nəzərə alınaraq, 

Gəncənin dağılmıĢ təsərrüfatı tezliklə bərpa edilmiĢ və o yenidən Yaxın ġərqin gur 

Ģəhərlərindən birinə çevrilmiĢdi. Lakin 17 il sonra 1139-cu ildə baĢ verən yeni 

zəlzələ Ģəhərin vəziyyətinə daha ağır təsir etmiĢdi.  

Ġbn əl-Əsirin yazd ığına görə, "534-cü ildə Gəncədə, eləcə də A zərbaycan 

və Arranın baĢqa nahiyələrində zəlzələ oldu. Lakin Gəncədə baĢ verən zəlzələ ən 

güclüsü idi. Onun bir çox evləri dağılmıĢ, saysız-hesabsız sakinləri məhv 

olmuĢdu". Əl-Bundarin in məlumatına görə, baĢ vermiĢ zəlzələ "Ģəhəri elə dağıtdı 



351 
 

ki, sanki o heç vaxt olmamıĢdı". Hadisələri öz gözlərilə görmüĢ alban tarixçisi 

gəncəli Mxitar QoĢ bu müdhiĢ hadisəni belə təsvir edirdi: "Areq ayının 18-ci 

günündə, cümədən Ģənbəyə keçən gecə (Ģənbə 30.IX.1139) Allah ın qəzəbi dünyanı 

tutdu. Yerin dəhĢətli qeyzlə hərəkətə gələn coĢqunluğu və böyük dağıntı 

Albaniyanın torpağına da yetiĢdi. Nət icədə, onun paytaxtı Gəncə də cəhənnəmin 

girdabına atılaraq, öz sakinlərin i də uddu". 

Mənbələr (Ġbn əl-Əsir və b.) Gəncə zəlzələsi zamanı 230 minədək adamın  

həlak o lduğu haqqında məlumat verir. Hətta əl-Bundari bu rəqəmin 300 min  

olduğunu qeyd edir. Verilən rəqəmin, ola bilsin, bir qədər ĢiĢirdild iyin i qəbul edən 

tədqiqatçılar, hər halda, Gəncədə baĢ verən zəlzələnin 150 minədək Ģəhər sakinini 

məhv etdiyin i irəli sürürlər. Bu rəqəmlər, təqribi olsa da, Gəncənin əhəmiyyətini və 

gurluğunu bir daha təsdiq edir. Qeyd edilməlidir ki, bu zəlzələ zamanı da gürcü 

hökmdarı David in oğlu I Demetre (1125-1158) Ģəhərin ağır vəziyyətindən istifadə 

edərək, Gəncəyə basqın etmiĢdi. O, Ģəhərin sağ qalmıĢ sakin lərini soyub-taladıqdan 

və bir qismin i qırıb-çatdıqdan sonra min lərlə əsir götürmüĢ, indi də bir tayı Kutaisi 

yaxınlığındakı Gelati monastırında saxlanılan məĢhur Gəncə qapıların ı da özü ilə 

aparmıĢdı. Çox keçmədən soltanın caniĢini Qara Sunqurun tələsik gəlmiĢ qoĢunları 

gürcüləri darmadağın edərək, Ģəhərdən çıxarmıĢdılar. Öz qoĢunları ilə gəncəlilərə 

qoĢulmuĢ caniĢin onlarla birlikdə dağılmıĢ qala divarlarını və Ģəhərin "əvvəlki 

gözəlliy ini" bərpa edə bilmiĢdi. Nəticədə, xarabalıqlar içərisindən baĢ qaldıran 

Gəncə özünün əvvəlki həĢəmətini geri qaytararaq, yenidən Azərbaycanın ən iri Ģəhər-

lərindən birinə çevrilmiĢdi.  

O dövrün ən mühüm feodal Ģəhərlərindən olan Təbriz də 1042-ci ildə baĢ vermiĢ 

zəlzələdə 40-50 min sakinini və gözəl binalarını itirsə də, çox keçmədən yenidən 

bərpa edildi. Bu təbii fəlakətdən cəmi dörd il sonra Təbrizə gəlmiĢ səyyah Nasir 

Xosrov onun artıq böyük və abad bir Ģəhər olduğunu təsdiq edirdi.  

Rəvvadilər dövləti zamanı Təbriz yeni sülalənin paytaxtı oldu; bu isə Ģəhərin 

sürətli inkiĢafı üçün əlveriĢli Ģərait yaratdı. BaĢqa Azərbaycan Ģəhərlərindən daha 

qüdrətli müdafiə sisteminə malik olan bu möhkəmləndirilmiĢ Ģəhər qalın divarlarla 

əhatə olunmuĢ, burada qəsrlər və müxtəlif binalar ucaldılmıĢdı. ġəhərdə bir neçə 

mədrəsə, özündə və ətrafında ziyarətgahlar olduğu üçün, XI əsrin anonim müəllifinin 

yazdığı kimi, buraya həmiĢə "çoxlu alim və zahidlər" axıĢırdı. Lakin Təbrizin daha 

yüksək və sürətli inkiĢafı Eldənizlər dövrünə təsadüf edir. O, gözəl kərpic və gips evləri 

olan gur Ģəhərə çevrilir. "Əcaib əd-dünya"nın müəllifi heyranlıqla yazırdı: "Eldənizin 

mübarək dövründə əzəmətli görkəm almıĢ Təbriz paytaxt oldu, dünyanın hər yerindən 

olan əcnəbilər burada məskən saldılar. Dünyada elə bir sənət yoxdur ki, Təbrizdə onunla 

məĢğul olmasınlar". Tədqiqatlar təsdiq edir ki, bu dövrdə Təbriz Ģəhristanının sahəsi 200 

ha-dan artıq, əhalisinin sayı isə 100 min nəfərdən çox idi. 

Paytaxta və ya hər hansı sülalənin iqamətgahına çevrilən bu Ģəhərlər öz 

iqtisadi inkiĢafında da baĢqa Ģəhərləri xeyli qabaqlayırdı. Belə Ģəhərlərdə hakimlərin 

əsas hərbi qüvvələri cəmləĢdirildiyi üçün onlar daha yaxĢı qorunurdu. Ona görə də 

../Application%20Data/Microsoft/Word/30.IX.1139


352 
 

ticarət və sənətkarlıqla məĢğul olan adamlar paytaxtlarda daha həvəslə məs -

kunlaĢırdılar. 

Azərbaycanın belə Ģəhərlərindən biri müəyyən dövrdə Eldənizlərin əsas 

Ģəhəri olmuĢ Naxçıvan idi. "Əcaib əd-dünya" əsərində bu Ģəhər ən böyük və abad 

Ģəhərlərdən biri kimi təqdim edilir: "Naxçıvan Azərbaycanda böyük və gur Ģəhərdir, 

yüksək yerdə yerləĢir, çox möhkəmdir. [Orada] çoxlu saray, köĢk və eyvanlar tikilib, 

Ģəhərin yaxınlığında daĢdan qala ucaldılıb, qalada isə mədrəsə və məscid tikiblər. 

...Deyirlər ki, yer üzündə bundan abad Ģəhər yoxdur. Eldənizin mübarək zamanında 

Naxçıvan böyük həĢəmət sahibi oldu". ġübhəsiz, Naxçıvanın mühüm beynəlxalq 

ticarət yolları qovĢağında yerləĢməsi də Ģəhərin iqtisadi inkiĢafı üçün əlveriĢli Ģərait 

yaradırdı. 

Bu dövr Azərbaycanının iri Ģəhərlərindən olan Marağa, Ərdəbil və ġamaxıda 

sosial tərkibi əsasən tacir və sənətkarlardan ibarət on minlərlə əhali yaĢayırdı. O vaxt 

ġirvanın baĢ Ģəhəri sayılan ġamaxı Azərbaycanın çiçəklənən və abad Ģəhərlərindən idi. 

Onun qala divarları içərisindəki ərazisi 90 hektardan artıq sahəni tuturdu. Alimlərin 

fikrincə, qaladan kənardakı məhəllələrlə birlikdə Ģəhərdə o zaman təxminən 100 min 

nəfərdən çox sakin ola bilərdi.  

1192-ci ildə baĢ vermiĢ dağıdıcı zəlzələ ġamaxının sürətli inkiĢafına ara verdi. 

"Tacdarların tarixi və tərifi" adlı gürcü qaynağı gürcü sarayı əyanlarından birinin dili ilə 

bu təbii fəlakəti belə təsvir edir: "...Yerin lərzəsi ġamaxı Ģəhərinin divar və qalalarını 

sarsıdıb dağıtdı, orada olanların hamısı heç olub getdi. ġirvanĢahın arvadı və uĢaqları da 

həlak o ldular". 

Ərəb dövrünün mühüm Ģəhərlərindən biri olan Beyləqan bu dövrdə də 

Azərbaycanın böyük ticarət-sənətkarlıq mərkəzi idi. IX yüzildə baĢ verən hadisələr 

nəticəsində Muğan düzündə yerləĢən, indi ġəhriyar abidələri kompleksi adlanan Ģəhər 

və qalaların tənəzzül edib aradan çıxması, X yüzilin ortalarında rus basqınından sonra 

dağılmıĢ Bərdənin öz əvvəlki mövqe və əhəmiyyətini itirməsi, əvvəllər də mühüm 

Ģəhər olan Beyləqanın mövqeyini daha da möhkəmləndirir. Zəkəriyyə əl-Qəzyin inin 

"Arran ölkəsində məĢhur böyük Ģəhər" adlandırdığı Beyləqan həmin dövrdə öz vəziy-

yəti ilə baĢqa Azərbaycan Ģəhərlərindən seçilirdi. XII əsrin əvvəllərində buradakı 

Səlcuq valilərinin hakimiyyəti o dərəcədə zəifləmiĢdi ki, Beyləqan demək olar ki, 

onların nəzarətindən çıxaraq, muxtariyyət əldə edə bilmiĢ vilayət Ģəhərinə çevrilmiĢdi. 

Atabəy Əbubəkrin və xüsusilə Özbəyin dövründə Beyləqanda böyük tikinti iĢləri 

aparılması haqqında "Əcaib əd-dünya" əsərində maraqlı məlumat vardır.  Bu məlumata 

görə, Ģəhərdə "çoxlu saray və köĢklər tikildi. KeçmiĢlərdə bu Ģəhərdə su yox idi, 

Ģəhər əhalisi bundan çox əziyyət çəkirdi, [indi] buraya Arazdan bir neçə arx axıd ılır". 

Qədim Ģəhər yerində aparılmıĢ arxeoloji qazıntılar sübut edir ki, XI-XIII əsrin 

əvvəlləri, bu mühüm iqtisadi mərkəzin ən yüksək çiçəklənmə dövrü olmuĢdur. Burada 

uzun illər arxeoloji araĢdırmalar aparmıĢ professor Qara Əhmədovun əldə etdiyi 

nəticəyə görə, Beyləqan Ģəhristanında o vaxtlar təqribən 3720 ev olmuĢdur, bu isə 

təqribən 20 min əhali deməkdir. Əgər Ģəhərin ribat hissəsində də əhalinin kifayət 



353 
 

qədər sıx yerləĢdiyini nəzərə alsaq, tədqiqatçının müəyyənləĢdirdiyi kimi, o dövrdə 

ətrafı ilə birlikdə Beyləqanda təqribən 40 min adam yaĢadığını demək olar. Arxeoloji 

qazıntılarla təsdiq edilən mənbələr (Məsud ibn Namdar və b.) sübut edir ki, XI-XIII 

əsrin əvvəllərində Beyləqanda çoxlu yaĢayıĢ binaları ilə yanaĢı, karvansaralar, mədrəsə 

və məscidlər, bazarlar və s. vardı. Arxeoloqlar aĢkarlaĢdırmıĢlar ki, digər orta əsr 

Ģəhərlərində olduğu kimi, buranın da küçələrinin çoxu dar və əyri-üyrü olsa da, Ģəhərin 

üzbəüz yerləĢmiĢ Ģimal-qərb və cənub-Ģərq qapılarını birləĢdirən düz küçə bütün 

Beyləqanı kəsib keçirdi.  

ġəhər divarlarının bayır tərəfində indi də xarabalıqları qalan bir neçə kiçik 

qala, əzəmətli Mil-Minarə məscid-mədrəsə kompleksi və onun ətrafındakı 

məqbərələrlə yanaĢı, Ģəhər sənətkarlarının yaĢayıĢ evləri də vardı. Arxeoloji qazıntılar 

Beyləqan divarlarının XI-XIII əsrin əvvəllərində Ģəhərin qala hissəsindən yalnız qərbə 

doğru təqribən 3 km məsafədə uzandığını təsdiq edir. 

X əsrin ortalarından etibarən öz əvvəlki əhəmiyyət və qüdrətini itirməyə 

baĢlamıĢ Bərdənin tacir və sənətkarlarının çoxu Gəncə və Beyləqana köçür, Bərdə isə 

kiçik Ģəhərə çevrilir. Bir vaxtlar çiçəklənən Ģəhərlər cərgəsində adları çəkilən Urmiya, 

Mərənd və Səlmas da bu dövrdə Bərdə kimi tənəzzül keçirirdi. Həmin vaxtlar bu 

yerlərdə olmuĢ Yaqut əl-Həməvi, məsələn, "gözəl, hər cür ərzaqla bol olan" Urmiya 

Ģəhərində gördüyü acınacaqlı vəziyyəti hakimiyyətdə olan atabəylərin qayğısızlığı ilə  

əlaqələndirirdi. 

Lakin Bərdə kimi iri və bəzi orta kiçik Ģəhərlərin çox vaxt hərbi-siyasi amillər 

üzündən baĢ verən bu tənəzzülü Ģəhər həyatının ümumi inkiĢaf meylini dayandıra 

bilmədi. ĠnkiĢafa səbəb olan sosial-iqtisadi amillər vaxtaĢırı baĢ verən neqativ hərbi-

siyasi aktları xeyli dərəcədə neytrallaĢdırdı, Ģəhərlərin inkiĢafı üçün əlveriĢli Ģərait 

yaratdı. Belə ki, məhz bu dövrdə Xəzər dənizinin mühüm limanı, müsəlman 

dünyasının sərhədi olan Dərbənd burada baĢ verən siyasi çəkiĢmələrə baxmayaraq, 

Yaxın ġərqin mühüm Ģəhərlərindən biri olmaqda idi. Xəzər vasitəsilə aparılan 

ticarətin çox hissəsi bu Ģəhərdə mərkəzləĢmiĢdi. Ticarət isə Dərbənd hakim 

dairələrinin əsas gəlir yeri, "onların siyasətə hakim təsirinin mənbəyi" idi. 

Bakı, bu dövrün ilk çağlarında kiçik Ģəhər olsa da, ticarət-sənətkarlıq mərkəzi 

kimi az rol oynamırdı. Mənbələrin məlumatına görə, hələ ərəb iĢğalının ilk dövrlərində 

neft və duzdan böyük gəlir götürülən bu yerdən təkcə Azərbaycana deyil, həm də 

Yaxın və Orta ġərqin bir çox ölkələrinə neft və duz göndərilirdi. Arxeoloji qazıntılar 

XI-XII əsrlərdə Qəbələ, ġabran, Bakı və baĢqa Azərbaycan Ģəhərlərinin intensiv 

təsərrüfat həyatını təsdiqləyir. 1192-ci ildə baĢ vermiĢ ġamaxı zəlzələs indən sonra 

ĢirvanĢah I Axsitanın iqamətgahına çevrilmiĢ Bakı XII əsrin sonu XIII əsrin 

əvvəllərində feodal çiçəklənmə dövrünü keçirirdi. ġirvanĢahlar Ģəhəri bir sıra müdafiə 

qurğuları ilə möhkəmlətdilər. Mənbələr bu dövrdə möhkəm qala divarları ilə əhatə 

edilmiĢ Bakını ġərqin mühüm Ģəhəri, alınmaz qala kimi təsvir edirlər. Bu f ikri 

təsdiqləyən böyük Ģair Əfzələddin Xaqani ĢirvanĢah Axsitanı mədh etdiyi qəsidəsində 

müdafiə qurğuları sistemində Qız qalası kimi nadir abidəsi olan Bakını, Xorasanın o 



354 
 

zaman ġərqdə möhkəmliyi ilə məĢhur olan Bistam Ģəhəri ilə müqayisə edir.  

Tariximizin bu dövründə ölkənin iqtisadi həyatında böyük rol oynamıĢ onlarla 

kiçik Ģəhərlər var idi: Miyanə, Xalxal, Kağazkunan (Xunəc), Əhər, Sərab, Unar, 

Cəbrəvan, ġiz, UĢnuh, Dəhhərrəqan, Bərzənc, ġəmkir, ġəki və b. Əvvəllər olduğu kimi, 

bu dövrdə də feodal Ģəhərləri yarımaqrar xarakterli idi. Bağçılıq və heyvandarlıq 

kiçik Ģəhərlərin çoxunun iqtisadiyyatında mühüm rol oynayırdı. Bu tipli Ģəhərlərin 

bəzilərində (Səlmas, Sərab, Xalxal və b.) sənətkarlıq məhdud xarakterli və yalnız 

yerli əhəmiyyətli idi. Elə Ģəhərlər də vardı ki, burada sənətkarlıq və aqrar təsərrüfat 

eyni səviyyədə idi. Urmiya, UĢnuh, Mərənd, Unar və baĢqaları belə Ģəhərlərə aid idilər. 

Aqrar təsərrüfatın və bununla bağlı kəndlilərin üstünlük təĢkil etdikləri bu yaĢayıĢ 

məskənlərinin Ģəhər adlanması çox vaxt onların müəyyən inzibati vahidlərin mərkəzi 

olması ilə əlaqədar idi.       

 Bütövlükdə götürdükdə, tariximizin XII yüzilində Ģəhər həyatının səviyyəsi 

özünün bütün orta əsrlər tarixi ərzində ən yüksək mərhələsinə çatır. Kənd əhalisinə 

nisbətdə Ģəhər əhalisinin xüsusi çəkisi haqqında əldə olan müqayisəli məlumat göstərir 

ki, bu nisbət həmin dövrdə Qərb ölkələrində olduğundan xeyli yüksək olub, təxminən 

30-40 % təĢkil edirdi.        

 XI – XII əsrlərdə Azərbaycan Ģəhərlərinin inkiĢafı qeyri – bərabər Ģəkildə baĢ 

verirdi. Arasıkəsilməz feodal ara çəkiĢmələri və müharibələri bu və ya digər Ģəhərlərin 

xeyli dağılmasına səbəb olur, Ģəhər həyatının inkiĢaf sürətini ləngidirdi. Belə vəziyyət 

xüsusən də XII əsrin sonu, XIII əsrin əvvəlləri üçün səciyyəvi idi. Feodal 

pərakəndəliyinin güclənməsi və Eldənizlərin hakimiyyətinin zəiflənməsi ilə əlaqədar 

xarici hücumlar, xüsusilə gürcü hökmdarının və xarəzmĢahın qoĢunlarının basqınları 

tez- tez baĢ verməyə baĢladı.       

 Bu dövrdə Azərbaycanda öz alınmazlığı və qüdrəti ilə ad çıxarmıĢ, xarici 

iĢğalçıların hücumunun əks edilməsində böyük rol oynamıĢ çoxlu qala vardı. Bunlardan 

atabəylərin xəzinəsi saxlanılan Əlincə qalasını, Gəncənin 40 km Ģərqində yerləĢən 

ġuturu, eləcə də mənbələrdə adları çəkilən Ruindeji, Talanı, Qoturu, Dizmarı, ġahini, 

ġəmiranı, Firuzabadı, Uçanı və b. göstərmək olar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



355 
 

XIV FƏSĠL 

 

 

 

AZƏRBAYCAN XALQININ VƏ AZƏRBAYCAN 

DĠLĠNĠN FORMALAġMASININ BAġA ÇATMASI 
  

Tarixi-arxeoloji araĢdırmalar Ģimalda Dərbənddən cənubda Zəncanadək, 

qərbdə Kiçik Qafqaz dağları, Urmiya gölü ətraflarından Ģərqdə Xəzər dənizinədək 

geniĢ bir ərazin i əhatə edən tarixi Azərbaycan torpaqlarının ən qədim insan 

məskənlərindən olduğunu təsdiq edir. Əsrlər ötmüĢ, bu ərazidə e.ə. III—II minilliklərdə 

yaĢamıĢ kuti, lullubu (lullubi), hürri və b. tayfaların yaratdıqları qəbilə ittifaqları, 

qurumlar e.ə. I minilliyin əvvəllərində mannalıların güclənməsi ilə əlaqədar təĢəkkül 

tapmıĢ vahid dövlət qurumu ilə əvəz olunmuĢdur. Həmin dövrü bu və ya digər müna-

sibətlə araĢdıran müxtəlif tədqiqatçılar öyrənilən ərazi əhalisinin etnik 

mənsubiyyətinin müəyyənləĢdirilməsi üçün yazılı, arxeoloji və etnoqrafik materialın 

bütün mümkün növlərindən istifadə edərək, son nəticə olaraq biri digərinə zidd 

fikirlər söyləsələr də, xalqımızın etnik tarixinin öyrənilməsi problemini aĢkar etməyə 

çalıĢmıĢlar. Azərbaycan xalqının tarixində özünün taleyüklülüyü ilə seçilən bu problemin 

həllində tələsik söylənilən fikir və mülahizələrin böyük mənəvi zərərini, fikir 

sahiblərinin ayrı-ayrılıqda hər birinin elmdə tutduğu sanballı mövqeyini, eləcə də 

yüksək elmi-nəzəri bilik, dərin tədqiqat bacarığı və professionalizm tələb edən bu 

problemin həllində dünya tarixĢünaslığında qəbul və təqdir ediləcək son sözün hələ 

mütləq deyiləcəyini nəzərə alaraq, alimlərimizin öyrənilən sahədə bu gün əldə 

etdikləri əsas nəticələri təqdim edirik.  

Azərbaycan ərazisində təĢəkkül tapmıĢ ilk tayfa ittifaqları, eləcə də bilavasitə 

Manna və Midiya tarixi ilə məĢğul olan tədqiqatçılar (Ġ.Əliyev, Q.MelikiĢvili, 

Ġ.Dyakonov, S.QaĢqay və b.) Azərbaycan xalqının ulu əcdadları olan kutilərin dilini 

Qafqaz-hürri və ya ZaqroĢ-Elam dilləri qrupuna aid edirlər. Lullubu dilinin lüğət 

tərkibindən dövrümüzə gəlib çıxan və "ki-u-ru-um" kimi səslənən ("Allah" 

deməkdir) yeganə sözlə yanaĢı aĢĢur mənbələrində olan onomastik materiala əsasən 

alimlər bu dili də ZaqroĢ-Elam dilləri qrupuna aid edirlər. Urmiyayanı hövzə əhalisinin 

etnik cəhətdən formalaĢmasında e.ə. III minilliyin sonlarından mühüm rol oynayan 

hürrilərin dili isə yenə həmin tədqiqatçıların son araĢdırmalarına görə ġimali Qafqaz 

dillərinin Ģərq qoluna aid edilir və "çox güman ki, kuti tayfalarının da mənsub olduqları 

Nax-Dağıstan dilləri qrupu ilə bir sıra oxĢar struktur cizgilərinə malikdir" (S.QaĢqay, 

Ġ.Dyakonov). Ümumi tarixĢünaslıqda qəbul edilmiĢ bu mülahizəyə qarĢı Azərbaycan 

alimlərindən bir neçəsi özlərinin irəli sürdükləri yeni mülahizə ilə çıxıĢ etmiĢlər. 

Q.Qeybullayev "kutilərin və lullubilərin mənĢəyi"ni "qaranlıq" görsə də, baĢlıca olaraq 

etnonim, omonim və toponimlərə əsasən, eləcə də qonĢuluqda yaĢayan ġumer, Elam, 



356 
 

Urartu sakinlərinin kitabələrində (urartulular hürrilərlə birlikdə Qafqaz mənĢəli xalq 

sayılır) üzə çıxarılan və bəzi alimlər tərəfindən türk mənĢəli sayılan sözlərə görə kutiləri, 

lullubuları və kasları (kaĢĢu, kassi) altay-türk mənĢəli hesab etmiĢdir. Y.Yusifovun fik-

rincə, Cənubi Azərbaycan ərazisində e.ə. IV minilliy in sonu. III minilliyin 

əvvəllərində yaĢayan kuti, lullubi (lullubu), su, turukki və b. tayfalar prototürk olmuĢ, 

qonĢu Ģumerlərlə yaxın ünsiyyətə girmiĢ və Ģumer d ilinə təsir göstərmiĢlər.  

Azərbaycan xalqının etnogenezi ilə məĢğul olan alimlərdən S.Əliyarovun 

fikrincə, türklərin Azərbaycan ərazisində olması haqqında "ən qədim dəlillər" e.ə. I 

minilliyin mixi yazılarında olan turukki və turuxi etnik adları ilə təsdiq edilir. 

Tədqiqatçı, ədəbiyyatda irəli sürülmüĢ bir fikri qeyd etməklə, görünür, ona Ģərik çıxır: 

bu, kenger və ya kener adının (bu adı ġumer tədqiqatçıları belə verir: Ki-Ninder və ya 

Ki-Endi) əslində sumer (ġumer) adını bildirməsi, sonuncu terminin isə həmin adın təhrif 

edilmiĢ akkad ifadəsi olması haqqında mülahizədir. 

Azərbaycanlıların etnik baĢlanğıcında türklərin iĢtirakını tarixi-müqayisəli 

dilçilik vasitəsilə təsdiq etməyə çalıĢan dilçi-alim A.Məmmədov "türk dilləri ilə qədim 

Ön Asiyanın yazılı mənbələri, o cümlədən ġumer dili arasında mövcud olan çoxsaylı 

müĢtərəklikləri" nəzərə alaraq belə bir fikir irəli sürmüĢdür ki, "türktipli dil sistemi və onu 

Zaqafqaziya ərazisində təcəssüm etdirən Azərbaycan dilinin qədim layları mövcud 

baxıĢların qəbul etdiyi kimi eramızın ilk əsrlərinə deyil, daha qabaqlara - ən aĢağısı 3-4 

min il bundan əvvəllərə aiddir". Dilçi T.Hacıyevin daha qəti söylədiyi fikrinə görə, 

"dil sistemlərinin uyğunluğu ən azı onu təsdiq edir ki, 6 min il əvvəl türk dilli etnoslar 

ġumerlə (ən çox da Midiya səmtindən) yaxın mədəni, siyasi, iqtisadi əlaqədə idi". 

Sözsüz ki, bu və ya baĢqa tədqiqatçılar onların mülahizələrini təsdiq edən, bəzi hal-

larda çox da Ģübhə doğurmayan (xüsusilə ġumer-türk leksik paralellərində), bəzi 

hallarda istər-istəməz suallara səbəb olan, bəzən isə yalnız güman kimi qəbul edilə 

bilən dəlil və sübutlar da irəli sürmüĢ, lakin bu mülahizələri dünya tarixĢünaslıq elmində 

qərarlaĢdıra bilməmiĢlər. Buna səbəb olan obyektiv və subyektiv amillər içərisində 

mənbələrin azlığı və bəlkə də yaxĢı öyrənilməməsi ilə yanaĢı, irəli sürülən, bəzən hətta 

maraq doğuran bir sıra mülahizələrin prinsipial elmi-nəzəri baxımdan özünə qəti yer 

tuta biləcək səviyyədə inandırıcı olmamasıdır. Onu da qeyd etməliyik ki, yazılı 

məlumatın çox cüzi, bəzi hallarda isə heç olmaması bu tədqiqatçıların baĢlıca olaraq 

onomastik materiala müraciət etməsinə, ayrı-ayrı qədim xüsusi ad və sözlərin müasir 

dilimizdəki uyğun variantlarını aramasına səbəb olmuĢ, bu isə opponentlər, tədqiqatçılar 

arasında inamsızlıq yaratmıĢdır; belə ki, dilin dinamik olduğunu, onun leksik və səs 

tərkibində zaman keçdikcə yaranan mütləq dəyiĢikliyi, həmin alimlərin istinad etdikləri 

6000 il əvvəlki (və ya bir qədər sonrakı) "prototürk" və ya ilkin (erkən) türk dilinin 

(belə bir dilin mövcudluğu da elmi baxımdan sübut edilməmiĢdir) müasir elm üçün 

qaranlıq olan vəziyyəti, həmin dilin zaman-zaman, özü də sözsüz, köklü dəyiĢikliyə 

uğradığını nəzərə alaraq qədim dillərlə müasir Azərbaycan türk dilinin müqayisəsindən 

doğan fikirləri son elmi nəticə kimi qəbul etmək olmur. Görünür, meydana çıxan 

sualları aradan götürmək üçün Azərbaycanda türk etnosunun çox qədimliyini və bəlkə də 



357 
 

avtoxtonluğunu sübut etməyə çalıĢan tədqiqatçılar daha inandırıcı və sanballı dəlillər 

gətirməli, öz mülahizələrinin doğruluğunu dünya tarixĢünaslığında təsdiq etmək üçün 

yalnız sanballı elmi isbatlara və prinsiplərə əsaslanmalıdırlar. Eyni sözləri 

Azərbaycana türk etnosunun gəliĢini e. I minilliyinə aid edənlərə də Ģamil etmək olar. 

Alimlərin apardığı araĢdırmalar e.ə. I minilliyin əvvəllərində Urmiyayanı hövzədə 

dövlət yaratmıĢ azərbaycanlıların ulu əcdadları mannalıların etnik mənsubiyyətlərini 

hələlik qəti müəyyənləĢdirmək imkanı vermir. Onomastik materiala əsaslanan bir sıra 

tədqiqatçılar (E. Qrantovski, Ġ. Əliyev, R. Bömer və b. ) onların, ―dil və mədəni – 

etnik cəhətdən ZaqroĢ – Elam və hürri etnosları ilə yaxınlığını əsaslandırmağa‖ cəhd 

göstərirlər. Qədim ġərq dilləri və Qafqaz dilləri arasındakı linqvistik əlaqələr 

problemini tədqiq edən Ġ. Dyakonov Manna dövlətinin Diyala çayının yuxarı 

axarınadək cənub əyalətlərinin əhalisini kuti – lullubu etnik qrupuna, Diyala və Kərxa 

çaylarının yuxarı axarındakı əhalini isə kassi etnik qrupuna aid edilir.   

 Bilavasitə Manna tarixi ilə məĢğul olan S. QaĢqay mannalıların etnik 

mənsubiyyətlərini qəti müəyyənləĢdirməsə də hürri tayfalarının Mannanın bütün 

ərazilərində yaĢamaması ehtimalını irəli sürür; belə ki, onun tədqiqinə əsasən, 

Mannanın, xüsusən Ģimal əyalətlərində ―etimologiyası açılmamıĢ  və hürri dili ilə izah 

edilə bilməyəcək toponimik adlar‖ qalmıĢdır.     

 Tədqiqatçıların böyük bir qrupu e.ə. VII əsrdə Mannanı da öz tərkibində 

birləĢdirən Maday (Midiya) dövləti əhalisinin irandilli olduğunu irəli sürür. Bu fikir 

bilavasitə bu dövlətin tarixi ilə məĢğul olan Ġ. Dyakonov, Ġ.Əliyev və b. tərəfindən 

xüsusi tədqiqatlarda araĢdırılır və təsdiq edilir. TarixĢünaslıqda özünə möhkəm yer 

tutmuĢ bu mülahizəyə qarĢı son zamanlar, azərbaycanlıların ulu əcdadlarından olan 

madayların, eləcə də yuxarıda haqqında danıĢılan mannalıların türk mənĢəli olması 

fikri irəli sürülür. Yalnız toponim və antroponimlərin təhlilinə əsaslanan bu 

mülahizənin müəllifləri (Q. Qeybullayev, Y. Yusifov) öz fikirlərini təsdiq etmək üçün 

bəzən ayrı – ayrılıqda maraqlı olan paralellərə istinad etsələr də, bütövlükdə onların 

gətirdiyi faktlar tarixĢünaslıqda artıq özünə elmi vətəndaĢlıq hüququ qazanmıĢ 

konsepsiyanı tam inkar etmək üçün əsaslı deyil. Buna görə də ―Mannada əhalinin 

baĢlıca dili ən qədim türk dili olmuĢdur‖ (Y.Yusifov) və ya ―madaylar Cənubi 

Azərbaycan ərazisində mannalılarla birlikdə eradan əvvəlki minilliklərdə yaĢamıĢ 

kutilərin, lullubilərin, maqların və b. qədim Altay – türk mənĢəli tayfaların 

nəsilləridir‖ (Q. Qeybullayev) mülahizələrini irəli sürən tədqiqatçılar bu fikirlərini 

dəstəkləyən daka ötkəm, tutarlı faktlara, daha əsaslı elmi prinsiplərə istinad 

etməlidirlər. Əks halda, onların qəti hökm irəli sürdükləri mülahizə elmi araĢdırmalar 

zamanı meydana çıxan növbəti fərziyyə səviyyəsindən yuxarı qalxa bilməz.     

Beləliklə, Azərbaycan xalqının və Azərbaycan dilinin forma laĢması 

haqqında indi əsasən iki mülahizən in olduğu aydınlaĢır: 1) Azərbaycan xalqının 

etnogenezində yerli (Qafqaz mənĢəli) etnos larla yanaĢı gəlmə (türkdilli və irandilli) 

etnoslar da iĢtirak etmiĢ, tarixən türkdilli etnoslar böyük üstünlük təĢkil edərək e. XI-XII 

əsrlərində türkdilli Azərbaycan xalqının formalaĢmasına gətirib çıxarmıĢdır; 2) 



358 
 

Azərbaycan xalqı ta qədimdən bu ərazidə yaĢayan yerli türk etnosların və qonĢu 

ölkələrdən gəlib burada məskunlaĢmıĢ, türk dillərində danıĢan
1
 digər tayfaların 

qaynayıb-qarıĢmasından yaranmıĢ, formalaĢma prosesində və sonrakı dövrlərdə onun 

tərkibinə baĢqa dillərdə danıĢan ayrı-ayrı etnoslar, xüsusilə farsdilli tayfalar daxil 

olmuĢdur; Azərbaycan türkləri erkən dövrdən türk (prototürk, erkən türk) dilində 

danıĢmıĢ və heç bir baĢqa xalqdan dönməmiĢdir. 

Əgər birinci mülahizənin tərəfdarları türk etnosunun tarixi Azərbaycan 

ərazisinə ilkin gəliĢini e. I minilliyinin əvvəllərinə aid edirlərsə, ikinci mülahizən in 

tərəfdarlarından bir qis mi türk etnosunun avtoxtonluğunu, digər bir qismi isə onun 

qədimliyini, yəni e.ə. VIII-VII yüzillərdə Cənubi Qafqaza, o cümlədən Azərbaycana 

axıĢan köçəri tayfaların tərkibində gəldiyini irəli sürür. Bu tədqiqatçılar antik 

mənbələrdə "skif', aĢĢur mənbələrində isə "aĢquzay, iĢquzay" adlanan bu tayfaları 

"sak", aĢĢurların "qimirray" (antik mənbələrin "kimmer") adlandırdıqları tayfaları isə 

"kəmər" kimi izah edərək, onların mənĢəcə türk olduqlarını bildirirlər. 

Azərbaycanlıların etnik tarixində mühüm rol oynayan bu tayfaları birinci mülahizənin 

tərəfdarları isə irandilli hesab edirlər. Azərbaycan xalqın ın yaranmasına dair xüsusi 

kitab yazmıĢ M.Ġsmayılovun fikrincə, iĢquz-sak soylarından olan sak-massagetlər "digər 

iĢquz soylarından fərqli" olaraq türk mənĢəli etnoslardır. Skif, sak problemi ilə  

məĢğul olan Avropa və rus tarixçilərin in böyük əksəriyyəti irandilli hesab etdikləri bu 

iki tayfa adını eyniləĢdirsələr də, həmin alimlər arasında sakları irandilli skiflərdən 

ayıran və onları Orta Asiyadan gələn türk hesab edənlər də yox deyil. Bu barədə 

Azərbaycan tarixĢünaslığında da xeyli araĢdırmalar mövcuddur, bu araĢdırmalar sakların 

baĢdan-baĢa irandilli olması fikrini müəyyən dərəcədə sarsıtsa da, gətirilən etnonimik 

paralellərin və onomastik faktların bəzi hallarda mübahisə doğurması yeni əlavə dəlil və 

elmi sübutlar tələb edir. Bu sözləri avtoxton alban tayfasını türk mənĢəli hesab edənlərə 

də aid etmək olar. 

Yeni etnik birlik - Azərbaycan xalqının formalaĢmasında iĢtirak edən etnik 

komponentlərdən biri olan avtoxton albanların bu prosesdə oynadıqları əhəmiyyətli rolu 

nəzərə alaraq, onların etnik mənsubiyyətinin tarixĢünaslıqda əksi məsələsini göstərməyə 

çalıĢaq. 

Albaniya və albanların tarixi ilə bilavasitə məĢğul olan tədqiqatçılardan 

əksəriyyəti (Q.MelikiĢvili, A.ġanidze, K.Trever, F.Məmmədova və b.) ilk dəfə e.ə. IV 

əsrdə baĢ verən hadisələrlə əlaqədar adları çəkilən albanların ġərqi Qafqaz dilləri 

ailəsinin Nax-Dağıstan qrupundan olduqlarını irəli sürürlər. Elmdə hakim olan bu rəy 

konkret alban tayfasının və ya albanların, ya da alban tayfalarından çoxunun türk mənĢəli  

 
1
 Bəzi tədqiqatçılar (məs., T.Hacıyev və b.) erkən orta əsrlərdə Azərbaycana 

axıĢan tayfaların "türk dilində danıĢan tayfalar" adlandırılmasına etiraz edir, belə halda həmin 

tayfaların "bura gəlməzdən əvvəl haradasa assimilyasiya olunduğunu" qeyd edirlər. Sözsüz 
ki, biz, türkdilli və ya türk dilində danıĢan tayfa dedikdə, "haradasa assimilyasiya olunmuĢ" 

və türkləĢmiĢ tayfaları deyil, mənĢəcə türk olan, türk dili dialektlərindən birində danıĢan, 

özünü isə sabir, barsil, xəzər, oğuz və s. adlandıran xalqları və tay faları nəzərdə tuturuq. 



359 
 

olduqları mülahizəsini müdafiə edən Y.Yusifovun, Q.Qeybullayevin, M.Ġsmayılovun və 

baĢqalarının irəli sürdükləri fikirlərə ziddir.  Y.Yusifov "alban" etnoniminin "Albaniyanın 

aborigen (yerli) əhalisinin" danıĢdığı türk dilləri əsasında yarandığını qeyd edirsə də, 

albanların türk mənĢəli olduqlarını bildirən digər tədqiqatçılar (Q.Qeybullayev, 

M.Ġsmayılov və b.) onların e.ə. VII əsrdə saklarla gəldiklərini ehtimal kimi irəli sürür, 

öz gümanlarını aĢağıdakı faktlarla əsaslandırmağa çalıĢırlar: mənĢəyi əsasən saklarla bağlı 

Orta Asiya və Qazaxıstan xalqlarında alban adlı tayfanın olması, albanların əsasən sakların 

məskunlaĢdığı ərazilərdə yaĢadığını göstərən Alban, Alpan toponimlərinin mövcudluğu, 

Moisey Kalankatlının albanları Ģimal xalqı kimi qələmə verməsi, Dion Kassinin 

"mənĢəyini massagetlərdən götürən albanlar" ifadəsi və s. 

Antik Azərbaycan tarixi ilə bilavasitə məĢğul olan Kamal Əliyevin rəyinə 

görə, "alban" etnonimi yerli Qafqaz mənĢəli deyil, gəlmə türk mənĢəlidir (alp - 

qəhrəman, ər). Onun fikrincə, Azərbaycanda "türkləĢmənin baĢlanması" I minilliyin 

əvvəllərində Ģimal-Ģərqdən hərəkət edən nomadların - köçərilərin gəliĢi ilə eyni vaxta 

düĢür. Məhz bu dövrdən baĢlayaraq, Azərbaycan ərazisində "öz üzərlərində ya 

aborigen və ya əsas etibarilə irandilli əhalinin təsirini hiss edən türk dilləri 

daĢıyıcılarının yayılması qeyd olunur". Bir çox tədqiqatçıların (Y.Krupnov, A.ġanidze, 

K.Trever, F.Məmmədova) qarqarları (kərkərləri) Qafqaz mənĢəli hesab etmələrinə 

baxmayaraq, onlan türk etnosu sayan digər alimlərin fikrini müdafiə edən K.Əliyev 

həmin alimlərin gətirdikləri dəlillər sırasına yeni bir ehtimal əlavə edir: e. V-VII 

əsrlərinə aid edilən və bu vaxtadək elmdə əsasən oxunulmamıĢ sayılan Mingəçevir 

yazılarından birini türk dili baxımından oxuyur və bununla alban tayfalarından biri 

olan qarqarların türklüyünü sübut etməyə çalıĢır. Onu da qeyd edək ki, qarqarların türk 

mənĢəli olması haqqında gətirilən dəlillər konkret albanların özlərinin türk 

mənĢəliliyinə dair irəli sürülən dəlil və sübutlardan daha tutarlı olsalar da, elmdə hələ 

əsaslı təsdiqlənməmiĢdir. 

Azərbaycan xalqının ulu əcdadları arasında e.ə. IV yüzildə təĢəkkül tapmıĢ yeni 

dövlət qurumu olan, qaynaqların sərkərdə Atropatın adı ilə bağladığı Atropatenanın əhalisi 

xüsusi yer tutur. Pəhləvi mənbələrində Adurbadaqan, siryani və ərəb mənbələrində 

Azərbaycan adını almıĢ bu ölkə əhalisinin etnik tərkibini araĢdıran və bilavasitə həmin 

dövrün tarixi ilə məĢğul olan tədqiqatçılar (Ġ.Əliyev, S.Qasımova, Ġ.Dyakonov, 

E.Qrantovski və b.) e.ə. IV yüzilin sonu, III yüzildə irandilli Atropaten xalqının təĢəkkülü 

üçün zəmin yarandığını qeyd edir, antik müəlliflərə əsaslanaraq bu xalqı midiyalı ların 

bir hissəsi adlandırırlar. A limlərin rəyincə, erkən orta əsr Cənubi Azərbaycan 

əhalisinin, görünür, bir hissəsinin danıĢdığı və ərəb qaynaqlarında "azəri" adlanan dil 

də, sözsüz ki, Ġran dillərindəndir; lakin mənbələrdəki məlumatın təhlili erkən orta 

əsrlər azəri dilinin fars dilindən baĢa düĢülməz dərəcədə kəskin fərqləndiyini, bir 

çox ləhcə və dialektlərə parçalandığını göstərir.  

Bu məsələ ilə məĢğul olan Q.Qeybullayev atropatenlilərin d ilini 

iranmənĢəli hesab etdiyi azəri dilindən fərqləndirir, Atropaten xalqını "Manna və 

Maday etnoslarının birbaĢa varisi", atropatenlilərin dilini isə "əsrlər boyu davam etmiĢ 



360 
 

etnik prosesin nəticəsində təĢəkkül tapmıĢ türkdilli dil" sayır. Onun fikrincə, orta əsr 

müəlliflərin in (əl-Biruni, Xətib Təbrizi və b.) iĢlətdikləri  ―azərilər, azəri dili‖  

anlayıĢları ilə azərbaycanlılar (atropatenlilər) və Azərbaycan (Atropaten) dili 

anlayıĢları eyni deyildir: "Azəri dili Atropatenanın irandilli əhalisin in dili, 

Azərbaycan dili isə burada yaĢayan və çoxluğu təĢkil edən türkmənĢəli əhalinin d ili 

idi". Bəzi tədqiqatçıların (məsələn, Y.Yusifovun) heç bir elmi dəlil göstərmədən 

mənbələrdə "azəri" adlanan dili türkt ipli saymasına, bu dili "Azərbaycanda qədim 

dövrlərdən bəri" yaĢayan türk etnoslarının "birləĢ məsi nəticəsində yaranmıĢ 

ümumazərbaycan türk dilinə Ģamil" etməsinə baxmayaraq, Q.Qeybullayev, 

görünür, haqlı olaraq ondan əvvəlki baĢqa tədqiqatçıların (B.Miller, S.Qasımova) 

ardınca o dövrün iranmənĢəli "azəri dilinin" əsasən Cənubi Azərbaycan ın Ģimal-

Ģərqində, Ərdəbil mahalında iĢlənild iyini qeyd etmiĢdir. Dövrün tədqiqatçıları art ıq 

XIV yüzildə yalnız kiçik bir ərazidə qalmıĢ  və öz yerin i türk-Azərbaycan dilinə 

vermiĢ "Ərdəbil azəricəsi" və ona yaxın d ialektlərin Sasanilərin hakimiyyətdə 

olduqları və sonrakı yüzillərdə "Cənubi Azərbaycanın görünür bütün Ģərq 

hissəsində" yayıldığını göstərmiĢlər. Bunu X yüzilin 70-80-ci illərində 

Azərbaycanda olmuĢ əl-Müqəddəsinin Ərdəbilin dağ kəndlərində 60 dildə 

danıĢıldığı haqqındakı məlumat ı da təsdiq edir.  

Eramızın III əsrindən baĢlayaraq bizə məlum mənbələr türkd illi tayfaların  

Azərbaycan ərazisinə hücumları haqqında məlumat verir. Bu hücumları həmin 

tayfaların A zərbaycana ilk gəliĢi kimi qiynıət ləndirən birinci mülahizən in 

tərəfdarlarından (Ġ.Əliyev, Y.Cəfərov və b.) fərq li olaraq A zərbaycanda türk 

etnosunun qədimliyi və ya yerliliy i mülahizəsinin tərəfdarları (Q.Qeybullayev, 

M.Ġsmayılov və b.) bu hadisəni türkmənĢəli tayfaların Azərbaycan ərazisinə ikinci 

gəliĢi adlandırırlar (b irinci gəliĢ, yuxarıda qeyd etdiyimiz kimi, e.ə. VIII -VII 

əsrlərdə saklarla əlaqələndirilir).  

V əsrin əvvəllərində türkdilli tayfaların Cənubi Qafqaza axını güclən ir. 

Sonrakı iki əsrdə baĢ verən hadisələr, xüsusilə VII yüzilin 20-ci illərin in sonunda 

xəzərlərin Azərbaycanda qərarlaĢa bilməsi, Qafqazdilli və irandilli əhaliyə nisbətən 

buradakı türkd illi əhalin in xüsusi çəkisin in daha da artmasına səbəb olur.  

Beləliklə, VII yüzilin ortalarına yaxın baĢlayan ərəb yürüĢləri ərəfəsində 

tarixi Azərbaycan ərazisində həm Ģimalın, həm də cənubun aran yerlərində 

məskunlaĢ mıĢ xəzərlər, q ıpçaqlar, sabirlər və b. türkdilli əhali ilə yanaĢı 

Albaniyanın Qafqazdilli xalqları, eləcə də irandilli azərilər, tatlar, talıĢlar, kürd lər 

və b. yaĢayırdılar. Tədqiqatçılar (K.Əliyev) Qafqazdilli əhalinin əsasən Kürdən 

Ģimala və cənuba doğru uzanan ərazin i tutduğunu, irandilli əhalin in baĢlıca olaraq 

Azərbaycanın Ģərqindən AbĢeron və Xəzərsahili xətt daxil o lmaqla 

AtropatenaqarıĢıq Ġran yaylasınadək olan ərazidə yaĢadığını, türkd illi əhalin in isə 

əvvəlcə Kür-Araz çayları arasında və daha cənub vilayətlərdə məskunlaĢdığını 

qeyd edirlər. 

V-VII yüzillərdə tarixi Azərbaycan ərazisində baĢ verən siyasi hadisələr 



361 
 

zəminində əhalinin  etnik tərkib indəki türkdilli elementin daha da artması 

Azərbaycanın baĢdan-baĢa türkləĢməsi prosesinin "ərəblər siyasi səhnəyə 

çıxmazdan çox əvvəl, hələ Sasanilər imperiyası daxilində" (Z.Bünyadov) 

baĢlanmasına səbəb olmuĢdu. Z.M.Bünyadovun araĢdırmalarına görə "ərəblərin 

Azərbaycanı istila edib burada məskən salmaları əvvəllərdə bu prosesi dayandırdı, 

Lakin az sonra ərəblərlə türklərin assimilyasiyasının baĢlanması bu prosesi 

sürətləndirdi, həm də o dərəcədə ki, cəmi yüz ildən sonra bu proses çox geniĢ vüsət 

aldı". 

Bu dövr Azərbaycanının etnik vəziyyəti VII yüzilə aid ərəb mənbəyində 

qorunub saxlanılmıĢ nadir və qiymətli bir məlumatla da təsdiq olunur; rəvayətə 

görə, ilk Əməvi xəlifəsi I Müaviyə (661-680) qədim tarixə yaxĢı bələd olan  Abid 

ibn ġəriyə əl-Curhumidən soruĢmuĢdu: "Türklər və Azərbaycan nə deməkdir?" 

Abid cavab vermiĢdi: "Azərbaycan qədimdən türklərin məskunlaĢdığı torpaqdır".  

Dilçi-alim V.Aslanovun yazdığına görə, "islamın zühurundan əvvəl 

yarandığını güman etdiyimiz "Kitabi-Dədəm Qorqud" dastanlarının varlığı, ürək 

oxĢayan və almma sözləri çox olan bayatı-lanmız, laylalarımız, müxtəlif mərasim 

mahnıları bizə haqq verir ki, eramızın I min illiyində Azərbaycanda Ģifahi ədəbi 

dilin və bu dildə zəngin Ģifahi ədəbiyyat nümunələrinin olduğu fikrin i bir daha 

təsdiq edək". 

BaĢqa bir d ilçi-alim Q.VoroĢilin fikrincə,"ən geci VII əsrin sonlarında 

vahid Azərbaycan xalqın ın formalaĢ ması ilə əlaqədar olaraq ümumxalq 

Azərbaycan dili də meydana gəlir. Lakin bu dil əvvəlki əsrlərdə də ümumünsiyyət 

vasitəsi idi". 

"Azərbaycan tarixi" dərsliyindəki xüsusi bölmədə Azərbaycan xalqının  

təĢəkkülü haqqında mülah izəsini irəli sürən Y.Yusifov  yazır: "Ölkədə baĢ verən 

siyasi və dini hərc-mərclik Azərbaycan türklərinin (alban və azərbaycanlıların) türk dili 

əsasında vahid xalq kimi birləĢməsinə Ģərait yaratdı. Köhnə dinlərə sitayiĢ forması 

Azərbaycan xalqının ideoloji dünyagörüĢünü təĢkil etmiĢdi. Azərbaycan dili və xalqının 

təĢəkkülü III-VII əsrlərdə baĢ vermiĢ, VII-VIII əsrlərdə baĢa çatmıĢdı. Bu zaman 

Azərbaycanda gedən dini mübarizə artıq sona yetmiĢdi".  

Azərbaycanda türk etnosunun avtoxtonluğunu qəbul edən Q.Qeybullayevin 

fikrincə, "VII əsrdən sonra Azərbaycan xalqının və onun dilinin formalaĢması prosesi 

daha da intensivləĢərək təqribən X əsr üçün baĢa çatır, bunu artıq Qətran Təbrizi 

yaradıcılığında onun (türk dilinin), bəzi leksik elementlərinin əks olunması faktı sübut 

edir". 

VII yüzili "türk etnosunun Cənubi Qafqaza yayılmasının zirvəsi" sayan 

S.Əliyarov türk tayfalarının məhz bu vaxt, demək olar, bütün Albaniya vilayətlərində 

məskunlaĢdığını qeyd edərək yazır: "Etnogenez prosesi məcrasına bütün əsas 

komponentlərin - dini və etnik mənsubiyyətlərindən asılı olmayaraq tayfa və xalqların 

geniĢ cəlb edilməsini bu dövrün səciyyəvi xüsusiyyəti hesab etmək lazımdır". Onun 

fikrincə, "yeni etnik birlik olan Azərbaycan xalqının təĢəkkülünü VII-IX əsrlərə aid 



362 
 

etmək olar". 

Xalqımızın təĢəkkül tarixi haqqında yazan tarixçilərdən M.Ġsmayılov da artıq 

VII yüzildə "Azərbaycanda ümumxalq danıĢıq dilinin" - Azərbaycan türk dilinin 

formalaĢmasının baĢa çatması fikrini irəli sürür. 

K.Əliyevin tədqiqatına görə, Azərbaycan ərazisində baĢlanan türkləĢmə prosesi 

XI yüzil daxil olmaqla həmin əsrin sonunadək davam etmiĢdir. Onun fikrincə, "yalnız 

bu vaxtdan bütün Azərbaycan üçün ümumi türk dili qərarlaĢmıĢdır".  

Azərbaycan ərazisində türkdilli Azərbaycan xalqının formalaĢmasını XI-XII 

yüzillərə aid edən tədqiqatçılar (Ġ.Əliyev, Y.Cəfərov və b.) bu hadisəni türkdilli 

tayfaların kütləvi yürüĢləri, eləcə də ölkədə mövcud olan "ərazi, iqtisadi və dini 

ümumiliklə" bağlayırlar. 

Qeyd etməliyik ki, üçcildlik "Azərbaycan tarixi"nin I cildində öz əksini tapmıĢ 

təsəvvürə görə, "...XIII əsrdə türk dilində danıĢan köçəri tayfaların buraya (Azərbaycan 

ərazisinə - N. V.) gələn güclü dalğası azəri, aran və baĢqa dillərin sıxıĢdırılması və 

Azərbaycan dilinin tamamilə qələbə çalması üçün Ģərait yaratdı".  

TürkləĢmənin XI-XII əsrlərdə baĢlandığını qəbul etməyin "səhv" fikir 

olduğunu qeyd edən akademik Z.Bünyadov yazırdı: "TürkləĢ mə prosesi yalnız türk 

aborigenlərin in (burada ilk orta əsrlərdə Azərbaycana gəlmiĢ türklər nəzərdə 

tutulur, - N.V.), cənubdan gələn oğuzlar və Ģimaldan gələn qıpçaqlarla qarıĢması 

nəticəsində, bunların assimilyas iyasından sonra baĢlandı və getdikcə sürətlənib XI-

XII əsrlərdə qurtararaq, Azərbaycan və Arran ərazisində müasir Azərbaycan 

millət ini əmələ gətirən türkd illi A zərbaycan xalqının təĢəkkül tapması ilə  

nəticələndi". 

Beləliklə, demək olar ki, bütün tədqiqatçılar A zərbaycan xalqının  

həyatında baĢ verən taleyüklü hadisənin - xalq ımızın və dilimizin formalaĢması 

prosesinin məhz b izim eranın I minilliy ində getdiyini təsdiq etsələr də, bu prosesin 

baĢlanğıc və baĢa çatma vaxt larında fikir ayrılığı vard ır. 

Yeni etnik birliyin - bugünkü türkdilli A zərbaycan xalq ının eramızın I 

minilliyinin məhz hansı yüzilində təĢəkkül tapdığını dəqiqləĢdirməkdən ötrü, bu 

birliy in yaranması üçün vacib olan Ģərtlərin - dil, ərazi, mədəniyyət vahidliyinin, 

məhəlli iqtisadi əlaqələr ümumiliyin in nə vaxt baĢ verdiyini müəyyənləĢdirmək 

lazımd ır. 

Tarixi və coğrafi qaynaqlardakı çoxsaylı faktların , eləcə də onomastik və 

folklor materialının tədqiqi sübut edir ki, art ıq VII yüzilin sonlarında, yəni 

ərəblərin Azərbaycanda hegemon qüvvəyə çevrilməyə baĢladığı, Ģimallı-cənublu 

torpaqlarımızın Xilafət tərkib inə daxil ed ild iyi dövrdə türkdilli, irandilli və 

Qafqazdilli o lan Azərbaycan əhalisi içərisində funksional birincilik türk dillərinə 

məxsus idi. Doğrudan da, Xilafətin Ģimal vilayətlərindən olan Arran və 

Azərbaycanın əhalisinin etnik tərkibi haqqında məlumat verən ərəb mənbələri 

burada müxtəlif dillərdə danıĢan onlarla tayfaların yaĢadığından xəbər versələr də, 

Azərbaycanın, yuxarıda qeyd etdiyimiz kimi, "ta qədimdən türklərin ölkəsi" 



363 
 

olduğunu da bildirirlər.  

Görünür, buna, hələ ərəb yürüĢləri ərəfəsində baĢqa türkdilli tayfaların  

Azərbaycana olan axının ın güclənməsi ilə yanaĢı ərəb mənbələrində çox vaxt  

"türk" adlandırılan xəzərlərin burada müəyyən müddət siyasi üstünlük əldə edə 

bilməsi də təsir göstərmiĢdi. Türk dilin in Azərbaycanın müxtəlif dill i və ləhcəli 

xalq ları arasında ünsiyyət dilinə çevrildiyi həmin dövrdə ərəb iĢğalının baĢlanması,  

ərəblərin xəzərlərlə bir əsri adlayan arasıkəsilməz hərbi münaqiĢələri, Abbasilərin 

hakimiyyətə gəlməsilə Azərbaycana köçürülən (və ya köçən) ərəblərin sayın ın 

artması və nəhayət, islamlaĢ ma və müəyyən yerlərdə qriqoryanlaĢmanın getməsi 

burada baĢlanmıĢ türkləĢ mə prosesini bir qədər ləngitdi. Azərbaycanlılar arasında 

əvvəlki iĢğalçıların fars dili ilə yanaĢı xüsusilə IX yüzildən bəri yeni iĢğalçıların 

ərəb dili də özünə yer etməyə baĢladı.  

Özündən əvvəl yaĢamıĢ müəlliflərin məlumatını sistemləĢdirmiĢ Yaqut əl-

Həməvi (XIII əsrin əvvəlləri) Azərbaycanda o vaxt iĢlədilən dili "əl-azriyyə (azəri, 

azərb i)" adlandırırd ı. Bərdə (yəni Arran) nahiyələrində iĢlədilən Arran dilindən, 

Qafqazda yayılmıĢ müxtəlif yerli dillərdən söhbət açan əl-Ġstəxri (X əsrin 20-30-cu 

illəri) A zərbaycan, Arran və Ermənistanda fars və ərəb dillərinin rəsmi d il kimi 

iĢləndiyini qeyd edir. Ondan az sonra Azərbaycana səyahət edən Ġbn Havqəl Qabh 

(Qafqaz) dağlarında 360 dildə danıĢıldığ ını xəbər verərək yazır: "Mən bunu bir çox 

kənddə olub, hər kəndin azəri və fars dillərindən baĢqa öz dilin in olduğunu 

görənədək inkar edirdim". Gördüyümüz kimi, azəri dilin i fars dilindən fərqləndirən 

Ġbn Havqəl həmçin in təsdiq edir ki, Qafqazdakı ərəb iĢğal dairəsində yaĢayan 

xalq ların rəsmi ünsiyyət dili fars və ərəb dillərid ir. Ġbn Havqəl yazır: "Lakin ərəb 

dilində danıĢanlar azdır. Farsca danıĢanlar isə ərəb dilini baĢa düĢmürlər. Ərəb 

d il ində  fəsih danıĢanlar tacir və mülk sahiblərid ir. Ərminiyənin ucqarla rında və 

buna bənzər yerlərdə yaĢayan tayfalar üçün baĢqa dillər də mövcuddur. Dəbil və 

onun nahiyələrin in əhalisi erməni dilində, Bərdə əhalisi isə Arran dilində danıĢır". 

X əsrin 70-80-ci illərində Azərbaycanda olmuĢ əl-Müqəddəsinin məlumat ına görə, 

Ərdəbilin dağ kəndlərində 60 d ildə danıĢırlar . Arranda arran dilində danıĢıldığ ını 

xəbər verən müəllif yerli əhalinin fars dilində xorasanlılar kimi danıĢdığını, lakin 

onları an lamaq mümkün olduğunu da qeyd edir.  

MəĢhur ərəb səyyah-coğrafiyaĢünası və tarixçisi əl-Məsudinin (X əsr) 

yazdığına görə, Qafqazda hər birinin öz hökmdarı və baĢqalarının anlamadığı dili 

olan 72 xalq yaĢayır. 

Ərəb mənbələri (əl-Bəlazuri, Ġbn Xordadbeh və b.) iĢğal dövründə "ta 

qədimdən türklərin məskun olduğu" Azərbaycan ərazisində ərəblərin fəth etdikləri 

yerlər sırasında Taylasanın (TalıĢanın), yəni talıĢların yaĢadığı yerin  də adını 

çəkirlər. 

Tarixçi ət-Təbərin in Dərbəndin alınması ilə əlaqədar yerli dağlılar (qabci-

qafqazlı) və gəlmə, "qərib" ermənilər haqqında olan məlumatı da o dövr 

Azərbaycanında yaĢayan xalqların etnik tərkibin i müəyyənləĢdirmək baxımından 



364 
 

maraqlıdır: "Həmin dağların yamaclarında olan ölkədə elə hündür yerlər var ki, 

ermənilər o yerlərdə az qalırlar, çünki onlar onun ətrafında yaĢayanlardandır, özləri 

də gəlmədirlər". 

ĠĢğal prosesində ərəblərlə azərbaycanlılar arasında bağlanılan müqavilədə 

Balasakan və Savalan kürdlərinin adlarının çəkilməsi Ģimalın və cənubun bu 

yerlərində o dövrdə kürd məskənlərinin o lmasından xəbər verir. 

IX-X əsr müəllifləri (əl-Bəlazuri, əl-Məsudi, əl-Ġstəxri) hələ iĢğal 

ərəfəsində Gəncə və Tiflis arasındakı yerlərdə yaĢayan, ərəb mənbələrində əs -

siyavurdiya (erməni mənbələrində sevordik) ad landırılan, "qanun-qayda bilməyən, 

qaçaq-quldurluqla məĢğul olan" tayfanın da adını çəkirlər. Tədqiqatçılar 

(V.F.Minorski) onlan bizanslıların "sabarta əsfələ" (ağ sabartlar) adlandırdıq ları və 

türk hesab etdikləri macarlarla bağlayır, onların VIII əsrin  ortalarında, peçeneqlərin 

hücumundan sonra mərkəzi indiki Tovuz o lan, Gəncə ilə Tiflis arasındakı ərazidə 

məskən saldıqları, sonralar qriqoryanlığı qəbul edib erməniləĢdiklərini güman 

edirlər. Mənbələrə görə, VI əsrin ortalarında köçəri avarların təzyiq i ilə Ağstafa ilə 

ġəmkir arasında məskən salmıĢ türkdilli döyüĢkən sabir tayfaları, görünür sonradan 

xristianlığ ı qəbul etmiĢ, ərəblər burada möhkəmləndiyi dövrdə isə artıq 

erməniləĢmiĢdilər. Elə buna görə də X əsrdə Azərbaycanda olmuĢ əl-Ġstəxri əs-

siyavurdiya tayfasını erməni cinsindən (sınf) olan "pozğun adamlar" kimi təqdim 

etmiĢdi. 

Ərəb mənbələrin in tarixi A zərbaycan əhalisin in etnik tərkib i və danıĢdığı 

dil haqqında bu məlumatı, yəni yerli əhalin in azəri və arran d ilindən baĢqa, 

xüsusilə ucqar və dağ rayonlarında onlarla (həmin mənbələrdə iĢlədilən 60 -70 (72) 

və ya 360 rəqəmləri, sözsüz ki, dəqiq olmayıb, yaln ız çoxluğa iĢarədir) dildə 

danıĢması, eləcə də fars və ya ərəb dillərin i bilməsi tədqiqatçılar arasında müxtəlif 

rəylərə səbəb olmuĢdur. Bəzi alimlər (məsələn, Z.Bünyadov) belə bir ehtimal irəli 

sürmüĢlər ki, "ola bilsin, Arran əhalisinin bir h issəsi (albanlar) çox tez ərəbləĢ məyə 

məruz qalıb ərəblərlə qaynayıb-qarıĢ mıĢ, sonralar isə səlcuq türkləri gəldikdən 

sonra ərəblərlə birlikdə türkləĢməyə məruz qalmıĢlar. Arranın dağ rayonlarında 

yaĢayan albanların digər bir hissəsi isə erməniləĢ məyə məruz qalmıĢlar". Eyni 

materialı araĢdıran tədqiqatçılar (məsələn, Y.Yusifov) "Azərbaycanın Dərbəndə 

kimi ərazisində nə farslaĢma, nə də ərəbləĢ mə o lmamıĢdı" nəticəsinə də gəlmiĢlər.  

Yerli əhali arasında ərəb və fars dillərin in iĢlədilməsin i islamın burada 

yayılması ilə əlaqələndirən Y.Cəfərovun fikrincə, IX-X əsrlərdə albanlar arasında 

baĢlayan "kütləvi islamlaĢ ma prosesi nəticəsində çox mühüm hadisə baĢ verdi: 

udindilli alban əhalisinin islamlaĢması onun ərəb və fars dillərinə keçməsinə səbəb 

oldu". Yenə onun yazdığına görə, bu, "ġimali Afrikadan Orta Asiyayadək ərəblərin 

iĢğal etdikləri hər bir ölkədə gedən obyektiv və qanunauyğun etnosiyasi proses" 

idi. 

Qeyd etməliyik ki, müsəlman mədəniyyətinin yüksək səviyyəyə qalxdığ ı, 

tədqiqatçıların " müsəlman intibahı" dövrü adlandırdığı X yüzildə islamı qəbul 



365 
 

etmiĢ hər bir müsəlman, hər Ģeydən əvvəl, dini icmanın üzvü, ondan sonra isə bu 

və ya digər yerin sakini, hər hansı xalqın nümayəndəsi olsa da, çox iĢdə əsas amil 

olan dini mənsubiyyət etnik mənsubiyyətə tam üstün gələ bilmədi. Ərəb-müsəlman 

mədəniyyətinin inkiĢafı prosesində iĢtirak edən və islamı qəbul etmiĢ müxtəlif 

millətdən olan xalqlarla ümumi " müsəlman" məfhumu ilə birləĢən Azərbaycan 

əhalisinin müəyyən qismi, mənbələrin məlumat ından göründüyü kimi, bütün 

Xilafət xalq larının ünsiyyət vasitəsinə, kargüzarlıq və elm d ilinə çevrilmiĢ ərəb 

dilini bəzi hallarda, hətta mükəmməl mənimsəsələr də öz ana dillərini də 

yadırğamadılar. Xilafətin "ərəbləĢmiĢ" xalqlarından (suriyalılar, mis irlilər və b.) 

fərqli olaraq islamı qəbul etmiĢ azərbaycanlılar yalnız müsəlmanlaĢdılar. Hətta 

Azərbaycan ərazisində məskunlaĢmıĢ ərəb qəbilələrin in nümayəndələri də tədricən 

öz doğma dil və adətlərini unudaraq həmdin və həmməslək olduqları türk 

əhalisinin art ıq bu dövrdə üstünlük təĢkil edən dilin i, onun həyat və məiĢət tərzini 

qəbul etdilər. Lakin rəs mi (danıĢıq yox) dil kimi obyektiv olaraq Xilafətdə 

Əməvilərin hakimiyyətdə olduqları dövrdə (750-ci ilədək) Sasanilərdən qalma fars 

və yeni siyasi qüvvənin dili o lan ərəb dili, Abbasilərin hakimiyyətinin ilk illərində 

ərəb dili, Ġran Ģuubiyyə hərəkatının gücləndiyi dövrdə isə bu dillə yanaĢı yenidən fars 

dili iĢlənird i. 

XI yüzilin ortalarında Səlcuq yürüĢü zamanı oğuz elinin, XII yüzilin ilk yarısında 

isə qıpçaqların Azərbaycana axını gücləndi. Əksəriyyəti türk-oğuz dili daĢıyıcısı olan bu 

tayfalar çox keçmədən Azərbaycan ərazisində yaĢayan və artıq bir-birinə qovuĢmuĢ 

onlarla türk tayfa və qəbilələri ilə qaynayıb qarıĢdılar. Hələ bu oğuzların gəliĢindən çox 

əvvəl Cənubi Qafqaz, Mesopotamiya və Kiçik Asiya ərazisində oğuz dil qrupuna 

mənsub olan tayfaların (onoğuzların, kəngərlərin və b.) məskunlaĢması səlcuq 

yürüĢündən sonra Azərbaycanın həm Ģimal, həm də cənub hissəsində oğuzdilli türk-

lərin üstünlüyünə, tədricən məhz bu dil qrupunun qalib gəlməsinə, türkdilli Azərbaycan 

xalqının hələ ərəblərin gəliĢi ərəfəsində baĢ layan formalaĢma prosesinin tam baĢa 

çatmasına səbəb oldu. Lakin mənĢəcə türk olan səlcuqların hökmranlığı heç də türk dilini 

Azərbaycan ədəbi dilinə çevirmədi. Fars dilinə üstünlük verən səlcuq hökmdarlarının, 

eləcə də Atabəylərin, ġirvanĢahların saraylarında ünsiyyət yalnız fars dilində idi, 

kargüzarlıq da bu dildə aparılırdı. XII yüzildə belə Xaqani, Nizami kimi dahilərimiz 

məhz buna görə fars dilində yazırdılar
1
. Lakin bu heç də o demək deyildi ki, dövrün 

Ģairləri danıĢdıqları Azərbaycan-türk dilində yazıb-yaratmamıĢlar. XI yüzilin görkəmli 

ədəbi və siyasi xadimi, uzun müddət ġamaxıda, Beyləqanda və Gəncədə dövlət 

iĢlərində çalıĢmıĢ Məsud ibn Namdarın ərəb (arabiyyə), fars (əcəmiyyə), türk (türkiyyə) 

və yerli (zimmiyyə; bəlkə də alban - ?) dillərində Ģeir yazması haqqındakı məlumatı 

bunu təsdiq edir. Onu da qeyd edək ki, XI-XII yüzildə yaĢayıb-yaradan 

sənətkarlarımız (Qətran Təbrizi, Xaqani, Nizami və b.) öz əsərlərində tez-tez türk dili 

mənasında "türki (torki)" məfhumu iĢlətmiĢ, fars dilində yazdıqları əsərlərində yeri  
 

1Fars dilinin geniĢ yayılması səbəbləri haqqında b a x: XV fəsil, § 6, Ədəbiyyat. 



366 
 

gəldikcə onlarla türk-Azərbaycan sözlərindən istifädə etmiĢlər1. 

Beləliklə, gördüyümüz kimi, haqqında bəhs etdiyimiz dövrdə tarixi 

Azərbaycan ərazisində cərəyan edən dil, ərazi, mədəniyyət və iqtisadi əlaqələr vəhdəti 

zəminində yeni etnik birliyin - türkdilli A zərbaycan xalqının təĢəkkülü prosesi baĢa 

çatır. Böyük axınla Azərbaycana gələn oğuz türklərinin bu prosesdə iĢtirakı isə Azər-

baycan türklərinin səlcuq yürüĢlərindən əvvəl baĢlayan formalaĢmasını yalnız 

sürətləndirmiĢdi. 

Bu prosesin baĢa çatması nəticəsində təqribən bugünkü Azərbaycan dilimizdə 

danıĢan və artıq əksəriyyəti təĢkil edən xalqımızın təĢəkkülündən sonra da Azərbaycan 

ərazisində, əvvəllər olduğu kimi, qafqazdilli və irandilli xalqlar yaĢayırdılar. Maraqlı 

burasıdır ki, Azərbaycanın etnik xəritəsi bu gün də min il əvvəlki cizgilərini saxlamıĢdır. 

Bu gün də Azərbaycan torpağında indi "azsaylı xalqlar" adlandırdığımız irandilli talıĢlar, 

tatlar, kürdlər və b., qafqazdilli udinlər, ləzgilər, xınalıqlar, bııduqlar və b. yaĢayırlar. 

Tarixin gediĢatı elə gətirib ki, Sasanilərin və ərəblərin ağalığı dövründə etnik, 

inzibati və coğrafi məfhumları özündə birləĢdirən "Azərbaycan" adı IX-X əsrin 

əvvəllərində Xilafətin zəifləməsi ilə  əlaqədar müxtəlif sülalələrin (yerli və gəlmə) 

baĢçılıq etdiyi ayrı-ayrı feodal dövlətlərinin yaranması ilə inzibati və tədricən etnik 

mənasını itirərək, yalnız coğrafi mahiyyətini saxladı. Tarixi Azərbaycan ərazisində 

yaranan dövlətlər biri digərini əvəz etdi, bu dövlətlərin sərhədləri çox vaxt bilavasitə 

Azərbaycan hüdudlarını aĢaraq bir neçə tarixi ərazini də özündə birləĢdirdi. Beləliklə, 

sərhədlər dəyiĢdi, hökmdarlar dəyiĢdi, yalnız yerli əhali - azərbaycanlılar nə öz simalarını 

(bunu antropoloji araĢdırmalar da sübut edir), nə də öz doğma dillərini dəyiĢdi. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

  

 

 1B a x: XV fəsil, § 6 

 

 



367 
 

 

XV FƏSĠL 

 

XI-XIII ƏSRĠN ƏVVƏLLƏRĠNDƏ AZƏRBAYCAN 

MƏDƏNĠYYƏTĠ 
 

§ 1. MADDĠ MƏDƏNĠYYƏT 
 

XI-XIII əsrin əvvəllərində Azərbaycan mədəniyyəti öz inkiĢafının 

çiçəklənmə dövrünü keçirirdi. Bunu arxeoloji qazıntılardan tapılmıĢ maddi mədəniyyət 

qalıqları da sübut edir. Orta əsr abidələrində, xüsusilə Ģəhərlərdə aparılan qazıntılar 

əvvəlki dövrlərdən fərqli olaraq bu dövrə aid mədəni təbəqələrin daha qalın olduğunu, 

həm də olduqca dolğun və zənginliyini nümayiĢ etdirir. Ġstər yer üzərində 

dövrümüzədək qalmıĢ memarlıq abidələri (Bakı Qız qalası, Naxçıvandakı Möminə 

xatun və Yusif ibn Küseyr türbələri, Pirsaat çayı üzərindəki xanəgah və s.), istərsə də 

qazıntılarda aĢkara çıxarılmıĢ ictimai, dini, müdafiə və yaĢayıĢ tikintilərinin qalıqları 

göstərir ki, bu dövrdə tikinti texnikası xeyli təkmilləĢmiĢ, inĢaat-mühəndis sənətkarlığı 

artmıĢ, tikintidə bədii üslublardan geniĢ Ģəkildə istifadə olunmuĢdur. Bu dövrdə 

iĢlədilən bəzək daĢları və kərpiclər, eləcə də Ģirli kaĢılar yaraĢıqlı binaların tikilməsi 

üçün böyük imkanlar yaratmıĢdı. Hətta müdafiə istehkamlarının belə bədii 

iĢlənməsinə xüsusi diqqət yetirilmiĢdir. Beyləqanın XII əsrə aid aĢkar olunmuĢ qala 

divarı və qala darvaza bürcləri göstərir ki, Ģəhərin müdafiəsini gücləndirmək məqsədilə 

qala divarları biĢmiĢ kərpiclə üzlənmiĢ, onun darvaza bürcləri və darvazanın tağüstü 

hissəsi zəngin dekorativ naxıĢlarla bəzədilmiĢdir. Məlum olmuĢdur ki, bu dövrdə Ģəhərin 

qala darvazaları nəinki bilavasitə müdafiə əhəmiyyətinə malik idi, eyni zamanda 

memarlıq və incəsənət əsəri kimi mühəndis-konstruktiv quruluĢuna, düĢünülmüĢ planına 

və bədii iĢlənməsinə görə dövrünün ən görkəmli memarlıq abidələri ilə müqayisə 

oluna bilər. Gəncə qazıntıları Ģəhərin bu dövr qala divarların ın,  sahil  bəndləri  və  

körpülərinin yüksək memarlıq nümunələri olduğunu bütün aydınlığı ilə aĢkara 

çıxarmıĢdır. Gəncə ustaları arxeoloji ədəbiyyatda "Gəncə hörgüsü" adı ilə məĢhur olan 

xüsusi hörgü üslubundan istifadə etmiĢlər. Belə hörgüdə daĢ cərgələr biĢmiĢ kərpic 

cərgələrlə əvəz olunur və tikintiyə xüsusi yaraĢıq verirdi. ġəhərlərdə müxtəlif tikinti 

materialından (möhrə, çiy və biĢmiĢ kərpic, çaydaĢı, əhəngdaĢı və s.), quraĢdırma hörgü-

lərdən geniĢ surətdə istifadə olunmuĢdur. Beyləqanın ən gözəl məscidi (Mil-Minarə) bu 

dövrdə tikilmiĢdir. Qazıntı materialları göstərir ki, fiqurlu daĢ və kərpicdən, xüsusilə 

kaĢılardan nəinki ictimai və dini binaların, hətta yaĢayıĢ binalarının, həyətlərin, küçə və 

qala darvazalarının bədii iĢlənməsində geniĢ Ģəkildə istifadə olunmuĢdur. Beyləqan 

qazıntıları zamanı aĢkara çıxarılmıĢ daxili həyətlərdən birinin üz divarları fiqurlu 

kərpiclərlə biri digərini təkrar etməyən həndəsi örtüklərlə haĢiyələnmiĢdir. Beyləqan, 

Gəncə, Bakı, Qəbələ Ģəhərlərində aĢkara çıxarılmıĢ quyuağzı örtükləri də daĢ və kərpiclə 



368 
 

bədii iĢlənmiĢdir. ġəhərlərin bu dövr təsərrüfat əhəmiyyətli baĢqa tikintiləri də yüksək 

sənətkarlığı əks etdirir. ġəhərlərin su təchizi qurğuları, kanalizasiya xətləri, sənətkarlıq ocaq-

ları buna gözəl misaldır. Tünglərlə çəkilən mükəmməl s u xətləri bəzən kərpic 

kanalların içərisi ilə qurulur (Qəbələ), bəzən əlavə qövsvari daĢ üzlük (Beyləqan) və 

yaxud kərpiclə (Gəncə) örtülürdü. Beyləqan qazıntılarında üçlük tüngləri və dirsək 

tünglərinə təsadüf edilmiĢdir ki, bu da su kəmərinin ancaq düz xətt boyunca çəkilmədiyini 

göstərir, lazım gəldikdə onu döndərməyə və əsas xətdən qollar ayırmağa imkan verir. 

Gəncədə və Bakıda aĢkar olunan kəhriz su xətləri də yüksək mühəndis sənətkarlıq 

nümunələridir. Beyləqanın kanalizasiya xətti kvadrat kərpiclə tağbənd üsulu ilə 

hörülmüĢdür. Orta əsr ustaları su kanalları və su kəmərlərinə nəzarət etmək, korlandıqda 

təmir etmək və su yolu tutulduqda onu təmizləmək üçün xüsusi hörülmüĢ quyular 

(Gəncə, Bakı, Beyləqan) və yaxud tüngləri özündə birləĢdirən xüsusi küplərdən 

(Qəbələ) istifadə etmiĢlər. Beyləqanda, Qəbələdə sudurulducu hovuzlar, Torpaqqalada su 

ehtiyatı üçün nəzərdə tutulan hovuzların qalıqları aĢkar olunmuĢdur. Əlincəqalada yağıĢ suyu 

toplanan hovuzlar saxlanılmaqdadır. Beyləqanda böyük və kiçik ölçüdə hovuzlar (çalalar) 

və su kəmərləri vasitəsilə bir-birilə əlaqələndirilən tikinti qalığı aĢkara çıxarılmıĢdır. Bu 

tikinti üçün səciyyəvi cəhət onun kvadrat biĢmiĢ kərpic və kirəc məhlu lu ilə  

hörülməsi, bütün hovuz və çalaların  içərisinin  kirəc məhlu lu ilə  suvanmasıdır. Bu 

tikintidə sudan geniĢ istifadə olunduğu Ģübhə oyatmır. Abidənin gözəl simmetrik 

quruluĢu, möhkəm hörgüsü və çox səliqəli suvağı vardır.  

Qazıntılar zamanı Ģəhərlərdə xüsusi anbar otaqları aĢkar o lunmuĢdur. 

Bakıda - ĠçəriĢəhərdə beĢ, ġamaxıda isə altı təsərrüfat küpü olan belə otaqlar 

qalmıĢdır. ġamaxıda küplərdən birində neft qalığı tapılmıĢdır. Qazıntı aparılan 

Ģəhərlərin əksəriyyətində (ġamaxı, Bakı, Qəbə lə, Beyləqan və s.) sənətkarlıq 

emalatxanaları, o cümlədən dəmirçixanaların izləri aĢkara çıxarılmıĢdır. Bunların, 

demək olar, hamısında dulus kürələri qalıqları da tapılmıĢdır. Bey ləqanda aĢkar 

olunmuĢ bir dulus kürəsi öz orijinal quruluĢu ilə fərqlənir. Bey ləqanda və Qəbələdə 

kirəc yandırmaq üçün istifadə o lunan kürələr - quyular da aĢkar o lunmuĢdur. 

Qazıntılardan dəmirçi, misgər, zərgər alət ləri, o cümlədən çəkic, kəlbətin, 

iskənə, metal əritmək üçün odadavamlı gildən hazır lanmıĢ qablar, metal qab 

hissələri və bəzək Ģeyləri üçün istifadə olunan qəliblər və s. tapılmıĢdır. Dəmirçilik 

sənətinə nümunə kimi hazırda Gürcüstanın Gelati monastırında bir  tayı saxlanılan 

Gəncə darvazasını misal gətirmək olar; onu 1063-cü ildə yerli dəmirçi usta Ġbrahim 

Osman oğlu hazırlamıĢdı. 

Qazıntılarda xeyli miqdarda kənd təsərrüfatında, dülgərlikdə, tikint idə və 

məiĢətdə iĢlədilən əmək alətlərinə (gavahın, oraq, bel, dəhrə, kətmən, kərki, bıçaq, 

həvəngdəstə, iynə, biz, qayçı, oymaq, miĢar, dart ı və s.) təsadüf olunur. Metal 

qablar (qazan, çıraq, vaz, cam və s.), tikinti materialları (mismar, çənbər, həncama 

və s.) adi tapıntılardandır. Tək və ikid ırnaqlı heyvanlar üçün olan nalla r, ayaqqabı 

nalları art ıq bu dövrdə istifadə edilirdi. Misgərlər müxtəlif qablarla yanaĢı, zəng və 

zınqırov, at ləvazimatı və qadın bəzək Ģeyləri, tərəzi gözləri, çəki daĢları və s. 



369 
 

hazırlay ırdılar. Dövrün zərgər iĢlərindən yadigar olaraq üzük, bilərzik, s ırğa, 

medalyon, sancaq və s. nümunələrin i qeyd etmək olar. Bunların hamısı texn iki və 

bədii cəhətdən yüksək sənətkarlıqla hazırlanmıĢdır.  

ġəhərlərdə aparılan qazıntıların XI-XII əsrin əvvəllərinə aid mədəni 

təbəqələri silah tapıntıları ilə  də zəngindir. Müdafiə, əlbəyaxa döyüĢ, hücum silah 

növləri, demək o lar ki, bütün Ģəhərlərdən tapılmıĢdır. Bunlara zireh , xəncər, qılınc, 

cida, nizə, mizraq, ox ucluqları misal göstərilə bilər. Ox ucluqları rombvari, tilli və 

yarpaqvari, nizələr yarpaqvari formadadır.  

DaĢiĢləmə sənətkarlığ ına nümunə olaraq çox səliqə ilə yonulmuĢ 

sütunaltlıqlarının  (Gəncə), pəncərə Ģəbəkəsinin (Beyləqan) va demək o lar, bütün 

Ģəhər qazıntılarından tapılan q iymətli daĢlardan hazırlanmıĢ üzük, üzük qaĢları, 

asmaların ad ını çəkmək olar. Bey ləqanda aĢkar edilmiĢ bir kiçik daĢ lövhə üzərində 

kufi xət lə on iki imamın ad ı yazılmıĢdır.  

Əvvəlki dövrlərdə olduğu kimi, bu dövrdə də qazıntılardan tapılan ən 

kütləvi material saxsı məmulat ıdır. Bu dövrdə saxsı qab və kərpic-kirəmit biĢirilən 

kürələr nəinki daha təkmil quruluĢa malik o lmasına, həm də müxtəlifləĢ məs inə 

görə nəzəri cəlb edir. Kürələrin müxtəlifliyi, yəqin ki, onlar ın cürbəcür qab və 

tikinti materialları (Ģar-konusvari qablar, Ģirli qablar, Ģirsiz qablar, kərp ic, kirə mit 

və s.) biĢirmək üçün is tifadə edilməsindən, baĢqa sözlə desək, kürələrin bir növ 

ixt isaslaĢmasından irəli gəlirdi. XI-XIII əsrin  əvvəllərində dulusçuluqda baĢ  vermiĢ 

ən böyük texniki nailiyyətlərdən biri su kəməri borularının (tünglərin), kaĢı və 

bəzək kərp iclərin in, gil məhəccərlərin və s. istehsalına baĢ lanmasıdır. Bu dövrdə 

dulusçuların ustalıq məharət i xüsusilə saxsı qab istehsalında özünü daha qabarıq 

Ģəkildə büruzə verir. Əvvəllər məlum olan saxsı qab növləri daha da 

müxtəlifləĢmiĢ, dövrün dəbinə uyğun olaraq formasında müəyyən dəyiĢiklik 

yaranmıĢ, ən əsası, onların naxıĢı çox zənginləĢmiĢdir. ġirsiz qablardan aftafa və 

bardaqların çiyin hissəsinin hazırlanmasında naxıĢlı gil qəlib lərdən geniĢ istifadə 

olunması bunu gözəl nümayiĢ etdirir. Maraqlı burasındadır ki, belə qablardakı və 

qəliblərdəki naxıĢlar bir-birin i təkrar etmir. Deməli, ustalar kütləv i istehsala nail 

olmaqla bərabər, çeĢid müxtəlifliyinə də böyük səy göstərmiĢlər. Ayaqlı qablara da 

ilk dəfə bu dövrdə təsadüf edirik. Adətən müsəlmanların matəm məclislərində 

istifadə edilən "gülabdan" adlanan qablar da bu dövrün məhsuludur. Beyləqandan 

tapılmıĢ bir ədəd bardaq biĢirild ikdən sonra üzəri qara mürəkkəblə (tuĢla) baĢdan-

baĢa yazılmıĢdır. BaĢqa növ qablar da (çıraqlar, Ģar-konusvari qablar, qazan lar, 

küplər və s.) formalarının kamilləĢməsi və naxıĢlarının zənginliy i ilə əvvəlki 

dövrlərin qablarından fərq lənirlər.  

Böyük təbəddülat Ģirli qabların naxıĢlanmasında baĢ verir. Bu əsrlərdə 

Ģirli qab istehsalı bədii sənətkarlığın müstəqil sahələrindən birinə çevrilir. ġirli qab 

istehsalı elə bir kütləv i Ģəkil alır ki, xırda və orta biçimli qablar, hətta küp kimi 

böyük qabların belə bəzi nümunələri baĢdan-baĢa Ģirlə örtülürdü. Beyləqan 

qazıntılarında, hətta od üstünə qoyulan bəzi qazanların da Ģirlə örtülmüĢ nümu -



370 
 

nələrinə təsadüf edilmiĢdir. ġirsiz qablarda olduğu kimi, bu dövrün Ģirli qablarında 

da keyfiyyət, forma mükəmməlliyi və bədii quruluĢca gözəllik özünü daha 

aydınlığı ilə göstərir. Cızma xət lərdən, qazıma xət lərdən, müxtəlif rənglərdən və 

hətta rənglərin üstündən cızma çəkməklə elə zəngin naxıĢlar yaratmıĢlar ki, bunlar 

indi də insanı öz gözəlliy i ilə valeh edir. Qabın qırmızı fonunda yaĢıl rəngli 

lentlərlə haĢiyələnmiĢ və parlaq qurğuĢun Ģiri altından anqobun ağ rəngini əks 

etdirən həndəsi naxıĢlar A zərbaycan üçün daha səciyyəvidir. Bu üslubda 

hazırlanmıĢ qablarda Beyləqan ustalarından Xəttab, Yusif, LəĢkəri, Əbül-Qasım, 

Həsən və Həmzənin adına təsadüf edirik.  

Azərbaycanın dulusçu ustaları qələm və fırçadan getdikcə daha sərbəst 

istifadə etməyə nail olur, müxtəlif həndəsi, nəbati və təsviri naxıĢların kompozisiya 

və elementlərini əlaqəli Ģəkildə çəkmək, istər rəsmlərin formasın ı və istərsə də 

rənglərin i lazımi dəqiqliyi ilə vermək imkanı əldə edirlər, hətta müxtəlif heyvan və 

quĢ təsvirləri, ov və oyun səhnələri yarada bilirlər. Qablarda həndəsi və nəbati 

naxıĢların hesaba gəlməyən müxtəlifliyi, istifadə olunmuĢ Ģirlərin ürəkaçan 

rəngarəngliyi ilə bərabər, A zərbaycan təbiətindən götürülmüĢ heyvanlar aləmin in 

təsvirlərinə - ceyran, maral, qulan, vaĢaq, Ģir, dağ keçisi, dovĢan və s., habelə quĢ 

və balıq təsvirlərinə hər addımbaĢı təsadüf edirik. Maraqlıd ır ki, bu dövrdə dulusçu 

rəssamlar bu heyvanların, demək o lar ki, hamısını təbii və canlı Ģəkildə verə 

bilmiĢlər; ceyran, maral və dovĢanda çeviklik, oynaqlıq, zəriflik, ürkəklik kimi 

xüsusiyyət özünü göstərdiyi halda, vaĢaq və Ģirdə yırtıcılıq, dəhĢətlilik, qüvvətlilik, 

vəhĢilik və bu qəbildən olan digər xüsusiyyətlərin əks etdirilməsi üçün hər cür cəhd 

göstərmiĢlər. Eləcə də caynaqlı yırtıcı quĢlar - Ģahin, qartal və s. gözəllik rəmzi 

olan qırqovul və tovuz quĢundan fərqləndirilmiĢdir. Ustalar bu və ya digər naxıĢlar 

və təsvirin daha təsirli və canlı olması üçün rəng dekoru və texniki üsullardan 

məharət lə istifadə et miĢlər. Ornament-naxıĢ yaradıcılığı orta əsrlərin sonrakı dövr-

lərində də heç bir vaxt  təkrar olunmayan səviyyəsinə yüksəlir.  

Azərbaycanda XI əsrdən baĢlayaraq Ģirli qabların bəzilərinin altına ustalar öz 

möhürlərini basmıĢlar. Möhürlü Ģirli qablara qazıntı aparılmıĢ bütün Ģəhərlərdə 

(Beyləqan, Gəncə, Qəbələ, Bakı, ġamaxı, ġabran və s.), bəzi yaĢayıĢ yerlərində 

(Bəndovan, QuĢqona, Köhnə Vayxır və s.), qalalarda (Gülüstan) təsadüf olunmuĢdur. 

Beyləqanda və Qəbələdə möhürlərin özləri də tapılmıĢdır. Dulus möhürlərinin 

əksəriyyətinin Ģəkilləri həndəsi fiqurlardan, göy cisimlərinin Ģərti iĢarələrindən, bəzən 

isə heyvan və quĢ təsvirlərindən (Qəbələ, Bakı, Bəndovan) ibarətdir. Maraqlıdır ki, 

Cənubi Qafqaz ölkələri içərisində Ģirli qabların altına möhür vurmaq Azərbaycan üçün 

səciyyəvidir və yəqin ki, bu təsadüfi olmayıb müəyyən ictimai köklərlə bağlıdır. 

Möhürlər Ģəkil etibarilə bir neçə qrupa ayrılır. Lakin hər qrupun daxilində fərqləndirici 

detallara təsadüf etmək mümkündür. Bu detallara görə möhürlərdəki dəyiĢiklikləri və 

inkiĢafı izləmək olur. Möhürlər zəngin naxıĢlı və böyük ustalıqla hazırlanmıĢ qablarla 

birlikdə, bəzən sadə naxıĢlı qablara da vurulmuĢdur. Hər halda qablara möhür vurmaq 

halları təkcə qabın keyfiyyətindən asılı olmamıĢdır. Eyni tip möhürlə bəzən müxtəlif naxıĢlı, 



371 
 

hətta müxtəlif texniki üsulla iĢlənmiĢ qablar, bəzən isə əksinə, müxtəlif tip möhürlə eyni 

texniki üsulla iĢlənmiĢ qablar möhürlənmiĢdir. ġirli qabların altına möhür vurmaq XI-

XIII əsrin əvvəllərində daha geniĢ yayılmıĢdı.  

Arxeoloji qazıntılardan tapılan saxsı məmulatının böyük bir qrupunu fayans 

qablar təĢkil edir. Fayans qabların əsas istehsal mərkəzləri, elmi ədəbiyyatda bir ənənə 

olaraq, Ġranın Rey və KaĢan Ģəhərləri hesab olunur. Lakin Azərbaycan Ģəhərlərində 

qazıntılar zamanı tapılan fayans qablar o qədər çoxdur ki, bunların hamısını gətirilmə 

hesab etmək səhv olardı.  

Qazıntılardan tapılmıĢ fayans qablar müxtəlifdir. Bunlar forma etibarı ilə boĢqab, 

kasa, bardaq, aftafa, küpə, heyvan və quĢ fiqurlarından ibarətdir. Qabların gili ağ və 

çəhrayı rəngdədir. Əsasən, kobalt Ģiri ilə örtülmüĢ və yaxud ağ qalay Ģiri fonunda tünd-

göy və bənövĢəyi zolaqlarla həndəsi, nəbati, heyvan təsvirləri ilə naxıĢ lanmıĢ qablar, ən 

çox isə kobalt və zər naxıĢlı qablar tapılır. Sonuncular nəbati rəsmlərlə naxıĢlanmıĢ və 

yaxud onların üzərində müəyyən səhnələr təsvir olunmuĢdur. Məsələn, heyvanların qaçıĢ-

ması, at üstündə qız təsviri, quĢların döĢ -döĢə dayanması, təmtəraqla bəzədilmiĢ fil, 

tovuz quĢu, əjdahaların mübarizəsi və s. Ən çox yayılanı bardaĢ qurub oturan qız 

Ģəkilləridir. Nizami Gəncəvinin poemalarından götürülmüĢ səhnələrə də təsadüf 

olunur. Beyləqandan Bəhram Gurun yeddi gözəl arasında təsviri, Gəncədən isə Bəhram 

Gurun ox ataraq ceyranın ayağını qulağına tikməsi səhnəsi olan fayans qablar 

tapılmıĢdır. 

Fayans qabların xüsusi qrupunu Azərbaycana da Ġrandan gətirildiy i heç bir 

Ģübhə doğurmayan, arxeoloji ədəbiyyatda "minai" tipi ilə məĢhur olan qablar təĢkil 

edir. Əlbəttə, belə qablar az tapılır və hələlik, salamat nüsxələrinə təsadüf 

olunmamıĢdır. 

ġəhər qazıntılarında, tək-tək də olsa, seladon adlanan saxsı qablara da rast 

gəlinir. Seladon ərəbcə "saladun", yəni "daĢ kimi möhkəm, bərk" sözündən 

götürülmüĢdür. Belə qablar əsasən Çində istehsal olunurdu. 

XI-XIII əsrin əvvəllərində Ģirli qabla bərabər ĢüĢə istehsalı da xeyli artır. 

Arxeoloji qazıntıların həmin dövr təbəqələrindən tapılmıĢ ĢüĢə məmulatı 

nümunələrindən aydın olur ki, bu dövrün qabları, bəzək Ģeyləri forma və naxıĢlarına 

görə daha müxtəlifdir. Yeni texn iki nailiyyətlər, xüsusilə üfurmə üsulu ilə ĢüĢə qab 

hazırlamağın daha da təkmilləĢməsi, rəngli ĢüĢənin geniĢ istifadə olunması, yeni növ 

naxıĢların - bir rəngdə olan qaba baĢqa rəngli ĢüĢə kütləsi ilə nazik və qalın sapaoxĢar 

naxıĢların çəkilməsi, eĢmə və diĢli yapıĢdırılma bəzəklərin vurulması, möhürdən 

istifadə, yazı və inkrustasiyanın tətbiqi bu dövrün ĢüĢə məmulatı üçün səciyyəvidir. 

Bu dövrdə ĢüĢə qablarla bərabər bəzək Ģeyləri - bilərzik, muncuq, üzük və 

üzük qaĢlarının istehsalı da xeyli artır. Bunu arxeoloji qazıntılardan aydınlığı ilə görmək 

olur. Müxtəlif rəngli ĢüĢə kütləsini (sarı, qırmızı, göy və s.) birləĢdirib rəngarəng 

bilərzik hazırlamaq dövrün texniki yeniliyi hesab edilə bilər. Həmin vaxtlar bəzək 

Ģeylərinin rəng dekoru xeyli çoxalır. Ġndi Ģəffaf, mavi, göy, çəhrayı, sarı və qarıĢıq 

rəngli bəzəklərin sayı artır. ġar, silindr və badamı xatırladan muncuqlarla bərabər, tilli, 



372 
 

buğumlu və dilimli muncuqlardan geniĢ istifadə olunur. Gözmuncuğular hazırlanarkən 

ĢüĢənin üzərində "gözlər" oyulmuĢ və həmin oyuqlar baĢqa rəngli ĢüĢə kütləsi ilə  

doldurulmuĢdur. 

SümükiĢləmə sahəsində də xeyli inkiĢaf olduğu arxeoloji materiallardan 

məlumdur. Mükəmməl və bədii formaya malik gözəl naxıĢlanmıĢ sümük 

düymələrə, təsbeh muncuqlara, darağa, sancaqlara, üzüyə və s. rast gəlinmiĢdir. 

Beyləqandan tapılmıĢ kağızkəsən bıçaq nadir tapıntı hesab olunmalıdır. Bıçaq 

qırmızı rənglə boyanmıĢdır. Qəbələdən sümükdən düzəldilmiĢ zər (nərd oyunu 

üçün) tapılmıĢdır. 

Maddi mədəniyyətin böyük bir qrupunu, əvvəlki əsrlərdə olduğu kimi, 

yenə də qəbir abidələri təĢkil edir. Ġslam d ininin A zərbaycanda yayılması ilə  

əlaqədar olaraq XI-XIII əsrin əvvəllərində bütpərəst dəfn adətləri ölkədə demək 

olar ki, sıradan çıxır, xristian adətləri isə xeyli azalır. Qəbirlərə əĢya qoymaq yox 

dərəcəsinə çatır; islam d ininin yayılması ilə qəbirlərə ərzaq qoymaq mərasimi 

xeyrat verməklə əvəz o lunur. 

Sağ böyrü üstə üzü qibləyə dəfn adəti müsəlman qəbirlərinin bütün 

növlərində (sadə, torpaq, sərdabə, türbə və s.) hökm sürür. Sadə torpaq müsəlman 

qəbirləri Beyləqanda, Qəbələdə və d igər ab idələrdə, sərdabələr - Beyləqanda, 

Qəbələdə, Xaraba - Gilanda, türbələr, demək olar ki, əksər Ģəhərlərdə aĢkar 

olunmuĢdur. Müsəlmanın tabutda dəfn olunmasına Nizami Gəncəvin in qəbrini 

nümunə göstərmək o lar.  

Qəbirlərin üzərinə yazılı və naxıĢ lı baĢ daĢı və ya sinə daĢı qoymaq geniĢ 

yayılır. Görkəmli Ģəxslərin qəbri üstündə türbələr inĢa etmək də xeyli çoxalır. Belə 

türbələrin qalıq ları Bey ləqan, Bakı, Qəbələ və digər qazıntılarda aĢkar olunmuĢdur. 

Bir neçə yerüstü türbələr zamanımıza qədər qalmıĢdır. Din i abidələrə misal olaraq 

məscid, xanəgah, pir və s. qalıqların ı göstərmək olar. Dağ rayonlarında xristian - 

kilsə, sovməə, monastır nümunələri qalmıĢdır. ġamaxıda came məscidin IX-XIII 

əsrlərə aid qalıq ları aĢkara çıxarılmıĢdır. Bakıda "Sınıqqala" adlanan məscidin də 

köhnə məscid üzərində tikildiy i müəyyən edilmiĢdir. Beyləqanda "Mil-Minarə"nin 

yeri müəyyənləĢdirilmiĢdir.  

Sikkə qalıqları XI-XIII əsrin əvvəllərində də kütləvi Ģəkildə tapılan maddi 

mədəniyyət qalıq larındandır. Sikkə qalıq ları ən çox Beyləqan, Gəncə, Qəbələ, 

Bakı, Naxçıvan, ġamaxı, ġabran Ģəhərləri və Gülüstan qalasından tapılmıĢdır. Ən 

geniĢ yayılan ġirvanĢahların və Eldənizlərin pullarıdır. Bu dövrdə gümüĢ pullar, 

demək olar ki, istifadədən çıxır, onlar mis pullar ilə əvəz olunur. Sikkə zərb ində də 

dəyiĢiklik yaranır, düz və kobud formalı pullar bura xılır. Yerlərdə əsasən mis 

pullardan, beynəlxalq ticarətdə isə bəzən qızıl (Bizans, Səlcuq) pullardan istifadə 

olunmuĢdur. Ərdəbildə, Beyləqanda mis pullar kəsildiy i müəyyən edil miĢdir. 

Beyləqanda tapılmıĢ dəfinələr içərisində bir dəfinə xüsusilə maraqlıd ır. Bu 

dəfinədə 700-ə qədər mis sikkə olmuĢdur. Bunların əksəriyyətini yerli pu llarla 

bərabər Eldənizlərin Ərdəbildə və baĢqa cənub Ģəhərlərində kəsilmiĢ pulları təĢkil 



373 
 

edir. Dəfinədə Əhər məliklə rinin, Kiçik Asiya səlcuqlarının, ġirvanĢahların və 

gürcü əmirlərin in sikkələri də var idi. Müxtəlif mənĢəli mis sikkələrin (belə 

sikkələr məlumdur ki, zinət əhəmiyyəti daĢıya bilməzdi) bir dəfinədən tapılması 

onların təkcə kəsildiy i yerlərdə deyil, daha geniĢ ərazidə dövriyyədə iĢtirakını 

təmin edirdi. Deməli, bu pullar feodal dövlətləri sərhədlərini azad surətdə keçə 

bilird i. 

Qazıntılardan tapılan yazılı materiallar tədqiq edilən dövrdə əhali arasında 

yazın ın daha geniĢ yayıldığın ı nümayiĢ etdirir. Qazıntı materialları içərisində 

yazılara ən çox saxsı qablar üzərində təsadüf olunur. DaĢ üzərində yazılara Bakı 

qazıntılarında rast gəlinmiĢdir. Bunlar əsasən inĢaat yazılarıd ır. Beyləqanda bir 

metal camın üzərində və ĢüĢə qablarda da yazılara təsadüf olunmuĢdur. Bir üzük 

qaĢındakı daĢa Məhəmməd peyğəmbərin və on iki imamın adları  yüksək ustalıqla 

nəqĢ olunmuĢdur. Bu dövrdə ərəb əlifbasının "kufi" xətti ilə bərabər "nəstəliq" 

xəttindən də geniĢ Ģəkildə istifadə olunmuĢdur. Yerüstü abidələrdən göründüyü 

kimi (Möminə xatun), qazıntılardan aĢkara çıxarılan mema rlıq abidələrində də daĢ 

üzərindəki yazılarla bərabər (Bakı-AbĢeron memarlıq məktəbi), fiqur kaĢılardan 

quraĢdırılma yazılardan geniĢ istifadə olunmuĢdur (Naxçıvan və Arran memarlıq 

məktəbi). Beyləqandakı Mil-Minarə ərazisində belə fiqur yazı kaĢılarına hər 

addımbaĢı təsadüf olunur. 

Yazıların kütləv iliy ini nümayiĢ etdirən, əlbəttə, saxsı qablar üzə rindəki 

yazılard ır. Belə yazılara Beyləqanda, Qəbələdə, Bəndovanda, Bakıda, Qax 

rayonunda və digər yerlərdə rast gəlinmiĢdir. Qab üzərindəki yazılar ustaların 

adları, qabın gələcək sahibinə xeyirxahlıq arzulayan ifadələr, lirik beyt və 

rübailərdən ibarətdir. Ġmzalı qablara Gəncə, Beyləqan və Qəbələdə rast 

gəlinmiĢdir. Hazırda Beyləqan qazıntılarından bu dövrə aid 15-dən çox dulusçu 

usta adı məlumdur. Yazılar adətən ərəb və fars dillərində yazılmıĢdır. Miqdar 

etibarilə bu dövrdə farsca yazılar daha çoxdur.  

Beyləqandan tapılmıĢ, əsasən, yüksək təbəqələrin süfrəsini bəzəyən 

gətirilmə fayans qabların üzərindəki yazılarla bərabər, daha aĢağı təbəqələrin 

məiĢət həyatında iĢlədilən yerli sadə qabların da üzərində yazıların, xüsusilə lirik 

beyt və rübailərin olması, nəinki varlıların, həm də sadə əhali kütləsinin 

(sənətkarların, xırda tacirlərin və s.) öz dövrünə görə mədəni həyata can atdığını, 

onlardan müəyyən qismin in gözəl yazıb-oxumağı bacardığ ını göstərən dəyərli 

materiallardır. 

Beyləqandan tapılmıĢ bir Ģirsiz qab parçası üzərində tuĢla böyük kvadrat 

çəkilmiĢ, sonra bu kvadrat doqquz kiçik xanalara bölün müĢdür. Həmin xanalara 

birdən doqquza qədər olan ərəb rəqəmləri elə düzülmüĢdür ki, onları xanaların istər 

Ģaquli, istər üfüqi, istərsə də diaqonal cərgələri üzrə topladıqda, cəmi on beĢ rəqəmi 

alın ır. Maraqlıd ır ki, bu qab parçası həm də nömrələnmiĢdir. Yəqin ki, belə 

kvadratların baĢqa növləri də olmuĢdur. Elmi ədəbiyyatda "sehrli kvadratlar" adı 

ilə məĢhur olan Beyləqan tapıntısı, tədqiq edilən dövrdə burada belə kvadratlardan 



374 
 

istifadə edildiy ini göstərən əsaslı dəlild ir. Bir çox alimlər (məsələn, Hacı 

Zeynalabdin ġirvani) "sehrli kvadratlar"ı hesab, astrologiya, sehrbazlıqla 

əlaqələndirir, vaxtilə onların daha çox tilsim kimi istifadə edildiy ini göstərirlər. 

Avropada XIV əsrdən sonra yayılmıĢ bu kvadratların Beyləqanda tapılmıĢı elm 

aləminə məlum ən qədim formalarından biridir.  

 

 

 

 

§ 2. MEMARLIQ VƏ ġƏHƏRSALMA 
 

XI-XII yüzilin əvvəllərində yaranmıĢ siyasi vəziyyət Azərbaycan 

mədəniyyətinin inkiĢafında da yeni dövrün baĢlanmasına səbəb oldu. BaĢ verən 

səlcuq yürüĢləri bəzi Ģəhərlərin dağılmasına. köçəri təsərrüfatın geniĢlənməsinə 

gətirib çıxartsa da, Ģəhər həyatının ümumi inkiĢaf meylin in qarĢısını ala b ilmədi, 

əksinə, bu dövr Azərbaycanda Ģəhərlərin və Ģəhər mədəniyyətinin çiçəklənməsi və 

bununla bağlı olaraq memarlığın inkiĢafı ilə səciyyələnmiĢ oldu. Hələ Xilafət 

dövründə obyektiv amillər nəticəsində ümumi müsəlman mədəniyyətinə cəlb 

edilmiĢ azərbaycanlılar yeni tarixi Ģəraitdə təĢəkkül tapmıĢ "yeni incəsənət"in 

yaradıcılarından biri  oldular.  Elmi  ədəbiyyatda Ģərti  olaraq  səlcuq  incəsənəti 

adlandırılan bu "yeni incəsənət‖in vahid "səlcuq üslubu" məhz ayrı-ayrı xalqların, 

o cümlədən azərbaycanlıların öz ənənələrini bir-birinə ötürmələri nəticəsində 

yarandı. Bu "yeni" incəsənət bütün müsəlman incəsənəti üçün xarakterik olmuĢ bir 

çox cəhətləri doğursa da, "təbii-coğrafi amillər və sosial-iqtisadi proseslər" ayrı-

ayrı vilayətlərdə, o cümlədən tarixi Azərbaycan ərazisində biri digərindən müəyyən 

xüsusiyyətləri ilə fərq lənən memarlıq məktəblərinin yaranmasına səbəb oldu. Bu 

dövr memarlığ ımızın əsas üç üslub istiqamətini əks etdirən ġirvan -AbĢeron, 

Naxçıvan-Marağa və Arran memarlıq məktəbləri, orta əsr Azərbaycan memar-

lığ ının sonrakı inkiĢafını müəyyənləĢdirmiĢ oldu. XII əsrin 30-cu illərində 

yaranmıĢ Azərbaycan Atabəyləri dövlətinin tərkib ində olan Ġraqi Əcəm v ilayətin in 

Həmədan və Qəzvin Ģəhərləri ətrafında formalaĢ mıĢ Qəzvin-Həmədan məktəbi də 

Azərbaycan memarlığ ının ümumi inkiĢafına öz təsirini göstərmiĢdir.  

Əldə olan material azlıq da etsə, tədqiqatlar bu dövrdə nisbətən kiçik baĢqa 

memarlıq ocaqlarının da olduğunu təsdiq etmək imkanını verir. Ümuminin bir 

hissəsi, bütün Azərbaycan memarlığ ının ayrıca bölümü kimi fəaliyyət gös tərən bu 

ocaqların üslub istiqamətində lokal cəhətlər, o cümlədən regionun etnik və sosial 

quruluĢu həlledici rol oynayırd ı.  

Əsas tikinti materialı yerli əhəngdaĢı olan ġirvan-AbĢeron memarlıq məktəbi 

üçün daha dayanıqlı, sadə və çox vaxt asimmetrik kompozisiyalar, saya memarlıq 

dekoru səciyyəvi olmuĢdur. DaĢla kərp icin birgə yanaĢı iĢlədilməsi ilə t ikilən 

Arran memarlıq abidələri qamətli kompozisiyası, daha zərif ayrıntıları və incə gör-



375 
 

kəmi ilə ġirvan məktəbi nümunələrindən seçilirdilər. 

Ən yüksək inkiĢaf mərhələsi Azərbaycan Atabəyləri dövləti çağına düĢən, 

əsasən, biĢmiĢ kərpicdən tikilən Naxçıvan-Marağa məktəbi abidələrinə bir sıra 

xüsusiyyətlər - binanın əsas tikinti kütləsi və üzlük örtüyünə ayrılması, üzləmə 

blokların ın iĢlədilməsi, gövdənin karkas sxemi, hər yandan fasadlı olmaq, dekorda 

həndəsi ornamentin üstünlüyü, Ģirli kərpiclərin iĢlədilməsi, ep iqrafikanın ro lunun 

artması və s. xasdır. 

Bu dövrün Azərbaycan memarlığı bütün müsəlman memarlığ ı üçün ümumi 

olan kanonlara, vahid elmi-nəzəri sistemə söykənirdi. Bu birlik t ikinti sistemin in 

müxtəlif sahələrində özümlü Ģəkildə üzə çıxdığı kimi, memarlıq bəzəyində səthlərin 

naxıĢlarla bəzənməsi Ģəklində özünü göstərirdi. Memarlıq bəzəyində naxıĢdan (o cüm-

lədən yazıdan) o çağacan görünməmiĢ bolluqla istifadə olunması dövrün sənətlərində 

dekorativliyə və simvolizmə o lan güclü tələbatla bağlı idi. 

Bu dövrün Azərbaycan memarlığı istər abidələrin say çoxluğu və tip 

zənginliyinə, istərsə də üslub yetkinliyinə görə əvvəlki dövr tikinti sənətindən xeyli 

fərqlənir. Məhz bu dövrdə islamın geniĢ vüsəti ilə əlaqədar dini-sitayiĢ məqsədli 

tikililərin, xüsusilə məscidlərin özlərinə məxsus quruluĢları formalaĢmıĢdır. Tədqiqat-

çıların fikrincə, "bu məscidlərin mehrabları önündə günbəzli salonun - məqsurənin 

olması səlcuq dövrünün monumental dini tikintiləri üçün səciyyəvidir". Monumental 

biçimlərlə iĢləndiyindən bizim dövrümüzə daha çox bu məqsurələr gəlib çatmıĢdır. 

Ona görə səlcuq dövrü məscidləri elmi ədəbiyyatda həm də "səlcuq köĢkü", "səlcuq 

məqsurəsi" adları ilə də tanınır. Bu məscid tipinin dövrün müsəlman dünyasının çox 

yerinə, o cümlədən Azərbaycana yayılması bu çağ dini tikililərin plan-məkan və 

konstruktiv həll baxımından, doğrudan da, köklü formalaĢma prosesi keçirməsini əks 

etdirir. 

Tədqiq edilən dövrdə Ģimallı-cənublu Azərbaycan ərazisinin böyük 

Ģəhərlərində ucaldılan əzəmətli camelərlə yanaĢı, kiçik məhəllə (o cümlədən kənd) 

məscidləri də vardı. Ərəb coğrafiyaĢünas səyyahları (Ġbn Havqəl, əl-Müqəddəsi) artıq X 

əsrdə Azərbaycanın bir çox Ģəhərlərində (ġirvanda, Qəbələdə, ġəkidə, Varsanda. 

Təbrizdə, Dərbənddə, Ərdəbildə, Səlmasda, Urmiyada və s.) tikilmiĢ "gözəl came 

məscidlərin" adlarını çəkirlər. Bunlardan bu gün də yalnız bir neçəsi (Bakıda indi "Sınıq 

qala" adı ilə məĢhur olan üstündəki ərəbdilli kitabəyə görə hicri 471(1078-79)-ci ildə 

"əl-ustad ər-rəis Məhəmməd ibn Əbu Bəkr"in əmri ilə tikilmiĢ məs cid, klassik 

memarlıq nümunəsi olan Ərdəbil came məscidi və s.) qalmıĢ, bəziləri ( məsələn, 

Mərənd, Urmiya came məscidləri) sonrakı dövrlərdə yenidən qurulmuĢdur. 

Tədqiqatlar göstərir ki, Səlcuq imperiyasının çox yerində olduğu kimi 

Azərbaycanda da bu zaman monumental məscid tipi - came məscidi kvadrat biçimli 

ibadət salonu günbəzlə örtülən vahid model əsasında tərtib edilmiĢdir. Bu modelin 

bir qayda olaraq, bütöv saxlanılan güney divarında mehrab taxçası quraĢdırılırdı. Qalan 

divarların hərəsində isə 2, ya 3 ədəd tağ gözləri açılırdı. Maraqlı burasıdır ki, bu dövrün 

ümumi prinsiplərini əsas tutan azərbaycanlı sənətkarlar yaratdıqları abidələrdə yerli 



376 
 

özünəməxsusluğu da tətbiq etmiĢ, bənzərsiz sənət əsərləri yarada bilmiĢdilər. 

XI-XII əsrlərdə Azərbaycan memarları Ģəhərsalmanın inkiĢafı ilə əlaqədar öz 

gözəlliyi ilə seçilən saraylar, qəsrlər, karvansaralar, körpülər, eləcə də qalalar, türbələr 

və b. tikililər ucaldırdılar. 

Siyasi vəziyyətin qəlizliyi bu dövrdə mövcud müdafiə qurğularını daha da 

möhkəmlətmək, yeni qala və qəsrlər tikmək zərurətini meydana çıxarmıĢdı. Mənbələr 

bu dövrün öz alınmazlığı ilə ad çıxarmıĢ bir çox məĢhur qalasının adını qoruyub 

saxlamıĢdır. Onların yalnız bir neçəsi zamanın sınağından çıxaraq, bu günümüzə yetiĢə 

bilmiĢlər. XIII yüzilin əvvəllərində Azərbaycanda olmuĢ ərəb alimi Yaqut əl-

Həməvi onuıı "çoxlu qalaları"nı xüsusi qeyd edir. Bunlardan məĢhur AbĢeron 

qalalarını, Naxçıvanın Əlincə, Təbrizin Dizmar, Ruyindiz (Ruindej), Xalxalın Firuzabad 

və b. qalalarını göstərmək olar.  

Tədqiqatlar dövrün müdafiə qurğularını qala divarlarından və qalalardan 

(qəsrlərdən) ibarət iki qrupa bölməyə imkan verir.  

ġəhərlərin qala divarları adətən Azərbaycanın bu və ya digər orta əsr 

memarlıq məktəbin in xüsusiyyətlərini əks etdirməklə yanaĢı, onların ümumi memarlıq 

görkəminə uyğunlaĢdırılırdı. ġamaxının, Bakının, Gəncənin, Təbrizin divarları buna 

misal ola bilər. 

Müdafiə qurğularının ikinci qrupunu təĢkil edən qala-qəsrlərin ən mühümləri 

AbĢeron yarımadasında inĢa edilmiĢdi. "AbĢeron qəsrləri" adlanan bu kompleksə yerli 

hakimin, yaxud qoĢun baĢçısının sarayı, məscid və qısamüddətli sığınacaq üçün 

nəzərdə tutulmuĢ qala daxil idi. Bu qəsrlərin ən qədimi, üstündəki daĢ kitabəyə görə, 

1187-ci ildə tikilmiĢ kvadrat planlı Mərdəkan qəsridir. Ondan bir qədər aralıda ucalan 

dairəvi baĢ bürclü Mərdəkan qalası isə üstündəki yazıya görə 1204-cü ildə ġirvanĢah 

GərĢəsbin dövründə tikilmiĢdir. 

Miqyas və memarlıq həllinə görə ərazisində olduğu kəndin əhəmiyyətini əks 

etdirən hər bir qəsr qonĢu kənd qalaları ilə sıx əlaqədə fəaliyyət göstərmiĢdir. 

AbĢeron abidələri içərisində ən möhtəĢəmi tikilmə tarixi haqqında bu gün 

də mübahisələrin kəsilmədiyi Bakı Qız qalasıdır. Alimlər onun yaĢını ġumer 

dövründən tutmuĢ e. XII yüzilinədək müxtəlif dövrlərə aid edirlər. Qız qalasın ın 

funksiyası barədə də biri digərinə zidd rəylər irəli sürülür. Bununla belə, 

tədqiqatçıların əsas və səlahiyyətli qrupu bu qalanın müdafiə məqsədi daĢıdığını, 

onda bu məqsədlə tikilmiĢ qüllətip li qalaların səciyyəvi cəhətləri (divarların çox 

qalın - aĢağıda 5 m, yuxarıda 4 m olması, birinci və ikinci mərtəbə arasında 

pilləkən quraĢdırılması, divarın içində, ağzı üçüncü mərtəbəyə açılan  su quyusunun 

qazılması, gövdəsinə bitiĢik bürclü qala d ivarın ın getməsi, iç məkan quruluĢu 

baxımından AbĢeron qəsrlərin in dairəvi qüllələri ilə bir olması və s.) olduğunu 

təsdiq edir. 

Qız qalası qaya üzərində tikilmiĢdir. Ucalığ ı (30 m) və xarici görkəmi ilə  

Azərbaycanın müdafiə qüllələri içərisində bənzəri olmayan bu qalanın, yuxarıda 

qeyd etdiyimiz kimi, ilkin tarixi və tikilmə məqsədi dəqiq müəyyənləĢdirilməsə də, 



377 
 

onun XII yüzildən Bakın ın müdafiə sisteminə daxil olduğu və ġirvanĢahların ən 

möhkəm qalalarından biri o lduğu Ģübhəsizdir.  

Azərbaycan memarlığ ının XI-XII əsrlərdə sürətlə inkiĢaf edib, b içimləĢən 

memarlıq tip lərindən ən bitkini qülləvari türbələrd ir. Dünya memarlığında insan 

xatirəsin i monumental abidələrdə əbədiləĢdirməyin ən uğurlu örnəklərindən olan 

bu xat irə t ikililərinin A zərbaycan ərazisində ən qədimlərindən biri 1148-ci ildə 

Marağa Ģəhərində tikilmiĢ qülləvari Qırmızı günbəz türbəsidir. Bu dəyərli 

memarlıq abidəsi ikiqatlı olub, həm sərdabə, həm də üst qülləsi planda kvadrat 

biçimlidir. A zərbaycan memarlıq bəzəyində kaĢı iĢlədilməsin in ilk bəlli örnəyi bu 

türbədədir. Firuzəy i rəngli kaĢılı kərp iclər baĢ fasadın naxıĢ kompozisiyasını xey li 

zənginləĢdirmiĢdir. 

Təkcə Azərbaycanın deyil, islam ölkələrin in ən uca və incə kompozisiyalı 

türbələrindən biri dövrün məĢhur memarı Əcəmi Əbubəkr oğlu Naxçıvanin in 

1186-cı ildə Naxçıvan Ģəhərinin qərb hissəsində ucaltdığı, indi də öz gözəlliyi və 

əzəməti ilə nəzəri cəlb edən, elin yaddaĢında "Atabəy günbəzi" adı ilə qalan 

Möminə xatun türbəsidir. A zərbaycanın qülləvari türbələri içərisində bəlkə də ən 

gözəli olan bu türbə özünün iri ö lçüləri, monumental biçimləri, dinamik silueti ilə 

böyük bir memarlıq kompleksinin dominantı idi. BiĢmiĢ kərpicdən hörülmüĢ abidə 

zəngin naxıĢlarla bəzənmiĢ xırda kərpiclərlə üzlənmiĢdir. Bu türbənin prizma Ģəkilli 

binası ilə onun çadır örtüyü arasındakı məkan, fiqurlu hörgü Ģəklində yerinə yetirilmiĢ 

yazı vasitəsilə həll edilmiĢdir. Məqbərənin yeraltı hissəsində formaca onguĢəli olan, 

bədii baxımdan zəngin tərtibata malik sərdabə vardır. 

XIX əsrə aid rəsm əsərlərindən və fotoĢəkillərindən belə görünür ki, 

Möminə xatun məqbərəsinin yanında hazırda mövcud olmayan əzəmətli tikililər, o 

cümlədən came məscidi yerləĢmiĢdi. 

Həmin dövrün məĢhur tikililərindən biri də memar Əcəminin hələ 1162-ci 

ildə "Ģeyxlər baĢçısı" Yusif Küseyir oğlu üçün tikdiyi türbədir. Bu türbənin həm əsas 

tikintisi, həm də bəzək hörgüsü bir materialla - keyfiyyətli biĢmiĢ (qırmızı) kərpiclə 

iĢlənmiĢdir. Türbə ikiqatlı olub, hər iki qatı planda səkkizbucaqlı biçimdədir. Yer 

altında salınmıĢ sərdabə səkkizüzlü plana uyğun ortası yastı olan günbəzlə ö rtülmüĢdür. 

Məqbərənin bucaqlarındakı həndəsi bəzəklər köndələninə düzülmüĢ kərpiclər əsasında 

əmələ gətirilmiĢdir. Usta, rəngli material əlavə etmədən iĢıq və kölgənin maksimal 

bədii effekt inə nail olmağa çalıĢ mıĢdır.  

Dini və xatirə memarlığında böyük uğurlarla yanaĢı, XI-XII yüzillər mülki 

binaların tikintisində də irəliləyiĢlər vardı. Belə tikililərin tip zənginliyi dövrün 

qaynaqlarında memarlıq tikinti fəaliyyəti ilə bağlı məlumatdan, bina adlarından məlum 

olur. Bunlardan müxtəlif saray və köĢkləri, dövlət binalarını, Ģəfaxanaları, o cüm-

lədən dövrün abidələri içərisində aydın tipoloji bütövlüyü ilə seçilən və xüsusi qrupda 

birləĢən körpüləri qeyd etmək olar.  

Mürəkkəb relyefli yer quruluĢu, ərazisində çayların sıx Ģəbəkəsi 

Azərbaycanda çoxlu körpülər tikilməsinin ilkin amilləridir. Bu körpülər ölkədaxili 



378 
 

əlaqələri çətinləĢdirən maneələri azaltmaqla yanaĢı, beynəlxalq ana ticarət yollarında 

da rahat gediĢ-gəliĢi təmin etmək məqsədilə salınmıĢdı. Onlardan dövrümüzədək az-çox 

salamat qalmıĢları həmin tarixi dövrün cəsarətli tikinti texnikası nümunələri kimi d iqqəti 

cəlb edirlər. Körpülər həm strukturuna, həm də ölçülərinə görə böyük rəngarəngliyi 

ilə fərqlənir. Bu, ilk növbədə, onların təyinat xarakteri və salındıqları yerlərə 

uyğunlaĢdırılması xüsusiyyətləri ilə izah oluna bilər.  

Araz çayı üzərində salınan körpülərdən ən məĢhuru on bir və on beĢ aĢırımlı 

Xudafərin körpüləridir. Ġri çaydaĢılarından tikilmiĢ on beĢ aĢırımlı körpü inĢaat 

mədəniyyətinin yüksək səviyyəsini nümayiĢ etdirir. Onun tikilməsi zamanı Azərbaycan 

inĢaat texnikasına xas olan üsullar nəzərə alınmıĢdır. Körpü dayaqlarının çayın yatağındakı 

daĢlar üzərində yerləĢməsi onu təbiətlə üzvi Ģəkildə bağlamıĢdır. Bu üsul memarlıq 

probleminin həllini müəyyən etmiĢdir. Körpünün tağvari aĢırımları müxtəlif ölçülərə 

malikdir. 

Körpünün hərtərəfli tədqiqi onun dəfələrlə təmir edildiyini təsdiq edir. Alimlərin 

fikrincə, bu körpünün zəmanəmizədək hifz olunmuĢ görkəmi XIII əsrə aiddir. Lakin 

yazılı mənbələr Araz çayı üzərindəki on beĢ aĢırımlı Xudafərin körpüsünün VII əsrdə 

tikildiyin i göstərir. 

On bir aĢırımlı körpüdə də təbii Ģəraitlə uzlaĢdırmanın səciyyəvi üsulu təkrar 

olunur. Bu körpünün də dayaqları çayın yatağındakı qayalıqlara söykənmiĢdir. Ġri daĢ 

lövhələrdən tikilmiĢ körpünün tağları kamanĢəkilli və ölçü baxımından müxtəlifdir.  

Azərbaycanda ilkin quruluĢunu saxlamıĢ yeganə çoxaĢırımlı körpü Qazax 

elindəki Qırmızı körpüdür. XII əsrin yadigarı olan bu möhtəĢəm abidə el arasında "Sınıq 

körpü" adı ilə tanınır. Körpünün uzunluğu 175 metrə yaxın olsa da, cəmi dörd aĢırımlıdır. 

Belə aĢırım azlığının bir səbəbi körpünün sahil bölümlərinin içərisində geniĢ 

yerləĢgələrin qurulması, o biri səbəbi isə, görünür, çay yatağının geoloji quruluĢu ilə bağlı 

olaraq tağ aĢırımlarından ikisinin xeyli böyüklüyüdür. 

Körpünün keçid hissəsində eni 4,3 metr, sahildə isə 12,4 metrdir. Ġri dalğakəsici 

çay daĢları və sahil dayaqları müxtəlifĢəkilli kamanvari tağlarla birləĢdirilmiĢdir. Sahil 

bölümlərinin içərisində iri karvansaraların olması körpünün ticarət-karvan yolunda böyük 

əhəmiyyət daĢıdığını göstərir.  

Araz çayı vadisindəki qədim məskənlərdən birinin yerində yaranmıĢ orta əsr 

Cuğa Ģəhəri dar çay dərəsində, müasir Culfa Ģəhərinin yaxınlığında yerləĢirdi. Bu Ģəhərin 

yanında Arazın üstündə karvan yolu istiqamətində salınan eyni adlı körpü Cuğanı iri ticarət 

qovĢağına çevirmiĢdi. Vaxtilə orta əsr müəlliflərinin "dünya körpülərinin ən gözəli" 

adlandırdıqları Cuğa körpüsündən bugünkü günümüzdə ancaq onun dayaqları qalmıĢdır. 

Lakin bu viranə qalıqlar da körpünün bir vaxtkı əzəmət indən, onun inĢaat 

texn ikasın ın yüksəkliyindən soraq verir.  

Gəncəçay üzərindən atılmıĢ üç çoxaĢırımlı körpünün də indiyə ancaq 

dayaqları və kiçik fraqmentləri qalmıĢdır. XI-XII yüzilin abidələri olan bu körpülər 

orta əsr Azərbaycanının nadir mühəndis qurğuları hesab edilir. Körpülərdən ikisi 

Ģəhər qalasının - Ģəhristanın hissələri arasında, çay axarın ın aĢağısında olanı isə 



379 
 

bayır Ģəhərin iki sahili arasında gediĢ -gəliĢi təmin edirmiĢ. Körpülərin dövrü müzə 

gəlib çıxmıĢ qalıq ları, eləcə də XIX əsrdə çəkilmiĢ bir əski fotoĢəkil (fotoda 

körpünün beĢ tağı əks olunmuĢdur, araĢdırıcılar isə onun doqquzaĢırımlı olduğunu 

sübut edirlər) onların Azərbaycan körpü memarlığın ın monumental əsərlərindən 

olduqların ı təsdiq edir. 

Tədqiqat və araĢdırmalar XI-XIII yüzillərin əvvəlləri dövrünü Azərbaycan 

memarlığ ı tarixində dönüĢ mərhələsi sayır. Bu dövrün geniĢ tikinti iĢləri 

Azərbaycan memarlığını yeni b ina tip ləri (qülləvari türbə, mədrəsə), konstruktiv 

fəndlər (ikiqatlı günbəzlər, mərkəzi dayaqlı tağ örtüyü), memarlıq elementləri 

(dairəvi minarə, ikiminarəli baĢtağ), memarlıq bəzəyi vasitələri (həndəsi ornament, 

Ģirli kərp ic, b loklarla üzləmə) və s. ilə zəngin ləĢdirdi. Bu zaman ölkənin əsas bədii-

mədəni dairələrin in lokallaĢması prosesi baĢa çatır, memarlıq mərkəzləri 

müəyyənləĢir, eləcə də Azərbaycanda memarlıq yaradıcılığı üçün ümumi o lan 

vahid üslub sistemi qərarlaĢır.  

 

 

 

 

 

 

§ 3. DEKORATĠV-TƏTBĠQĠ SƏNƏT 
 

XI-XII əsrlər ərzində Azərbaycan xalq ı bir çox yüksək səviyyəli bədii 

sənətkarlıq nümunələri: saxĢı, kaĢı, zərgərlik, xalça, parça və s. yaratmıĢdır ki, 

bunların bir çoxları hazırda dünya muzey lərində nümayiĢ etdirilir. AparılmıĢ elmi 

araĢdırmalar göstərir ki, bu dövrdə Azərbaycan dekorativ-tətbiqi sənət növləri 

arasında bədii keramika aparıcı yer tuturdu. Müəyyən olunmuĢdur ki, monqollara 

qədərki dövrdə Azərbaycanda bir neçə dulusçuluq mərkəzi vardı. Həmin 

mərkəzlərdə məiĢətdə iĢlənilən dulusçuluq məmulat ı, həm də binaların üzlənməsi 

üçün zəruri olan inĢaat materialları hazırlanırd ı.  

Beyləqan, ġamaxı, Qəbələ, Gəncə, Bakı, Naxçıvan, ġabran, ġəmkir, Təbriz, 

Marağa Ģəhərləri bu dövrün daha çox tanınmıĢ keramika istehsalı mərkəzləri idi. 

Beyləqan Ģəhəri Azərbaycanın ən iri keramik istehsalı mərkəzlərindən olmuĢdur. 

1953-1968-ci illər ərzində bu Ģəhərin ərazisində aparılmıĢ arxeoloji qazıntılar 

nəticəsində geniĢ və maraqlı material aĢkara çıxarılmıĢdır: tədqiqatçılar çoxsaylı, əla 

keyfiyyətli, bəzəyi ilə seçilən, müxtəlif formalı dulusçuluq əĢyaları əldə etmiĢlər. 

Burada dulusçuluq sobalarının, qəliblərin, möhürlərin hifz olunması xüsusilə mühüm 

cəhətdir. Orta əsr ustalarının adları həkk edilmiĢ bəzi əĢyaların tapılması Beyləqan 

dulusçuluq məmulatının dəyərini artırır.  

Bu dövrdə Azərbaycanda hazırlanmıĢ keramika məmulatı maye tutumlu və 

tutumsuz qruplara bölünə bilər. Maye tutumlu keramika məmulatı naxıĢlarının zənginliyi 



380 
 

ilə diqqəti cəlb edir. Həmin məmulata iki görkəmdə (Ģirli və Ģirsiz) təsadüf olunur. 

ġirlənmiĢ maye tutumlu məmulat Azərbaycan bədii keramikasının yüksək texniki 

nailiyyəti idi. Keramika məmulatının ağ və yaxud sarımtıl Ģirlə boyanması əĢyanın 

bəzədilməsi üçün xüsusilə əlveriĢli Ģərait yaradırdı. Bəzək müxtəlif texniki üsullarla 

tətbiq edilirdi. Həkketmə, möhür, kəsmə, qabarıq yapmalar, təsvirləmə daha səciyyəvi 

və çoxiĢlənən texniki üsullar o lmuĢdur. 

Keramika məmulatının bəzədilməsi naxıĢ formalarının və motivlərinin yüksək 

bədiiliyi ilə də fərqlənirdi. NaxıĢ kompozisiyaları, bəzəklərin ayrı-ayrı motivləri 

keramika əĢyalarının məzmununu həmiĢə aydınlaĢdırır, əĢyaların məiĢət təyinatının yadda 

saxlanılmasına yardım edirdi. Azərbaycanda hazırlanmıĢ məmulatın bəzədilməsindəki 

naxıĢ üslubu parlaq Ģəkildə ifadə olunurdu və zəmanənin ümumi mədəni həyatı ilə üzvi 

əlaqə Ģəraitində inkiĢaf edirdi. Dekorativ-tətbiqi incəsənətin digər növlərində olduğu kimi, 

dulusçu ustaların məmulatı bəzəmək iĢində də baĢlıca yardımçı zəmin təbiət, mühit idi. 

Ətrafda təsadüf olunan hər Ģey (bitki, heyvan, quĢ, müxtəlif məiĢət əĢyaları, memarlığa 

xas olan cəhətlər və s.) bu dövrün keramika məmulatının bəzəyində öz əksini tapırdı. 

Keramika ustaları hazırladıqları məmulatın üzərində naxıĢlı motivlərdən baĢqa 

böyük zövq və məharətlə müxtəlif süjetli təsvirlər də çəkirdilər. MəiĢət üçün zəruri 

olan, maye tutumlu keramika xüsusilə gözəl bəzədilirdi. Keramika məmulatının bu 

növünün bəzəyində spiralĢəkilli nəbati naxıĢlar mühüm yer tuturdu. 

Əsasən nəbati təsvirlərdən ibarət o lan naxıĢ kompozisiyaları (məsələn, 

Beyləqan keramikasında təsadüf edilən) aĢağıdakı prinsip üzrə quru lurdu: öncə 

keramika məmulat ının üzəri bir-birinə hörülmüĢ enli, lentĢəkilli iplərlə (əsasən 

yaĢıl rəngli) örtülürdü. Bu iplər bəzədilməsi nəzərdə tutulan məmulat ı hissələrə 

ayırırdı. Bundan sonra usta zərgər dəqiqliyi ilə ip lərlə örtülmüĢ səthin boĢ qalmıĢ  

hissələrini nəbati səciyyəli, müxtəlif spiralvari təsvirlərlə bəzəyirdi. Nət icədə 

ikiplan lı naxıĢ kompozisiyaları alın ırdı. Məmulatın üzərindəki Ģirin yenidən emalı 

yeni rəng çaları yaradır və ikiplanlı naxıĢ kompozisiyasının alınması təsəvvürü 

meydana gəlird i. XI-XIl əsrlərdə nəbati naxıĢların iĢlənməsi üsulu da dəyiĢdi. Əgər 

erkən dövrlərin keramika məmulatı ensiz rəs mlərlə seçilirdisə, bu dövrdə nəbati 

naxıĢlar bir qədər geniĢ, iri idi. Erkən tarixi dövrün keramika məmulatın ın 

üzərindəki rəs mlər təsvir zamanı alınmıĢ ləkələrin parlaq rəngarəngliyi ilə az 

uzlaĢırdı. XI-XII əsrlərdə isə rəsmlər məmulatın boyanması ilə daha çox əlaqədar 

idi. 

Heyvan, quĢ və insan təsvirləri bu dövrün Azərbaycan keramikasın ın 

bəzəyində geniĢ Ģəkildə təmsil olunmuĢdur. Lakin heyvan və quĢ təsvirlərinə daha 

çox təsadüf edilir, həmin təsvirlər gerçəkliyə daha yaxın formada v erilirdi. 

Keramika məmulatı üzərində insan təsvirləri nisbətən az id i. Ġnsan təsviri adətən 

fincanların və boĢqabların dib ində, iri planda, nəbati naxıĢlar içərisində verilirdi. 

At, dəvə, dovĢan, ceyran, maral, Ģir, bəbir təsvirlərindən keramika məmulatın ın 

bəzədilməsində daha çox istifadə olunurdu.  

Süjetli rəsmlərlə bəzədilmiĢ məmulat XI-XII əsrlərin  Azərbaycan 



381 
 

keramika sənətinin maraqlı qrupunu təĢkil edir. Bu dövrdə ustaların müraciət 

etdikləri mövzu dairəsi çox da geniĢ deyildi: əsasən ov səhnələri, Firdovsinin və 

Nizamin in əsərlərindən əxz olunmuĢ fraqmentlər təsvir edilirdi. 1954-cü ildə 

Örənqala (Beyləqan) Ģəhərgahından tapılmıĢ, XII əsrə aid o lunan boĢqablardan 

birinin üzərində ova çıxmıĢ atlı təsvir edilmiĢdir. Rəs m boĢqabın təxminən bütün 

sahəsini əhatə edir. Atlı zəngin ov ləvazimatına malikdir. Ova çıxmıĢ  Ģəxs yaĢıl 

paltardadır, nazik qurĢaq taxmıĢdır. Atlın ın baĢında qızılı-sarı rəngli, ĢiĢuclu tac 

vardır. Tacın yuxarı kənarları daxildən bənövĢəyi nöqtələrdən ibarət olan dairələrlə 

əhatə edilmiĢdir. Bu mot iv paltarın bəzək mot ivi ilə uzlaĢır.  

Atın üzərində oturmuĢ, əhliləĢdirilmiĢ gepardın (xallı pələngin) təsviri də 

keramika məmulatın ın bəzəyin in diqqəti cəlb edən cəhətlərindəndir. Qeyd olunmuĢ 

ayrı-ayrı cəhətlər təsdiq edir ki, boĢqabın içində ali mövqeyə malik olmuĢ Ģəxs (bəlkə 

də Səlcuq sülaləsi nümayəndələrindən biri) təsvir olunmuĢdur. 

1984-cü ilin arxeoloji qazıntıları zamanı ġamaxı Ģəhərinin orta əsrlərə aid olan 

hissəsində, sənətkarlıq məhəlləsində XII əsrdə hazırlanmıĢ maye tutumlu keramika 

məmulatının nadir fraqmenti tapılmıĢdır. ġirvanlı döyüĢçünü təsvir edən bu məmulat 

yüksək sənətkarlıq nümunəsidir.  

"Beyləqanlı Nəsirin əməli" yazısı olan fincanın qırığı üzərindəki rəsm də 

diqqəti cəlb edir. Bu fraqmentdə kəsmə (oyma) üsulu ilə iri miqyasda cövkan oynayan 

süvari təsvir edilmiĢdir. Atlının sifəti hifz olunmamıĢdır. Əsilzadə süvarinin təsvir 

olunduğu fincanla müqayisədə bu fincan üzərindəki rəsm realizmi ilə fərqlənir. Həm 

süvarinin, həm də atın təsviri zamanı realizmə daha çox əməl edilmiĢdir. 

Azərbaycanm məiĢət keramikasında geniĢ surətdə təmsil olunmuĢ təsvir 

motivləri bütövlükdə onu ölkənin orta əsr dekorativ incəsənətinin inkiĢaf etmiĢ sahəsi 

kimi səciyyələndirir. Qeyd etmək lazımdır ki, Azərbaycanla qonĢu olan ölkələrin heç 

birinin keramika sənətində rəsmlərin (xüsusilə süjetli təsvirlərin) bu cür geniĢ liyinə, 

rəngarəngliyinə təsadüf edilməmiĢdir. Azərbaycan ustalarının bədii keramika üzərindəki 

rəsmlərinin üslub xüsusiyyətləri onların daha erkən dövrlərin mövzu və üsullarından 

faydalandıqlarını sübut edir. Məsələn, usta Nəsirin hazırladığı fincan quruluĢ baxımından 

Ģah ġapurun vəhĢi heyvanları ovlaması təsvirini saxlamıĢ gümüĢ Sasani boĢqabına çox 

yaxındır. Lakin Sasani dövrünün bədii metaliĢləmə əsərlərindəki mövzudan istifadə 

etmiĢ yerli dulusçu ustalar əski ənənəni təkrarlamamıĢ, onu yerli incəsənət ruhunda 

iĢləmiĢ, ona yeni məzmun vermiĢlər.  

Bu dövrdə Azərbaycanın cənubunda da bədii keramikanın maraqlı 

nümunələri öz gözəlliyi və zənginliyi ilə fərqlənir. QuĢ təsvirləri burada tapılmıĢ 

məmulatın üzərindəki rəsmlərdə üstünlük təĢkil ed ir. 

Londondakı Viktoriya və Albert muzeyində saxlanan qartal təsvirli boĢqab XI 

əsrə aid olunan Ağkənd keramikasının gözəl nümunəsidir. Bu məmulatın təbii 

dairəsində qartalın gerb formasında miqyaslı təsviri vardır. Qartalın geniĢ sinəsi və böyük, 

qüvvətli qanadları var. Həmin təsvirin xarici hissəsi dairənin daxili konturu ilə 

təmasdadır. Belə təsəvvür yaranır ki, təsvir olunmuĢ qartalın bütün gücü məmulatın 



382 
 

çərçivəsini geniĢləndirmək üçün cəmləĢmiĢdir. 

Bu dövrdə ustaların yaradıcılıq təxəyyülü nəinki keramika məmulatının 

hazırlanması və bəzənməsi sahəsində, habelə daĢın bədii cəhətdən emalında da 

gerçəkləĢdirilirdi. Gözəl daĢ ehtiyatlarına malik olan ġirvanın, xüsusilə AbĢeronun 

ustaları bədii oymanın daha maraqlı əsərlərini iĢləmiĢlər. ġirvan, AbĢeron daĢı çox 

asanlıqla emala məruz qalır. AbĢeron yarımadasında XI-XII əsrlərə aid olan xeyli 

maraqlı bədii oyma sənəti nümunələri hifz edilmiĢdir. Bakı Ģəhərinin sahil hissəsində 

yerləĢən Məhəmməd məscidinin minarəsi (1078-1079-cu illər), XI-XII əsrlərə aid 

edilən bir sıra qəbirüstü daĢlar və sənduqələr bu cür abidələrdəndir. 

Məhəmməd məscidinin minarəsi Bakının ən erkən səcdəgahlarındandır. Bu 

abidənin təsvirləri daĢ üzlüklər üzərində həkk olunmuĢdur. Həmin daĢlar müəzzin 

üçün nəzərdə tutulmuĢ kiçik eyvanı ("Ģərəfə"ni) əhatə edir. Bu təsvirlər təkrar 

olunan çoxbucaqlı fiqurlardan, altıbucaqlı ulduzlardan və bir-birindən eyni məsafədə 

yerləĢən motivlərdən ibarətdir. Minarənin ciddi həndəsi oyma naxıĢları Qurandan əxz 

olunmuĢ kufi yazısı ilə canlanır, həmin yazı stalaktit karnizin altında yerləĢdirilmiĢdir. 

Bu cür naxıĢlı rəsmlərdən XI-XII əsrlərin Bakı qəbirüstü abidələrinin 

tərtibində çox istifadə edilmiĢdir. Həmin abidələr ġirvanĢahların Bakıdakı saray 

kompleksinin muzeyində və Gürcüs tanın dövlət muzeyinin Armazisxevidəki Msxet 

filialında saxlanmaqdadır. Qəbirüstü abidələr çox zaman bədii təsvirli nəbati rəsmlərlə, 

habelə rəmz və emblem səciyyəli naxıĢlarla zənginləĢdirilirdi.  

Azərbaycan ərazisində dəmirin, misin, gümüĢün, qızılın və digər metalların 

olması bu yüzillərdə dekorativ-tətbiqi incəsənətin daha bir növünün - metalın bədii 

emalının geniĢ Ģəkildə yayılmasına Ģərait yaratmıĢdı. Bu dövrün metal məmulatı 

nümunələri kifayət qədərdir, muzey kolleksiyalarında və xarici ölkələrdəki Ģəxsi kol-

leksiyalarda mühafizə olunmaqdadır. Bunlar əsasən məiĢət əĢyalarıdır (boĢqab, qazan, 

küp, çıraq, habelə inək, quĢ, sinkretik quruluĢlu müxtəlif əĢyalar), dekorativ 

əhəmiyyətə də malikdir. Azərbaycan bədii metal sənəti nümunələri arasında ġirvanda 

hazırlanmıĢ fiqurlu bürünc məmulatı böyük elmi dəyərə malikdir. Nəzərdən 

keçirilən dövrün, Azərbaycan bürünc plastikasının elmi dəyəri ondan ibarətdir ki, 

həmin nümunələrin olması ilə islam dövründə müsəlman ġərqində fiqurlu qabların 

olduğunu inkar edən tədqiqatçıların müddəaları təkzib o lunur, əks müddəanın 

gerçəkliyi isbat edilir.  

MəiĢət əhəmiyyətinə malik olmuĢ Azərbaycan bürünc plas tikası 

nümunələri arasında aparıcı mövqe sənətĢünaslıq elmində geniĢ surətdə 

məĢhurlaĢmıĢ, Sankt-Peterburqdakı Dövlət Ermitajın ın kolleksiyasında saxlanan, 

XIII yüzilin əvvəlində (1206) ġirvanda hazırlanmıĢ bürünc lüləyinə məxsusdur. 

Açıq rəngli bürüncdən hazırlanmıĢ bu lüləyin, quruluĢ baxımından bir-biri ilə sıx 

Ģəkildə bağlı olan üç ünsürdən ibarətdir: inək, inəyi əmən buzov və dolçanın 

dəstəyi funksiyasını daĢıyan kiçik Ģir fiquru məmulatın həmin üç ünsürüdür. 

QuruluĢun mərkəzi fiqurunu təĢkil edən inək sakit dayanmıĢ, baĢını qaldırmıĢ 

vəziyyətdədir. Ġnəyin zınqırovlu boğazlığ ı vardır. Ġnəyin ağzında lüləy indəki 



383 
 

mayenin boĢaldılması üçün deĢik açılmıĢdır. Ġnək fiquru çox ümumiləĢdiril miĢ 

tərzdə, incəliklər nəzərə alınmadan hazırlanmıĢdır. Fiqurda, hətta gözlər də qeydə 

alınmamıĢdır. Buzov inəyi əmən vəziyyətdə təsvir edilmiĢdir. Ġnək və buzov 

fiqurlarından fərqli o laraq, lü ləyinin dəstəyi funksiyasını daĢıyan Ģir fiquru daha 

incəliklə hazırlanmıĢ, fiqurun gözləri, burnu və digər yerləri qeydə alınmıĢdır. Hər  

üç fiqurun üzərin i bəzəyən naxıĢlar lü ləyin in diqqəti cəlb edən cəhətidir. Onun 

üzərində insan, heyvan rəsmləri, nəbati təsvirlər vard ır. Həmin bəzəklər məmu -

latın bütün səthində mövcuddur. Bu təsvirlər quruluĢca ayrı-ayrı zo laqlarla, 

medalyonlarla və müxtəlif dekorat iv ləkələrlə təmsil edilmiĢdir. Qismən həkk 

olunmuĢ, müəyyən hissəsi isə minalanmıĢ ov, ziyafət, nərd oyunu səhnələri də çox 

maraqlıdır. Bu rəs mlər əsas fiqurların ətraflarındadır. Rəs mlər hər bir tərəfdən 

üçsıralı zolaq əmələ gətirən çərçivələrdə yerləĢdirilmiĢdir. Ġnəyin boğazında və 

baĢında həkk olunmuĢ, lüləyin in bəzəkli görünməsinə xidmət edən yazılar 

maraqlıdır. Yazıda qeyd edilir: "Bu, b irdəfəyə, Yaradan Tanrın ın köməyilə 

hazırlanmıĢ inək, buzov və Ģird ir. Ruzbeh ibn Əfridun ibn Burzin in  sifariĢidir. 

Onun sahibi olan Ģaha - Burzin ibn Əfridun ibn   - eĢq olsun. Rəssam Əli ibn 

Məhəmməd ibn Abdullah Qasım düzəltmiĢdir; 603 -cü ilin məhərrəm ay ında" 

(1206, VIII-IX aylar). 

Azərbaycanın Milli Tarixi Muzeyinin kolleksiyasında saxlanılan, bəzək 

baxımından bənzərsiz olan bürünc çıraq da ġirvanla bağlı məmulatdır. Bu çıraq 1944-cü 

ildə Bakıda, ġirvanĢahlar sarayının ərazisində aparılmıĢ arxeoloji qazıntılar zamanı 

tapılmıĢdır. Həmin çıraq ölçüsünə görə iri deyildir: uzunluğu 18 sm, hündürlüyü isə 8,5 

sm-dir. Təxminən çırağın bütün səthində yerləĢdirilmiĢ tökmə heykəlciklər xüsusilə 

maraqlıdır. Həmin heykəlciklər müxtəlif texniki tərzdə iĢlənmiĢdir. Burada yastı, 

qabarıq və hətta dairəvi heykəlciklər arasında süvari, ata həmlə edən vəhĢi heyvan, iki 

öküz baĢı, iri piĢik cinsindən olan on dörd yırtıcı heyvan baĢı, iki qabarıq insan sifəti 

vardır. Bürünc çırağın üzərində təsadüf olunan təsvirlər yeni deyildir və bu dövrdə 

Azərbaycan dekorativ-tətbiqi sənətinin digər növlərinin bəzəklərində də istifadə 

edilirdi. Bu cür təsvirlərə "Bayıl daĢları"nda, Örənqalanın, qədim Gəncənin, Bakının 

keramikasında da təsadüf olunur. Çıraq üzərindəki iki qabarıq öküz baĢı təsviri Bakı 

qalasının Ģimal darvazası üzərində olan rəsmlərlə eynidir. Bu məqama xüsusi fikir 

verməyə dəyər; belə ki, vaxtilə öküz totem hesab edilmiĢ, sonralar isə ĢirvanĢahların 

gerbi kimi istifadə olunmuĢdur. 

Nəzərdən keçirilən dövrdə tuncdan hazırlanmıĢ fiqurlu məmulat yalnız 

ġirvanda geniĢ yayılmamıĢdı. Bu cür fiqurlara Azərbaycanın digər vilayətlərində də 

təsadüf edilmiĢdir. Son onillər ərzində Qəbələ və Örənqala Ģəhərgahlarında aparılmıĢ 

qazıntı iĢləri nəticəsində metalın bədii emalının bu növünə aid maraqlı materiallar 

aĢkar edilmiĢdir. Örənqalada aparılmıĢ arxeoloji qazıntılar zamanı bürünc heykəlcik 

tapılmıĢdır. Bu tapıntı yenilik kimi qiymətləndirilə bilər. Bürünc heykəlcik insan 

simasına malik olan əfsanəvi varlıq Ģəklindədir. Heykəlciyin baĢında üçdiĢli tac var. 

Əfsanəvi varlığın badamvari iri gözləri, saç örtüyü bədii metal ustasının məharətinin 



384 
 

nəticəsi kimi diqqəti cəlb edir. Bu heykəlcik Xəzər dənizinin dibindən çıxarılmıĢ 

"Bayıl daĢları" üzərində olan təsvirlərə bənzəyir. Bürünc məmulatının bəzəyinin 

Azərbaycan incəsənətinin digər növlərinin bəzəyi ilə sıx əlaqəsi Luvrda (Fransa) 

mühafizə olunan bürünc dolçada parlaq surətdə nəzərə çarpır. Bürünc dolça 1190-cı 

ildə naxçıvanlı usta Osman Salman oğlu tərəfindən hazırlanmıĢdır. Bu bürünc qabın 

naxıĢları Naxçıvandakı Möminə xatun məqbərəsinin (Atabəy günbəzinin) bəzəyilə 

eynidir. 

Bu dövrdə bədii metal məmulatı memarlıq abidələrinin tərtibatında da geniĢ 

Ģəkildə istifadə edilirdi. Darvazalar, suyun axıdılması üçün iĢlədilən borular, qapılar, 

məscid günbəzlərinin yüksək hissələri bürünc və mis elementlərlə zəngin surətdə 

bəzədilirdi. Hazırda Gürcüstanın Gelati monastırında saxlanan Gəncə Ģəhər darvazasının 

dəmir hissələrini bu sənətin parlaq nümunəsi kimi göstərmək olar. Darvazanın 

möhkəmliyi qayğısına qalmıĢ usta onun xarici görkəmini də unutmamıĢdı. Metal 

zolaqların yerləĢməsinin tamamilə ölçülüb-biçilməsi diqqəti xüsusilə cəlb edir. Kufi xətti 

ilə həkk olunmuĢ yazı da orta çağlar üçün ənənəvi olan ixtisasın nəsildən-nəslə ötürülməsi 

faktını təsdiq edir. Yazıda göstərilir ki, bu darvaza "dəmirçi Ġbrahim ibn Osman ibn 

Anqaveyhin əməlidir". Darvazanın 455(1063)-ci ildə hazırlandığı qeyd olunmuĢdur. 

Xalçaçılıq və bədii parçaların hazırlanması XI-XII əsrlərin Azərbaycan 

dekorativ-tətbiqi incəsənətində mühüm yer tururdu. Mingəçevir, Gəncə, Beyləqan, Bakı 

ərazilərində arxeoloji qazıntılar zamanı aĢkar olunmuĢ müxtəlif rəngli pambıq, yun 

parçalar bunu sübut edir. Mövcud olan material ipəkdən hazırlanmıĢ bədii parçaların da 

yüksək keyfiyyətliliyini göstərir. Ölçüsünə görə çox da böyük olmayan ipək parçanın 

fraqmentini buna misal göstərmək olar. Həmin parça qalığı Nizami Gəncəvinin Gəncədəki 

məzarının yerində aparılan arxeoloji qazıntılar zamanı tapılmıĢdır. Bu parça yüksək 

keyfiyyətli ipək saplardan toxunmuĢdur. Parçanın üzərində məharətlə mürəkkəb həndəsi 

naxıĢlar toxunulmuĢdur. Bu naxıĢlar müxtəlif çoxbucaqlıların uzlaĢması nəticəsində 

yaradılmıĢdır. NaxıĢlar XII-XIII əsrlərin Azərbaycan memarlıq abidələrinin bəzək 

tərtibatına çox bənzəyir. Qeyd etmək maraqlıdır ki, parçanın bədii tərtibatı zamanı cəmi 

üç rəngdən (qırmızı, yaĢıl, qızılı) istifadə olunmuĢdur. Bu rənglər parçanın açıq rəngli 

səthində aydın Ģəkildə nəzərə çarpır. 

XI-XII əsrlərə aid olunan Azərbaycan xalçaları və xalça mə mulatı dövrümüzə 

gəlib çatmamıĢdır. Lakin xalçaların hazırlandığı yerlər, yüksək bədii dəyəri Azərbaycanda 

olmuĢ tarixçilərin, coğrafiyaçıların və səyyahların (əl-Müqəddəsi, Yaqut əl-Həməvi və 

b.) əsərlərində geniĢ iĢıqlandırılır. Onlar ipək saplardan toxunulmuĢ xovlu xalçaları 

xüsusilə yüksək qiymətləndirmiĢlər. Zəngin naxıĢlara malik olmuĢ həmin xalçalar 

dünyanın baĢqa ölkələrinə də ixrac edilirdi. Azərbaycan xalçaların ın ölkə 

hüdudlarından kənarda geniĢ yayılmasını Qərb i Avropa rəssamların ın (Yan Deyk, 

Hans Holbeyn, Hans Memlinq və b.) əsərlərində onların təsvirlənməsi də sübut 

edir. "Kitabi-Dədə Qorqud" dastanında, Nizami Gəncəvinin poetik əsərlərində də 

Azərbaycan xalçaları haqqında məlumat vardır.  

Azərbaycan dekorativ-tətbiqi sənətinin nümunələrinin nəzərdən 



385 
 

keçirilməsi, onların texn iki keyfiyyətlərin in, dekorat iv üsulların ın xarakteristikası 

həmin sənət növlərinin bədii-üslub xüsusiyyətlərin i müqayisə etməyə, ümumi o lan 

cəhətləri izləməyə imkan yaradır. Bu, həmin dövrdə vahid üslubun olduğunu sübut 

edir; həmin üslub ümumi kompozisiya prinsiplərində, bədii tərtibat iĢin in ayrı-ayrı 

incəliklərində, xalqın incəsənət əĢyaların ın ümumi görkəmində özünün parlaq 

ifadəsini tapmıĢdır. 

 

 

 

 

 

 

§ 4. EPĠQRAFĠK ABĠDƏLƏR 
 

Azərbaycanın memarlıq və baĢqa tarixi abidələrində, respublika 

muzeylərin in ko lleksiyalarında çoxsaylı ərəb qrafikalı ep iqrafik yazılar mühafizə 

olunmaqdadır. Həmin epiqrafik yazılar tədqiq olunan dövrün iqtisadi və siyasi 

həyatının öyrənilməsi üçün mühüm mənbələrdir. Məzmunca müxtəlif o lan inĢaat, 

sənət, xatirə səciyyəli bu epiqrafik abidələr bəzi hallarda orta əsr müəlliflərinin mə-

lum əsərlərində əksini tapmayan tarixi hadisələrin izah ed ilməsinə imkan yaradır.  

Tarixi dəqiq ləĢdirilmiĢ ilkin ərəb qrafikalı yazılardan biri 1987-ci ilin 

baharında, ġəmkir və Xanlar bölgələrin in sərhədində yerləĢən Yenikənd su -elektrik 

stansiyasının ərazisində aparılmıĢ arxeolo ji qazıntılar zamanı Muncuqlu təpəsində, 

daĢ sütunun baĢlığı üzərində aĢkar edilmiĢdir. Sadə kufi xətti ilə ərəbcə həkk 

olunmuĢ bu yazı p is hifz edilmiĢdir; tərcüməsi beləd ir: "Hakimiyyət Allaha 

məxsusdur. Dörd yüz qırx ikinci ildə əl-müdəbbir Ġmamallah ibn Məhəmməd 

hazırlamıĢdır. Allahın mərhəməti onun üzərində olsun" (h. 442/1050-51). 

Kutaisi Ģəhərində Gelati monastırında saxlanılan Gəncə qapısının 

üzərindəki səkkizsətirlik ərəbdilli kufi yazısında deyilir: " BağıĢ layan, mərhəmətli 

Allahın adı ilə. Bu qapıların qazı Əbülfərəc Məhəmməd ibn Abdullahın rəhbərliyi ilə 

hazırlanmasına hökmdarımız, əzəmətli hakim əmir ġavur ibn Fəzl - Allah onun hakimiyyə-

tini uzun eləsin - əmr etmiĢdir. Ġbrahim ibn Osman dəmirçi (anqaveyh) oğlu dörd yüz əlli 

beĢinci ildə düzəltmiĢdir" (h.455/1063). 

Qabarıq surətdə, əhəngdaĢı üzərində həkk edilmiĢ dördsətirlik kufi yazısı 

Bakınm ĠçəriĢəhər hissəsindəki Məhəmməd məscidinin Ģimal divarında yerləĢir: 

"BağıĢlayan, mərhəmətli Allahın adı ilə. Bu, ustad ər-rəis Məhəmməd ibn Əbu Bəkrin 

əmrilə tikilmiĢ məscidin binasıdır. Tarix: dörd yüz yetmiĢ bir" (h. 471/1078-79). Minarənin 

eyvanındakı stalaktit karnizin altında yerləĢən lövhə üzərində lentĢəkilli kufi yazı 

Qurandan götürülmüĢ ayələrdən (XVII, 81-82) ibarətdir. 

Qafqazda aĢkar edilmiĢ kufi yazılarının qədimliyindən bəhs edən professor Əbd əl-

Həyy Həbibi, Məhəmməd məscidindəki yazının fotoĢəklini təqdir etmiĢ, həmin yazını 



386 
 

Yaxın ġərq xəttathlığının ən yaxĢı nümunəsi kimi qiymət ləndirmiĢdir.  

Yerli ağ daĢ üzərində qabarıq surətdə həkk olunmuĢ digər dördsətirlik ərəbdilli 

kufi kitabə ġəmkir qülləsinin tikilmə tarixi və təyinatı haqqında məlumat verir. Qeyd 

etməliyik ki, bu yazının aĢkar edilməsi və oxunması memarlıq tarixində həmin abidənin 

tikilmə tarixini müəyyənləĢdirə bilmiĢdir: "Allahın adı ilə. Müdafiə sistemli binalar 

silsiləsindən olan bu gözətçi qülləsini Uca Allahın qüdrətinin yardımı, istəyi, tam himayəsi 

ilə, mömin ġeyx M-n...-lu ibn AfĢin öz vəsaiti hesabına dörd yüz doxsan üçüncü ildə 

tikdirmiĢdir"(h. 493/1099-1100). 

XI əsrdə əhəngdaĢından hazırlanmıĢ məzarüstü abidənin bir hissəsi (0,86X0,27 

m) 1982-ci ilin yayında Bakıda, ĠçəriĢəhərdə aparılmıĢ arxeoloji qazıntılar zamanı 

tapılmıĢdır. Abidənin iki yuxarı tərəfi qabarıq kufi kitabə ilə tamam örtülmüĢdür. Bəzi 

hərflərin sonu bir qədər yuxarı qalxaraq palmetta (xurma ağacı yarpaqlarına bənzər bəzək) 

formasında tamamlanmıĢdır. TapılmıĢ daĢ, abidənin ikinci yarısını təĢkil edir. Hələlik bu 

abidə, formasına görə Bakı qalası ərazisində tapılmıĢ XI-XII əsrlər məzarüstü daĢları 

içərisində yeganədir. Bu məzarüstü daĢ Gürcüstan Dövlət Muzeyinin Armazis xevidəki 

Msxet filialında saxlanan, mərmərdən yonulmuĢ qəbirüstü abidəyə bənzəyir. Yazıda 

deyilir: "BağıĢlayan, mərhəmət li Allahın adı ilə. Bu, Əbu Səd Namdarın məzarıdır. 

Allah onun məzarını müqəddəsləĢdirsin". Yazılı daĢ məzarüstü abidənin bir parçasını 

təĢkil etdiyi üçün Əbu Səd Namdarın titulu, ləqəbləri və atasının adı qalmamıĢdır. 

Məzarın orta əsr Bakısının mərkəzindəki fəxri dəfn yerində olması, məqbərə binasının 

zəngin memarlıq bəzəklərinin qalıqları mərhumun XI - XII əsrlərdə ġirvanĢahlar 

dövlətində mühüm vəzifə tutduğunu təsdiqləyir. Mənbələrdə ġirvanda məsul 

vəzifələrdə olmuĢ Namdar nəslinin bəzi nümayəndələrinin adları çəkilir. "Tarix əl-

Bab"da ġirvanĢah Fəribürzün vaxtında hacib vəzifəsində olmuĢ Namdar ibn Müzəf-

fərin adı vardır. Tarixdə Məsud ibn Namdarın Ģəxsiyyəti Beyləqan Ģəhərinin məmur 

zümrəsinin nümayəndəsi, "Hekayələr, məktublar, Ģeirlər toplusu" əsərinin müəllifi kimi 

tanınmıĢdır. 

Üzərində üçsətirlik ərəbdilli kitabə olan əhəngdaĢı lövhəsi (2x0,7 m) 1954-

cü ildə Bakının qala divarındakı yarımbürclərdən birinin dağılması zamanı aĢkar 

edilmiĢdir. Çiçəkli kufi xətti ilə yazılmıĢ lövhə Azərbaycan Milli Tarix Muzeyində 

saxlanmaqdadır. Kitabəni ilk dəfə etnoqraf Ə.Ələsgərzadə oxumuĢdur: "ġəhər divar-

larının tikilməsinə əl-məlik əl-müəzzəm, müdrik, ədalətli, qalibiyyətli, din uğrunda 

mübarizədə zəfər qazanan, dinin və dövlətin Ģərəfi, islamın və müsəlmanların dayağı, 

ən böyük xaqan, əzəmətli ĢirvanĢah Əbü-l-Hica Mənuçehr b... əmr etmiĢdir". Burada 

yazı natamam qalır. Lövhədə Mənuçehrin atasının adı üçün yer kifayət etməmiĢdir. 

Yazıda Bakıda Ģəhər divarlarının ĢirvanĢah III Mənuçehr tərəfindən tikdirildiyi 

bildirilir. III Mənuçehrin hakimiyyəti 514-555(1120-1160)-ci illərə təsadüf edir. 

Kitabə ġirvan dövlətinin güclənməsi ilə bağlı olaraq böyük istehkam tikintisi iĢlərinin 

aparıldığını təsdiq edir. Güman etmək olar ki, bu divarın tikilməsinədək, feodal 

Ģəhərinin təĢəkkülü dövründə inĢa olunmuĢ baĢqa divarlar da varmıĢ. 

Bakı qalasındakı camenin minarəsində məscidin köhnə binasından buraya 



387 
 

köçürülmüĢ yazılı lövhələr yerləĢdirilmiĢdir. Burada nadir, lapidar sənədlərin zəngin arxivi 

mühafizə olunmuĢdur. ƏhəngdaĢından hazırlanmıĢ xatirə lövhəsinin üzərində həkk 

edilmiĢ dörd sətirlik, kufi xəttilə yazılmıĢ ərəbdilli mətn diqqəti cəlb edir: "Ən böyük 

əmir - isfəhsalar, baĢçı, dinin cəsarəti... dövlətin xoĢbəxtliyi, islamın müdafiəçisi  və  

qoĢunların baĢçısı  (bayrağı),  millət in iftixarı, əsilzadələrin itkisi Hüsaməddövlə vəd 

din Əbu Yəqub Yusif‖. Göründüyü kimi, xatirə lövhəsi böyük ġirvan sərkərdəsi 

Hüsaməddövlə vəd din Əbu Yəqub Yusifin ölümü haqqında məlumat verir. Yazılı 

mənbələrdə bu Ģəxsiyyət haqqında heç bir məlumata təsadüf edilməmiĢdir. Yalnız iki 

böyük ġirvan Ģairinin -Xaqaninin və Fələki ġirvaninin Azərbaycanda baĢ vermiĢ hərbi 

hadisələrin təsviri ilə əlaqədar olaraq yazdıqları mədhiyyələrdə ġirvan ordusu baĢçısının 

adı Bakı lövhəsində qeyd edilmiĢ titulları ilə göstərilmiĢdir. ġirvanĢah III Mənuçehrin 

qoĢunları əmir-isfahsalar Hüsaməddövlə vəd dinin baĢçılığı altında Arran, Bitlis və Dvin 

əmiri ġəmsəddövlə Tuğan Arslanın yardımına arxalanaraq, 530-532(1136-1137)-ci illər 

arasında Nüsrətəddin Arslan Abanın ordusunu məğlubiyyətə uğratdılar. Arran ərazisinin 

bir hissəsini onun əlindən aldılar.  

Yusif ibn Küseyr məqbərəsinin giriĢ qapısı üzərində olan dörd sətirlik kufi 

kitabədə deyilir: "Bu məqbərə ər-rəis, mömin, islamın gözəlliyi, Ģeyxlərin baĢçısı Yusif 

ibn Küseyrindir. Tarix: Ģəvval ayı, beĢ yüz əlli yeddinci il" (1162). Yusif ibn Küseyr 

məqbərəsinin üzərindəki yazı dünya mədəniyyəti tarixinə daxil olmuĢ epiqrafik abidələr 

sırasındadır. Məqbərənin frizindəki kufi kitabədə Quran ayələri və məĢhur memar Əcəmi 

ibn Əbubəkr ən-NəĢəvinin (Naxçıvaninin) adı həkk edilmiĢdir. Onun yaratdığı və artıq 

haqqında məlumat verdiyimiz on tərəfli Möminə xatun məqbərəsinin bəzəklərində ərəb 

qrafikasının müxtəlif xətlərindən də istifadə olunmuĢdur. Kitabələr türbənin tərəfləri 

(baĢtağları) və giriĢ qapılarının haĢiyələrində, medalyonların sahələrində bəzək 

elementi kimi iĢlədilmiĢdir. 

XII əsrdən etibarən bir sıra Yaxın ġərq ölkələrində, habelə Azərbaycanda 

memarlıq abidələrinin bəzəklərində rəngarəng Ģirli kərpiclərdən istifadə olunmağa 

baĢlandı. ġirli kərpiclərin düzülməsiylə tərtib edilən kitabələr məqbərələrin silindrik 

hissəsində, günbəz örtüklərində istifadə olunurdu ki, bu da abidələrin təkrarolunmaz 

gözəlliyini təmin edirdi. Yerli xəttatlar epiqrafik motivlərin yaradılması iĢində kamilliyin 

yüksək zirvələrinə yetiĢmiĢdilər. Nəbati və həndəsi ünsürlərə oxĢadılmıĢ ərəb 

hərflərindən düzəldilən həmin motivlər kaĢılı kərpiclərlə ifa olunurdu. 

Yusif ibn Küseyr məqbərəsinin bəzəklərində Ģirli kərpiclərdən istifadə 

olunmamıĢdır. Bu abidədə yazılar müxtəlif ölçülü kərpiclərin hörgüyə düzülüĢü 

nəticəsində əldə edilmiĢdir. Frizlər və haĢiyələrdəki kitabələ rin fonunda Ģaquli 

"ləm", "əlif‖, "kəf‖ hərflərin in arasındakı sahələr həndəsi naxıĢlarla 

zənginləĢdirilmiĢdir. Müxtəlif rəngli Ģirli kərp iclərdən və lövhələrdən Möminə 

xatun məqbərəsinin bədii tərtibatı iĢində is tifadə edilmiĢdir. OnguĢəli məqbərənin 

bütün tərəfləri kufi xət li yazılarla haĢiyələnmiĢdir. Kitabələrin mətni Quran 

ayələrid ir. Məqbərənin tərəflərindəki hər on stalaktit tağda təkrar olunan yazıda 

deyilir: "Hakimiyyət vahid, qadir Allaha məxsusdur". BaĢtağın üzərindəki yaz ıda 



388 
 

abidənin inĢa tarixi göstərilir - 582 (1186). Burada memarın ad ı da qeyd edilmiĢdir: 

"Naxçıvanlı memar Əcəmi ibn Əbubəkrin iĢidir". Məqbərədən cənubda, hazırda 

bərpa olunmuĢ qədim qoĢa minarəli baĢtağın üstündəki kitabədə N. Xanıkovun 

(XIX əsr) məlumatına görə, "Müdrik hökmdar, ədalət li, böyük Atabəy Əbu Cəfər 

Məhəmməd ibn Atabəy Eldəniz - Allah onun məzarın ı müqəddəsləĢdirsin" - söz-

ləri varmıĢ. 

Qapı yeri üzərindəki kitabədə "...Atabəyin mülklərində süvarilərin baĢçısı 

və vergiləri toplayan mütəvəlli əmir Nurəddin Naxçıvanlı memar Əcəmi ibn 

Əbubəkrin iĢidir" yazılmıĢdır.  

Məqbərənin qübbəvari günbəzinin daxili səthində dörd dairəvi medalyon 

vardır. Bu medalyonlar günbəzin Ģimal-Ģərq, cənub-Ģərq və cənub-qərb və Ģimal-

qərb tərəflərində yerləĢdirilmiĢ, sahələri kitabə və naxıĢla bəzədilmiĢdir. Nəbati 

naxıĢlı birinci medalyonun bəzəyinin qrafik strukturu səkkiz dəfə təkrar olunan 

"Məhəmməd" sözlərinin toplusundan ibarətdir. Ġkinci medalyonda "Allah, 

Məhəmməd, Əbubəkr, Ömər, Os man, Əli", üçüncü medalyonda "Allah, 

Məhəmməd, Ömər, Əbubəkr, Osman, Əli, Həsən, Hüseyn", dördüncüdə "Allah, 

Məhəmməd, Əbubəkr, Ömər, Os man, Əli" sözləri həkk edilmiĢdir. Medalyonların 

tərtibatı zamanı əldə olun muĢ dekorativ effekt d iqqəti cəlb edir. Xəttat nəbati, 

həndəsi naxıĢlardan, mürəkkəb kufi yazısından istifadə edərək, bədii ifadənin 

bənzərsiz həllinə nail ola b ilmiĢdir. Ustanın bu məharəti A zərbaycanın baĢqa 

memarlıq t ikililərin in və məzarüstü abidələrinin bədii tərtibatı ilə  müqayisədə 

xüsusilə heyranedicidir. Möminə xatun məqbərəsində dəfn olunmuĢ Ģəxs haqqında 

məqbərənin frizində yerləĢdirilmiĢ yazı tam halda qalmadığ ına görə, Möminə 

xatunun atabəylərlə  qohumluq  əlaqələri haqqındakı  tədqiqatçı fikirləri (Cahan 

Pəhləvanm anası və yaxud həyat yoldaĢı olması) ziddiyyətlidir. Yazının tərcüməsi 

belədir: "BağıĢlayan, mərhəmətli Allahın adı ilə. Bu məqbərənin tikilməsinə müdrik 

hökmdar, ədalətli, qalibiyyətli, möhkəmlənmiĢ, böyük, islamın və müsəlmanların 

mühafizəçisi ġəmsəddin Cahan Pəhləvan, Atabəy əbu Cəfər Məhəmməd ibn Atabəy 

Eldəniz... dünyanın və dinin Ģöhrəti, islamın və müsəlmanların himayəçisi Möminə 

xatunun - Uca Allah ona rəhm etsin! - naminə əmr etmiĢdir. Biz gedirik, dünya qalır. 

Biz ölərik, bu xatirə qalar. Ġlahi, bəd nəzərdən uzaq et". 

Atabəylərin tarixinin öyrənilməsində Gəncə Tarix-DiyarĢünaslıq 

Muzeyindəki saxsı sferokonus üzərində nəsx xəttilə, hərəkəsiz həkk edilmiĢ farsdilli 

yazı mühüm əhəmiyyətə malikdir. Yazıda deyilir: "Cahan Pəhləvanın müqəddəs arzusu 

və Ģöhrəti Qutluq Ġnanc". Bu mətn yazılı mənbələrin (Sədrəddin əl-Hüseyni, Ravəndi) 

Cahan Pəhləvanın öz dövlətinin Ģöhrət və qüdrətini sevimli oğullarının yardımında 

gördüyünü bildirən məlumatlarını təsdiqləyir. 

Dəvəçi bölgəsinin Ügah kəndindəki ġeyx Əbubəkr məqbərəsinin qapısı 

üzərində nəsx xəttilə ərəbdilli ikisətirlik yazı olmuĢdur: "Bu, Ģeyxlərin məliki, yolların 

qütbü ġeyx Əbubəkrin türbəsidir. Allah ona rəhmət etsin! Bu türbəni bilici, adil soltan 

Fərruxzad bin Axsitan [bin] Mənuçehrin zamanında beĢ yüz doxsan dördüncü ildə (1197-



389 
 

1198) Məhəmməd ibn Nəsr tikmiĢdir". Yazıda xatırlanmıĢ ġeyx Əbubəkrin adına bizə 

məlum olan digər yazılı mənbələrdə təsadüf edilmir. ġeyx Əbubəkrin epitetləri əsasında 

belə nəticəyə gəlmək olar ki, o, tanınmıĢ Ģəxsiyyət, ġabranda fəaliyyət göstərmiĢ böyük 

alim olmuĢdur. 

ġamaxıdan cənub-Ģərqdə, Göylər kəndində, ġamaxı-Ərdəbil ticarət-karvan 

yolunun üzərində memarlıq tarixinə "Piri Mərdəkan" adı ilə daxil olan möhtəĢəm bir 

abidə mövcuddur. Məqbərədə qalmıĢ iki kitabə abidənin adını və tikilmə tarixini 

dəqiqləĢdirir. Ġçəridə bir məzar vardır. 

Məzarüstü lövhə (0,1x0,56 m) əhəngdaĢındandır. Bu lövhə yuxarıdan çatma tağla 

tamamlanır. Lövhənin üz hissəsində hərəkəsiz ərəbdilli yazı həkk edilmiĢdir: "BağıĢlayan, 

mərhəmətli Allahın adı ilə. Bu məzar Ģeyx, imam, böyük alim, mömin Tair Tac əl-Hüda 

Mədəkani ibn Əlinindir. Allah rəhmət etsin". DaĢ lövhənin ətraflarında "Allah" sözü 

on üç dəfə təkrar olunur. Məzarüstü yazının tarixi yoxdur. Lakin onun tarixini giriĢin sol 

tərəfində, məqbərənin divarına bərkidilmiĢ digər ikisətirlik ərəbdilli kitabəyə əsasən 

müəyyənləĢdirmək mümkündür. Yazıda deyilir: "...Böyük padĢah, xaqan... Fərruxzad 

ibn Fazil əl-Müvəhhid Mənuçehr...". Kitabədə xatırlanmıĢ ĢirhanĢahın III Mənuçehrin 

oğlu I Fərruxzad olduğu güman edilir (1203-1204-cü illərin hüdudunda vəfat etmiĢdir). 

Ġllər keçdikcə Ģeyxin və məqbərənin adları təhrif olunmuĢ, "Mədəkani" sözü 

"Mərdəkan" Ģəklinə düĢmüĢdür. Mədək Cənubi Azərbaycanın Həsənabad adlı 

yaĢayıĢ məntəqəsindən 27 km cənub-Ģərqdə yerləĢən yerin adıdır. "An" və "i" 

sonluqları alimin nəsəbini (yəni Mədək mənĢəli olduğunu) göstərir. O, ġirvanın paytaxtı 

ġamaxıya gəlmiĢ, orada fəaliyyət göstərmiĢdir. Həmin dövrdə burada xeyli alim və həkim 

çalıĢırdı. Məqbərənin ətrafında ġeyx Tair ibn Məhəmməd, Tacəddin ibn Rüknəddin və 

digər alimlərin məzarları vardır. Həmin alimlərin həyatı və fəaliyyəti ġeyx Tair Tac 

əl-Hüdanın mədəni-siyasi mərkəzinə çevrilmiĢ xanəgahı ilə bağlı olmuĢdur. 

Bakıda, Ģəhərin qədim hissəsi olan ĠçəriĢəhərdə Qız qalası ucalır. Qalan ın 

cənub-qərb divarında kufi xəttilə həkk o lunmuĢ kiçik lövhə vardır. Yazının xarakteri 

onun oxunuĢunu çətinləĢdirir. Kitabəni ilk dəfə elmi baxımdan N.Xanıkov tədqiq 

etmiĢ, mətnin ilk sözünü "qübbə" kimi oxumuĢdur. Sonralar həmin yazını tədqiq edən 

M.Nemətova isə burada "Məsud ibn Davudun qülləsi" ifadəsinin həkk edildiyini 

göstərmiĢdir. Paleoqrafik xüsusiyyətinə görə bu yazı XII əsrə aid olub, yalnız qalanın 

təmiri ilə bağlıd ır. Qala isə, görünür, daha erkən dövrdə tikilmiĢdir.  

Mərdəkan qalasındakı ikisətirlik ərəbdilli yazı qabarıq surətdə, gözəl və iri 

süls xəttilə, iki parça əhəngdaĢı üzərində həkk olunmuĢdur və hazırda bu epiqrafik 

abidə Sankt-Peterburqda Dövlət Ermitajında saxlanmaqdadır: "...müdrik, islam 

hökmdarı, ĢirvanĢah Axsitan bin Mənuçehr üçüncü... beĢ yüz səksən üçüncü il hicri 

tarixində" (1187/1188). Bəzi tədqiqatçılar kitabənin qala ilə əlaqəsini qəbul 

etməyərək, bürcün tikintisini XIV əsrə aid edirlər. Lakin qalanın və qala 

kompleksindəki məscidin yanında tapılmıĢ digər yazılar da sübut edir ki, qalanın 

tikintisi XII əsrə aiddir. 

ƏhəngdaĢı üzərində iri, oyma, gözəl süls xəttilə yazılmıĢ iki sətirlik farsdilli 



390 
 

mətn 1940-cı ildə qalanın ətrafında təmizlik iĢləri aparılarkən, əski darvaza yerində 

aĢkar edilmiĢdir. N.Berezin, vaxtilə bu daĢ lövhəni qala qapıları üzərində gördüyünü 

yazır. Kitabədə deyilir: "Bu manarı əmir Əbu Nəsr Ġzz əl-Mülk Əbu Əli ibn Baqir 

ucaltmıĢdır - Allah onun qüdrətini əbədiləĢdirsin!" Yazıda tarix göstərilməmiĢdir. 

Lakin paleoqrafik xüsusiyyətləri və bədii tərtibatı onu kompleksin digər XII əsr yazıları 

ilə yaxınlaĢdırır. Kitabədə adı çəkilən, lakin digər mənbələrdə adına təsadüf olunmayan 

əmir, ġirvan ordusunun sərkərdəsi idi. 

Farsdilli yazısı olan üçüncü daĢ da diqqəti cəlb edir. Həmin kitabə "Tuba-Ģahi" 

məscidinə giriĢin yanında aparılmıĢ təmir iĢləri zamanı tapılmıĢdır. Yazı çətinliklə 

oxunan Ģəklə düĢmüĢdür: "Bu manar h-d-a B-k-a... Cav id..." Mətndə tarix 

göstərilməmiĢdir. Yazı fonundakı quĢ, nəbati ünsürlər, "kəf‖ hərfinin yuxarı hissəsi, 

"əlif‖in aĢağı qisminin forması, bəzi "əlif‖ və "ləm"lərin yuxarı hissəsi, hərflərin sola-

sağa meyli kompleksdə olan baĢqa yazıların bəzəklərini və yazı üslubunu xatırladır. 

Bütün bunlar kompleksin yerində aĢkar olunmuĢ son iki yazını XII əsrə aid etməyə əsas 

verir. 

Beləliklə, epiqrafik yazılar XI-XII əsrlərdə Azərbaycanda iqtisadi, siyasi, 

mədəni yüksəliĢi sənədli Ģəkildə təsdiq edir. 

ġirvan ərazisində ĢirvanĢah III Mənuçehrin (1120-1160) və onun oğlu I Axsitanın 

(1160-1196/97) adlarının qeyd edildiyi, zəmanəmizədək hifz olunmuĢ kitabələr XII 

əsrdə ġirvan dövlətinin güclənməsi ilə əlaqədar olaraq geniĢ miqyaslı istehkam iĢlərinin 

aparıldığını göstərir. Bu dövrdə ġirvanda qalalar, Ģəhərlər tikilir, hərbi istehkamlar və 

ictimai-mülki binalar təmir edilirdi.  

Epiqrafik abidələr bizə ġeyx Pir Hüseyn, ġeyx Tair Tac əl-Hüda Mədəkani, ġeyx 

Əbubəkr, ġeyx Babi Yəqub kimi tanınmıĢ alim-Ģeyxlərin adlarını çatdırmıĢdır. Həmin 

alimlər iri ticarət yolları üzərində tikilmiĢ ictimai-siyasi və mədəni mərkəzlərə - xanə-

gahlara baĢçılıq etmiĢlər. 

Kitabələrdə digər mənbələrdən məlum olmayan xəttatların, memarların, 

rəssamların, daĢ üzərində bədii oyma sənətinin görkəmli nümayəndələrinin (Əcəmi 

Əbubəkr Naxçıvani, Zeynəddin ibn ƏburəĢid ġirvani, ƏburəĢid ibn Zeynəddin 

ġirvani, Əli Məcdəddin, Əbdülməcid ibn Məsud, ġeyxzadə Həbibullah, ġəmsəddin 

Məhəmməd, Əhməd ibn Əyyub, Mahmud ibn Ġbrahim və bir çox baĢqalarının) adları 

göstərilmiĢdir. Təqdim olunan epiqrafik abidələrdə vəzifəli Ģə xslərin, suveren 

dövlət baĢçıları olmuĢ, yüksək titulları və epitetləri ilə tanınan ĢirvanĢahların, 

atabəylərin adları da d iqqəti cəlb edir. 

 

 

 

 

 

 



391 
 

 

§ 5. ELM 
 

XI-XII əsrlərdə bütün müsəlman ġərq ində olduğu kimi Azərbaycanda da 

elm və ədəbiyyat yüksək inkiĢaf səviyyəsinə çatmıĢdı. Bu dövrdə iri paytaxt 

Ģəhərləri olan Təbrizdə, ġamaxıda, eləcə də Bakıda, Gəncədə, Beyləqanda, 

Naxçıvanda ġirvanĢahların, Eldənizlərin və digər hökmdarların saraylarında 

dövrün ən tanınmıĢ elm xadimləri himayəçilik Ģəraitində fəaliyyət göstərmiĢ, elmin 

müxtəlif sahələrində müvəffəqiyyətlər qazanmıĢdılar. Onu da qeyd etməliyik ki, 

elmin hələ də xüsusi sahələrə ayrılmadığ ı bu dövrdə yalnız elmi biliklərin bütün 

məcmusuna sahib olanlara alim adı verilird i. Y.Bertels belə mütərəqqi Ģəxslər 

sırasında Nizami Gəncəvinin adını xüsusi çəkir. Onun yazdığ ına görə, "Nizami öz 

dövrünün biliklərinin bütün məcmusuna sahib idi. Fəlsəfi ədəbiyyatla, astrono-

miya və astrologiya ilə, coğrafiya və kosmoqrafik ədəbiyyatla, müəyyən dərəcədə 

riyaziyyat, fizika və kimya ilə tanıĢ olmuĢdu. Onun əsərlərində çox qiymət li t ibbi, 

bioloji, təbii-elmi məlumatlara təsadüf olunur". 

XI-XII əsrlərdə Azərbaycan xalq ı dünya mədəniyyəti xəzinəsinə öz 

əsərləri ilə elmin sonrakı inkiĢafında görkəmli ro l oynamıĢ bir sıra parlaq alim-

ədəbiyyatçı, filosof, hüquqĢünas, tarixçi, riyaziyyatçı, astronom, coğrafiyaçı 

vermiĢdir. Bunlardan, zəmanəsinin mütərəqqi mədəni nailiyyətlərin i mənimsəmiĢ 

görkəmli alim Fəridəddin ġirvani 30 il astronomiya ilə məĢğul olmuĢ və bir neçə 

ulduz cədvəli tərtib etmiĢdir. Azərbaycanda bu dövrdə astronomiyanın inkiĢafın ı 

Örənqalada aparılmıĢ arxeoloji qazıntılar zamanı aĢkar edilmiĢ, üzərində 

planetlərin hərəkət dairəsi və yerdəyiĢmə yolları cızılmıĢ dairəv i gil lövhəcik də 

təsdiq edir. 

Dövrün mənbələri XI-XII yüzillərdə təbabət sahəsində dərin biliyə malik 

loğman həkimlər haqqında da məlumat verir. ġamaxı yaxınlığ ındakı Məlhəm 

kəndində "Mədrəseyi-tibb" (Tibb mədrəsəsi) və müalicəxana açmıĢ Kafiəddin Ömər ibn 

Osman (Xaqaninin əmisi olub) mədəniyyət tariximizə həm bilici həkim, həm də gör-

kəmli filosof kimi daxil olub. Ġnsanı təbiətin ali məxluqu sayan Kafiəddin idrakın və elmin 

qüdrətinə inanır, Ģagirdlərinə biliklərə yiyələnməklə yanaĢı, dərin müĢahidəçilik, təcrübəyə 

və fakta inam aĢılayırdı. 

ġirvanĢah III Mənuçehrin dövründə ġirvanda ad çıxarmıĢ məĢhur həkim 

Mahmud xocanın, Xaqanini ağır xəstəlikdən müalicə etmiĢ, "ġirvanın Ģərəfi", "həkimlərin 

Ģan-Ģöhrətlisi" RəĢidəddinin adları da əsrləri adlayaraq bu günümüzə yetiĢmiĢdir. 

Belə həkimlərdən biri də, Zəkəriyyə əl-Qəzvininin verdiyi məlumata görə, 

atabəy Özbəyin Ģəxsi həkimi Cəlaləddin Təbib olmuĢdur. Atabəyin bu həkim haqqında 

dediyi sözlər onun sənətinə verilən ən yüksək qiymət hesab edilə bilər: "Mənim həyatımı 

saxlayan bu adamdır. O, yalnız artıq xəstələnmiĢlərin möcüzəli Ģəfavericisi deyil. O, 

xəstəliyin gizli çağında diaqnozu müəyyənləĢdirir və hazırladığı cüzi dərmanla xəstəni tamam 

müalicə edir. Onun gəliĢi adamlara böyük xeyir verirdi, ondan sonra onun kimisi olmayıb". 



392 
 

XII yüzildə Təbrizin məĢhur həkimlərindən olan Mühzəbəddin Təbrizinin "Əl-

Muxtar" və "Kitabi tibb əl-Camali" əsərlərində bir çox xəstəliklərin müalicə yolları 

nəzərdən keçirilir. Mahmud ibn Ġlyas isə təbabət elminə həsr etdiyi əsərində əczaçılıq və 

müxtəlif xəstəliklərin müalicə prinsipləri haqqındakı bütün məlumatı ümumiləĢdirmiĢdi. 

Kitabda adları çəkilən dərmanlar əlifbaya görə düzülmüĢdür. 

Ən görkəmli həkimlərdən biri də Mövlana Cəlaləddin ər-Ruminin yaxın dostu və 

müalicə həkimi Əkmələddin Naxçıvani olmuĢdur. Orta çağ müəlliflərindən biri onu 

"həkimlərin ağası, dünya həkimlərinin rəisi" və baĢqa təmtəraqlı ləqəblərlə təqdim 

etmiĢdir. Naxçıvanın tanınmıĢ təbiblərindən biri də Fəxrəddin Əbu Abdullah Əhməd ibn 

ƏrəbĢah ibn Əli ibn Cəbrayıl ən-Naxçıvani idi. 

O dövrdə Azərbaycanda fəaliyyət göstərən əcnəbi həkimlər də var idi; 

bunlardan biri, islamı qəbul etmiĢ, görünür milliyyətcə yəhudi olan Samuil ibn Yəhya 

ibn Abbas əl-Məğribi əl-Əndəlus; idi. Mənbələrin (əl-Qifti, Ġbn əl-Ġbri) məlumatına görə, 

"o, atası ilə ġərqə (Bağdada) gələrək, burada müvəffəqiyyətlə həkimlik edirdi. Samuil 

tibbə aid kitabların müəllifidir. Sonradan o, Azərbaycana köçür və Pəhləvan 

xanədanına və onun dövlətinin əmirlərinə xid mət göstərir. O, Marağa Ģəhərində 

yaĢayır, burada ailə qurur və övlad yetiĢdirir. O, 570 (1174)-ci ildə Marağada vəfat 

edir". 

Azərbaycanda fəaliyyət göstərən görkəmli həkimlərdən biri də Bağdaddan 

buraya köçmüĢ, Ġbn Habal adı ilə məĢhur olan Əli ibn Əhməd Əbu-l-Hüseyn idi. Ġbn əl-

Ġbrinin verdiyi məlumata görə o, uzun müddət Azərbaycanda həkimlik etmiĢ, 619 

(1222)-cu ildə burada vəfat etmiĢdi. 

Nəzərdən keçirilən dövrdə tarixi, filoloji, fəlsəfi məzmunlu xeyli əsər də 

yaradılmıĢdı. Lakin həmin əsərlərin çoxu zəmanəmizə çatmamıĢdır. Hərtərəfli bilik 

sahibi olan Fəxrəddin Əbülfəzl Ġsmayıl ibn əl-Musanna ət-Təbrizinin qələmə aldığı 

irihəcmli "Tarixi-A zərbaycan" ("Azərbaycan tarixi") adlı əsəri də dövrümüzə 

yetiĢməyən əhəmiyyətli əlyazmalarındandır. Mənbələrdən məlum olur ki, alim, 

Bağdaddakı "Nizamiyyə" mədrəsəsində mühazirələr oxumuĢ, 580 (1185)-ci ildə 

Təbrizdə vəfat etmiĢdir. Onun haqqında bəhs edən Ġbn əl-Fuvati yazırdı: "Mən 

Təbrizdə sözün tam mənasında görkəmli olan Ģəxs barədə soruĢduqda, mənə Ġbn əl-

Musannanı niĢan verdilər. Mən soruĢdum: ikinci belə bir adam varmı? Onlar cavab 

verdilər: O, bircə dənədir və ikincisi yoxdur". 

Bu dövrdə elmin və mədəniyyətin inkiĢafına dövlət səviyyəsində verilən 

düzgün istiqamət böyük Səlcuq dövlətinin hər yerində olduğu kimi, Azərbaycanda da 

mədəniyyətin inkiĢafı üçün əlveriĢli Ģərait yaratmıĢdı. Səlcuqilərin məĢhur vəziri 

Nizamülmülkün bu sahədə atdığı addımlar xüsusilə təqdirəlayiqdir. BaĢ verən dini müna-

qiĢələrin, eləcə də Fatimilərin yaydıqları Ģiəlik təsirinin qarĢısını almaq üçün Səlcuq 

hökmdarlarının savadlı alimlərə ehtiyacı var idi. Müasir ərəb tədqiqatçısı Əbul-Hadi 

Məhbubənin yazdığına görə, Nizamülmülk "öz əleyhdarlarını zəif salmaq üçün 

silahdan əlavə, elmdən də istifadə edir, saysız-hesabsız dini təriqət və məzhəblərin 

təliminə qarĢı sünniliyin təlimlərini irəli sürərək, onlara qarĢı dini-ideolo ji mübarizə 



393 
 

cəbhəsini açırdı". 

Bu məqsədi həyata keçirmək üçün Səlcuq hökmdarları bir çox Ģəhərlərdə 

mədrəsələr açdırmıĢ, dövrün məĢhur alimlərini bu elm və bilik ocaqlarına cəlb 

etmiĢdilər. Mənbələrdə Azərbaycan Ģəhərlərində də belə mədrəsələrin açıldığı, bunlar 

üçün xüsusi binalar tikildiyi haqqında məlumat vardır. Bu mədrəsələr adətən onların  

əsasını qoyanın adını daĢıyırdılar. 1127-ci ildə Xoyda Əbu-r-Ruh əl-Fərəc ibn Abdallah 

ibn Xələf əl-Xuveyyinin tikdirdiyi mədrəsə onun adı ilə (əl-Fərəc əl-Xuveyyi mədrəsəsi) 

tanınırdı. Tarixçi Ġbn əl-Fuvati XI-XII əsrlərdə Marağada açılan üç mədrəsənin adını 

qeyd edir: "Əhmədağa" mədrəsəsi, "Atabəkiyyə" mədrəsəsi və "əl-Qadi" (Qazı) 

mədrəsəsi. 

1067-ci il sentyabrın 22-dən Bağdadda Nizamülmülkün bilavasitə təĢəbbüsü ilə 

açılmıĢ "Nizamiyyə" mədrəsəsi dövrün ən baĢlıca elm ocağı - "universiteti" hesab 

edilirdi. Mədrəsənin t ikintisi baĢa çatan kimi Nizamülmülk bu dövrdə artıq dərin bilikli 

mötəbər bir alim kimi tanınan azərbaycanlı Xətib Təbrizini mədrəsə kitabxanasının müdiri, 

eyni zamanda, akademik Ġ.Y.Kraçkovskinin təbirincə desək, onun ədəbiyyat kafedrasının 

"professorı:" təyin edir. 

Mütəxəssislərin "ġərqdə təĢkil edilən ilk mükəmməl universitetlərdən birincisi" 

hesab etdikləri "Nizamiyyə" mədrəsəsində dərs deyən bir çox görkəmli alimlər içərisində 

Xətib Təbrizidən baĢqa digər azərbaycanlı alimlər də vardı. Bunlardan yuxarıda adını çəkdi-

yimiz, bəlkə də ilk "Azərbaycan tarixi" kitabının müəllifi Ġsmayıl ibn əl-Musanna ət-

Təbrizini, alim-ədib, "Nizamiyyə"dən baĢqa Həmədan və baĢqa Ģəhərlərdəki 

mədrəsələrdə dərs demiĢ, 1160-cı ildə Mərvdə vəfat etmiĢ gəncəli Əbu Hafs Ömər ibn 

Osman ibn ġueyb əl-Cənzini, məĢhur alim, bir çox əsərlərin müəllifi (onun "əl-Hasil" adlı 

əsərinin əlyazması indi də Paris Milli Kitabxanasında saxlanılır), 1225-ci ildə vəfat etmiĢ 

Tacəddin Əbu-l-Fədail Məhəmməd ibn əl-Hüseyn ibn Abdallah əl-Urməvini, məĢhur 

Ģəriət alimi, sonralar Qahirəyə köçərək, burada "ən-Nasiriyyə əs-Salihiyyə" 

mədrəsəsində də dərs demiĢ Əmin əd-Din Müzəffər ibn Əbu Məhəmməd ibn Ġsmayıl 

ibn Əli ət-Təbrizini (1163-1225). Bağdadda "əl-Kəmaliyyə" mədrəsəsində də dərs deyən 

Əbul-Fadl Mahmud ibn Əhməd ibn Məhəmməd əl-Ərdəbilini (öl. 1228), monqollar 

Bağdadı iĢğal edərkən (1258) həlak olmuĢ məĢhur alirn Kəvaməddin Əbu Nəsr Yunis ibn 

Mənsur ibn Ġbrahim əĢ-ġirvanini və baĢqalarını göstərmək o lar.  

Özlərinin yüksək bilik və mədəniyyətlərinə görə dövrün tanınmıĢ Ģəxsiyyətləri 

sırasında orta çağın müxtəlif təzkirələrinə və tarixi əsərlərinə düĢmüĢ bu alimlər 

içərisində təbrizli alim Əbu Zəkəriyyə Yəhya ibn Əli (Xətib Təbrizi) xüsusi yer 

tutur. Ömrünün sonunadək, təxminən 40 il elmi-pedaqoji fəaliyyətlə məĢğul olan, 

ġərq xalq larının mədəniyyəti tarixinə ədəbiyyat və dilçiliyə aid onlarla əsərin, 

gözəl Ģeirlərin müəllifi kimi daxil olan bu görkəmli alim əldə etdiyi bütün uğurlara 

elmə olan son dərəcə böyük həvəsi, iradə və mətanəti sayəsində çatmıĢ dı. XIII 

yüzilin görkəmli tədqiqatçısı Yaqut, Xətib in bu gün də çoxlarına örnək ola biləcək 

bu xüsusiyyətini - elmə sonsuz sevgisini belə təsvir edirdi: "Nağıl edirlər ki, onun 

Əbu-l-Əla əl-Məərrinin yanına səfər etməsinin səbəbi odur ki, o, Əbu Mənsur əl-



394 
 

Əzhəri əl-Məərrinin "Kitab əttəh-zib fi-l-lüğə" ("Dildə düzəliĢ kitabı") ad lı əsərini 

əldə etmiĢdi. Kitabı torbaya qoyub, çiyninə ataraq Təbrizdən əl-Məərrə [Ģəhərinə] 

aparır. Onun min ik tutmaq üçün pulu yox idi. Kürəklərindən axan tər kitabları 

isladır. Bu nüsxə Bağdadın kitabxanalarından birində mövcuddur. Hadisədən 

xəbəri olmayanlar ona baxdıqda, suya düĢdüyünü zənn edirlər. Halbuki bu, yalnız 

Xətibin təridir". 

Xətib Təbrizi çox zəngin və universal yaradıcılıq yolu keçmiĢ alim id i. 

Onun əsərlərində dilçiliy in, tarixin , folklorun, etnoqrafiyanın, məntiqin, 

ilah iyyatın, fəlsəfənin bir çox məsələləri nəzərdən keçirilir. Bir ədəbiyyatĢünas 

kimi o, bədii əsərlərin Ģərhi və təhlili prosesində həmin alimlərin uğurlarından da 

bəhrələnmiĢdir. 

Xətib Təbrizi fo rma mükəmməlliyi və məzmun gözəlliyin in vəhdəti 

ideyası ilə ġərq ədəbiyyatĢünaslığında cəsarətlə çıxıĢ et miĢ, bu məsələn in elmi 

həllini vermiĢdi. Onun fikrincə, tənqid məsələləri ilə məĢğul olan hər bir alim, 

elmin müxtəlif sahələrinə aid biliklərə sahib olmalıdır; o, ədəbiyyatĢünaslıq 

sahəsində yüksək nəzəri hazırlığa malik olmaqla yanaĢı dilçilik, tarix, etnoqrafiya, 

folklor, ilahiyyat, fəlsəfə məsələlərindən də baĢ çıxarmal ıdır. Xət ib Təbrizi "Əbu 

Təmmamın divanına dair Ģərh" əsərinin giriĢ hissəsində belə nəticəyə gəlmiĢdir ki, 

tənqidçi öz sələ flərin in əsərlərin i diqqətlə öyrənməli, onlardan müsbət cəhətləri əxz 

etməli, onların səhv və qüsurlarını təkrar etməməlid ir. Alim ədəbi tənqidi yüksək 

qiymət ləndirir, onun poeziyadan da çətin iĢ olduğunu qeyd edirdi. O yazırdı ki, 

"Ģerləri tənqid etmək onlan yazmaqdan çətindir". Onun fikrincə, tənqidçinin baĢlıca 

vəzifəsi zahiri süjetlərə aludə olmaq deyil, Ģairin müxtəlif mənalı ifadələr arxasında 

gizlənmiĢ ən səmimi düĢüncələrinin aĢkara çıxarılması, daxili məzmunun 

aydınlaĢdırılması olmalıdır. Xətib Təbrizi, Ģeirləri Ģərh edərkən yalnız ədəbiyyatçı kimi 

deyil, müdrik mütəfəkkir kimi də çıxıĢ edir, ədəbiyyatı xalqın ağlına və təfəkkürünə təsir 

vasitəsi kimi qiymətləndirirdi. 

XII yüzildə yaĢamıĢ azərbaycanlı alim Əbülfəzl HübeyĢ ət-Tiflisi elmi fikrin 

inkiĢafında mühüm rol oynamıĢdır. O, ərəb leksikoqrafiyası sahəsində böyük elmi-

tədqiqat iĢi aparmıĢdır. Alim ərəb-fars izahlı lüğətlərini tərtib etmiĢdir.  

Digər alim - ġəmsəddin Əbülabbas Əhməd ibn Xəlil əl-Xuveyyi (1187-1240) 

Yaxın və Orta ġərq ölkələrində dilçi, ədəbiyyatçı, fəqih, filosof və təbib kimi tanınmıĢdı. O, 

öz səyahətləri zamanı soltan Ġsa ibn Əbu Bəkr ibn Əyyubun təklifilə DəməĢqə dəvət 

edilmiĢ və "Adiliyyə" mədrəsəsində müəllimlik etmiĢdi. Alim "Kitab fi-l üsul" ("Üsul 

haqqında kitab"), "Kitab fənn ən-nəhv" ("Sintaksis kitabı"), "Kitab yəĢtəmilu alə rumuz 

əl-hikmiyyə" ("Fəlsəfı rəmzləri əhatə edən kitab") adlı əsərlərin müəllifidir. 

XII əsrin I yarısında yaĢamıĢ Yusif ibn Tahir Əbu Yəqub əl-Xuveyyi orta 

əsrlərin ərəbdilli Ģərhçilik ədəbiyyatında görkəmli yer tutur. Onun 1146-cı ildə baĢa 

çatdırdığı "ġərh ət-tənvir" əsəri müəllifin yaĢayıb-yaratdığı dövrün elmi fikrinin parlaq 

nümunəsidir. Yusif ibn Tahir bu əsərində hər Ģeydən öncə böyük ərəb Ģairi və 

mütəfəkkiri Əbu-l-Əla əl-Məərrinin poetik irsinin tədqiqatçısı - incə ruhlu ədib kimi 



395 
 

çıxıĢ etmiĢdir. "ġərh ət-tənvir"də irəli sürülmüĢ ideyalar biliyin müxtəlif sahələrini əhatə 

edir. Tədqiqatçının poeziya və ədəbi tənqid sahələrindəki yaradıcı mülahizələri xüsusi 

əhəmiyyət kəsb edir. Yusif ibn Tahir təbabət, psixologiya, astronomiya və bir qədər 

həndəsə ilə də məĢğul olmuĢdu. 

XII-XIII yüzillərdə keçmiĢ Alban dövlətinin iri feodal mülklərindən biri olan 

Xaçın (Arsax) məlikliyinin yenidən dirçəlməsi, XIII yüzilin əvvəllərində dövrün 

görkəmli siyasi və mədəni xadimi Həsən Cəlalın hakimiyyətə gəlməsi, alban 

mədəniyyətinin, o cümlədən alban ədəbiyyatının yeni inkiĢaf yoluna daxil olmasına 

gətirib çıxartdı. Lakin əvvəlki dövrlərdən fərqli olaraq bu zaman artıq mədəni-ideoloji 

cəhətdən erməniləĢmiĢ alban kilsə xadimləri öz ədəbiyyatlarını qədim erməni dilində 

yaratmağa baĢladılar. Məhz bu xadimlər V-X əsrlərdə alban dilində yazılmıĢ əsərləri 

qədim erməni dilinə çevirdilər. Təsadüfi deyil ki, Moisey Kalankatlının dövrümüzə 

qədim erməni dilində çatmıĢ "Alban tarixi" əsərinin ən erkən əlyazması XIII əsrə 

aiddir. Lakin əhali hələ uzun müddət özünü alban etnosu sayırdı, belə ki, 

qriqoryanlaĢdırılmıĢ olsa da alban mədəni-siyasi ənənələrini hələ də qoruyub saxlayan 

müstəqil alban kilsəsi mövcud idi.  

Alban özünüdərkinin vüsət tapdığı bu dövrdə xristian albanlar üçün onların 

həyatlarının bütün tərəflərini tənzimləyə biləcək hüquqi sənədin yaranması zərurəti 

meydana çıxdı. Bu sənədin köməyilə onlar nəinki yad dini-siyasi təsirə, eləcə də ideya 

baxımından baĢqa xristian kilsələri ilə birləĢməyə müqavimət göstərə bilərdilər. Bu 

zərurət alban mədəniyyətinin görkəmli xadimi olan Gəncə sakin i Mxitar QoĢun 

(1130-1213) Albaniya katolikosu III Stepannosun xahiĢi ilə "Datasnagirk" 

("Qanunnamə) əsərini yazmasına səbəb oldu. Müəllif əsəri yazarkən ġərqi Roma 

imperiyası qanunlarını, Moiseyin qanunlarını, eləcə də alban kilsə kanonlarını mənbə 

kimi əsas götürmüĢdü. Azərbaycan tədqiqatçıları (Z.M.Bünyadov, F.Məmmədova) bu 

"Qanunnamə"ni ermənilərə aid edən müasir erməni alimlərinin iddialarını tutarlı 

dəlillərlə rədd edir, onu məhz albanlar üçün qrabarda (qədim erməni dilində) yazılmıĢ 

alban ədəbiyyatı abidəsi hesab edirlər.  

Gəncədən keçərək Xaçına gələn Mxitar buradakı Getik monastırında 

yaĢamağa baĢlayır və monastırı dağıdan zəlzələyədək Getikdə qalır. Bundan sonra Xaçın 

knyazı Vahtanqın və onun yaxın adamlarının köməyilə Nor Getik (QoĢavəng - "QoĢun 

monastırı" da adlandırılırdı) monastırının və oradakı məktəbin əsasını qoyur, buranı 

həm Albaniyanın, həm də Ermənistanın maarif ocağına çevirə bilir. QoĢavəngə yalnız 

oxumaq üçün deyil, öz biliklərini təkmilləĢdirmək üçün də axıĢıb gəlirdilər. Mxitar 

QoĢ ömrünün sonunadək bu monastırda qalmıĢ və 1213-cü ildə burada vəfat 

etmiĢdir. Elə burada da o, "Alban salnaməsi", eləcə də dini mövzulu "Qandzaklı 

(Gəncəli) Xosrovun müsibəti" əsərlərini qələmə almıĢdır.  

"Alban salnaməsi"ni yazarkən müəllif, Dasxuransi-Kalankatlının yazdığı tarixi 

davam etdirməyi, 1130-1162-ci illərdə - Səlcuq hakimiyyəti illərində baĢ verən 

hadisələri iĢıqlandırmağı nəzərdə tutsa da, müəyyən səbəblər üzündən əsəri yarımçıq 

qoymalı olmuĢdu. 



396 
 

Alban ədəbiyyatının digər tanınmıĢ nümayəndəsi Gəncəli Kirakos 1201-ci 

ildə doğulmuĢ, 1272-ci ildə vəfat etmiĢdir. Mxitar QoĢun yetiĢdirməsi Vanakan ın 

Ģagirdi olan Kirakos ömrünün çox hissəsini QoĢavəngdə (Nor Getikdə) keçirmiĢ, 

yazdığı "Tarix"  əsəri ilə Cənubi Qafqaz xalqlarının XIII yüzilin I yarısına aid 

tarixinə qiymət li faktlar əlavə etmiĢdir. 66 fəsillik bu əsərin 22 fəsli bilavasitə 

Ermənistana, 18 fəsli Albaniyaya, 7 fəsli Gürcüstana aid edilmiĢ, qalan fəsillərdə 

isə hər üç Qafqaz xalqı üçün ümumi dini məsələlərə toxunulmuĢdur. 

Bütün deyilənlər, XI-XII əsrlərdə Ģimallı-cənublu Azərbaycan ərazisində 

elmin sürətli inkiĢafın ı, onun müxtəlif sahələrinə dair onlarla əsərlərin yazıldığ ını, 

bu əsərlərin əsasən dövrün elm dili olan ərəb d ilində qələmə alındığın ı, Azərbaycan 

alimlərin in Yaxın və Orta ġərq müsəlman mədəniyyətinin inkiĢafında tutduqları 

əvəzedilməz və əhəmiyyətli mövqelərin i açıqlay ır. Elmin, mədəniyyətin bu 

inkiĢafı, sözsüz ki, ö lkən in sosial-iqtisadi vəziyyətinin və Ģəhər mədəniyyətinin 

ümumi yüksəliĢi ilə  bilavasitə bağlı idi.  

 

 

 

 

 

§ 6. ƏDƏBĠYYAT 
 

X-XII əsrlər ərəb-müsəlman mədəniyyətinin, o cümlədən onun mühüm 

tərkib hissəsi olan ədəbiyyatın tarixində ən məhsuldar dövrlərdən biri kimi 

qiymət ləndirilir. Bu mədəniyyətin yaradıcılarından olan Azərbaycan ziyalıları b ir 

çox sahələrdə olduğu kimi, ədəbiyyat sahəsində də böyük nailiyyətlər qazanmıĢ, 

ərəb və fars dillərində yazdıq ları elmi-bədii əsərlərlə dövrün ümummüsəlman 

mədəniyyətini ən yüksək səviyyəyə qaldıra bilmiĢdilər.  

VIII-IX əsrlər ədəbiyyatında geniĢ vüsət tapmıĢ şuubilik -"xalqçılıq" 

meyilləri Xilafət in ayrı-ayrı vilayətlərə - siyasi baxımdan müstəqil dövlətlərə 

parçalanması ilə bu dövrdə daha da möhkəmlənnıiĢ, vaxt ı ilə Sasanilərin 

tabeliyində olan ərazilərdə, o cümlədən Azərbaycanın bir sıra bölgələrində, 

ərəblərəqədərki "ədalətli" cəmiyyətə baĢçılıq edən Ġran Ģahların ın nüfuz və qüdrəti 

haqqında xülyalar yenidən dirilmiĢ, Ġran tarixinə, Ġran ədəbiyyatına, Ġran-fars dilinə 

aludəçilik artmıĢdı. X əsrin ikinci yarısında iranlı Buveyhilərin Bağdadı ələ 

keçirmələri ilə Abbasilərin zahiri siyasi hakimiyyətinə son qoyulması, eləcə də 

Buveyhilərin Ġran mütləqiyyətini diriltmək cəhdləri irançılıq ideyalarının daha da 

geniĢlənməsinə və möhkəmlənməsinə səbəb olmuĢdu. Bu ideyaların Ġran Ģairi Firdov-

sinin (934-1024) "ġahnamə" poemasında öz ifadəsini tapmıĢ təntənəsi xüsusilə 

poeziyada fars dilinin ərəb dilinə üstün gəlməsi prosesini gücləndirmiĢ, yeni farsdilli 

ədəbiyyatın yaranmasına, dövlətçilikdə irançılıq ənənələrinin artmasına təkan verən 

amillərdən olmuĢdu. 



397 
 

Ġranlıların köməyilə hakimiyyətə gəlmiĢ Abbasilərin öz Xilafətlərini Ġran 

mütləqiyyətinin davamı kimi qəbul etmələrini də həmin ənənələrin ilkin təntənəsi hesab 

etmək olar. Ġslamın qələbəsinin Ġran millətinin tarixi məqsədi olduğunu təsdiq edən, 

dövrün görkəmli mütəfəkkiri ət-Təbərinin tarixi əsərləri də məhz Ġran milli ənənəsinə 

xidmət edirdi. Onun davamçılarından olan Ġbn əl-Fəqih əl-Həmədani Allahın farsları 

peyğəmbər soyu olan qüreyĢilərlə bərabər tutduğu fikrini irəli sürürdü. Ġran və 

Mesopotamiyada sünni təriqətlərinin üstünlüyü Ģəraitində bu ideyaların Xilafət üçün elə 

bir təhlükəsi yox idi. Lakin Abbasilərin zəifləməsi nəticəsində iranlı Ziyarilərin və 

xüsusilə Buveyhilərin Mərkəzi və Cənubi Ġranda hakimiyyəti faktiki olaraq ələ 

keçirmələri Ģiə təriqətinə mənsub qüvvələrin hakimiyyətə gəlmələrinə, sünni 

Abbasilərin siyasi uğursuzluğuna səbəb oldu. Məhz bu zamandan Azərbaycan 

ərazisində deyləmli Salarilərin, mənĢəcə kürd olan ġəddadilərin, əsilləri ərəb olsa da 

artıq yerliləĢmiĢ Rəvvadilərin müstəqil hökmranlıq dövrləri baĢlanır; hələ IX əsrin 60-

cı illərində ġirvan və Layzanda hakimiyyəti ələ keçirmiĢ ərəb mənĢəli Məzyədilər də 

elə bu dövrdə günü-gündən artan irançılıq ideyalarının, eləcə də Ġran sülalələrinin 

mərkəzdə əldə etdikləri siyasi üstünlüyün təsirilə iranlaĢdılar. Hətta ġirvanĢahların ərəb 

adları obyektiv və subyektiv amillər üzündən fars adları ilə əvəz edildi.  

Ərəblərin siyasi hakimiyyətinə qarĢı atılmıĢ bu addımlar mənĢələrini 

bilavasitə Sasanilərlə, o cümlədən Bəhram Çubinlə bağlayan yerli hakim sülalələrin 

öz əzəmətli keçmiĢlərinə - soyköklərinə qayıtmaq əzmi ilə daha da qüvvətləndi. 

Lakin Bağdadda iqamət quran Buveyhi əmirlərinin ərəb ədəbiyyatına və elminə 

himayəçilik etmələri ərəb-müsəlman mədəniyyətinin tərkib his sələrindən olan 

ərəbdilli ədəbiyyatın yerlərdə hələ uzun müddət yaĢamasına səbəb oldu; insanın daha 

intim, daha qəlbi duyğularının ifadəsini özündə əks etdirən Ģeir sənətinə yol tapa bilmiĢ 

fars dili xüsusilə elmi əsərlərdə ərəb dilini əvəz edə bilmədi.  

Xilafətin zəifləməsi QoĢqarda ilk türk-islam dövləti yaradan Qaraxaniləri də 

Ġran "Ģuubiyyə" hərəkatının açdığı yola cəlb etdi. Bu dövlətin təsisçisi Əbdülkərim 

Satuq Buğra Qaraxan soğdi dili və mədəniyyəti yerinə türk dili və mədəniyyətinin 

əsasını qoydu. XI əsrin 70-ci illərinin əvvəlində Balasaqunlu Yusifin (1017-1077) 

Firdovsinin "ġahnamə"sinə cavab olaraq yazdığı və artıq o zaman "ġahnameyi-türki" 

adlanan "Qutadqu bilik" ("XoĢbəxtliyə aparan elm") əsəri dövrün türk ziyalısının milli 

Ģüurunun oyanmasını nümayiĢ etdirdi. 

Lakin geniĢ xalq kütləsi arasında türkdilli folklorun yayıldığı (bunu dövrün 

arxeoloji abidələrində tapılan əĢyavi materiallardakı bəzi Ģeir nümunələri də təsdiq edir), 

"ta qədimdən türklərin yaĢadığı" Azərbaycan ərazisində mövcud hakim dairələrin tarixi 

obyektivlik üzündən irançılığa daha artıq meyil etmələri türk dilini bu dövrdə türk 

xalqlarının ümumi ədəbi dilinə çevirə bilmədi.  

1055-ci ildə Xilafətdə siyasi hakimiyyəti Ģiə Buveyhilərin əlindən almıĢ sünni 

Səlcuqilər xəlifəni Ģiələrin hökmranlığından qurtarsalar da, indi də özləri siyasi 

hakimiyyətə sahib oldular. Lakin mənĢəcə oğuz türkü olan Səlcuqilərin hökmranlığı heç 

də türk dilini ədəbi, o cümlədən rəsmi dilə çevirmədi. Tədqiqatçılar (Y.Bertels, 



398 
 

Z.Bünyadov və b.) bu dövrdə Xorasandan Kiçik Asiyayadək böyük bir ərazidə fars dilinin 

daha da möhkəmlənməsi səbəbini "yalnız yürüĢlər və vergi toplamaq qayğısına qalan" 

səlcuq soltanlarının "savadsızlığı" və "öz sələflərinin yalnız farslardan ibarət məmur-

larına arxalanmalarında" görürlər. Ənənəyə görə, o dövrdə vəzir vəzifəsi Bərməkilərdən 

tutmuĢ məĢhur Nizamülmülk və onun xələflərinədək yalnız Ġran mənĢəlilərin əlində 

idi. 

Beləliklə, tarixi Ģəraitin özü fars dilini XIV əsrədək "bir çox xalqların müĢtərək 

bədii dili" etdi; Azərbaycanda həm əhalinin çox hissəsinin, "həm də hakim dairələrin 

danıĢıq dili və ünsiyyət vasitəsi doğma türk dili olmasına baxmayaraq, fars dili Ģeir, 

bədii və elmi nəsr sahəsində hakimlik" etməyə baĢladı.  

Dövrümüzə XI-XII əsrlərdə yazıb-yaratmıĢ Ģair və mütəfəkkirlərin 

Azərbaycan-türk dilində qələmə aldıqları heç bir əsər yetiĢməsə də, mənbələrin 

məlumatı belə əsərlərin mövcudluğunu təsdiq edir. XI əsrdə Məsud ibn Namdarın 

ərəb və fars (əcəmi) d illəri ilə yanaĢı, türkcə və zimmicə (yəni yerli dildə, çox 

güman, albanca) Ģeirlər yazması haqqında olan məlumat buna sübutdur ("va 

yunazzimu arabiyyətən va acəmiyyətən va turkiyyətən va zimmiyyətən "). 

Dövrün Ģairlərinin türk dilində yazıb-yaratmalarına dəlalət edən 

amillərdən biri də "Leyli və Məcnun" əfsanəsini dahi Nizamiyə s ifariĢ vermiĢ 

ĢirvanĢah Axsitanın Ģairin bu dastanı "fars və ərəb dili bəzəyi ilə , təzə gəlin kimi 

bəzəməsi" istəyidir. "Kitabın nəzminə səbəb haqqında"kı fəsildə "Ģahın halqası" 

qulağına keçirilmiĢ Nizami, hökmdarın "türk sifəti bizim vəfamız (əlaməti) deyil. 

Türkəvara deyilmiĢ söz bizə layiq deyil. O adam ki, yüksək nəsəbdən 

doğulmuĢdur, ona yüksək söz lazımdır" - iradını qeyd edir və yalnız oğlu 

Məhəmmədin  məsləhətindən sonra Ģahın əmrin i yerinə yetirməyə razılıq verir. Onu 

da qeyd edək ki, A xsitanın Nizamiyə türkcə deyil, farsca (və ya ərəbcə) yazmaq 

buyuruğu bir tərəfdən onun türk dilli Ģeirlərin in olduğuna dəlalət edirsə, digər 

tərəfdən də Ģairin milliyyətcə türk-azərbaycanlı olduğunu bir daha təsdiq edir. 

Mənbələrdən görünür ki, Azərbaycan-müsəlman mədəniyyətinin 

nümayəndələri bu dövrdə, hələ VIII-IX əsrlərdə yaranmıĢ ərəbdilli poeziyanı da 

inkiĢaf etdirir, öz əsərləri ilə ġərq mədəniyyətini zənginləĢdirird ilər. Əvvəlki 

dövrdə olduğu kimi, bu dövrdə də azərbaycanlı mütəfəkkir, alim və Ģairlərdən bir 

çoxu Yaxın və Orta ġərq in mədəni mərkəzlərində - Bağdadda, Qahirədə, Ġsgən-

dəriyyədə, Buxarada, Səmərqənddə, NiĢapurda və b. təhsil alır, fəaliyyət 

göstərirdilər. Mənbələr Təbriz, ġamaxı, Gəncə, Beyləqan və b. Ģəhərlərdə, 

ġirvanĢahların, ġəddadi və Səlcuq əmirlərinin saraylarında ərəb dilində Ģeirlər 

yazan Ģairlərin toplandığını, bu Ģəhərlərdə (məsələn: Məsud ibn Namdarın 

məlumatına görə, Gəncədə, Beyləqanda) Ģeir yarıĢlarının, məclislərin in 

keçirildiy ini xəbər verirdilər. 

Mənbələr XI əsrin sonunda, ġirvanĢah I Fəribürzün sarayında ona ərəb 

dilində mədhlər yazan Ģairlərin toplandığını da qeyd edirlər. Maraqlı burasıdır ki, 

bu saray Ģairləri arasında yalnız yerli azərbaycanlılar deyil, baĢqa millətdən olanlar 



399 
 

da vardı; ərəb Ģairi əl-Ğəzzin in Azərbaycan və Arranda olması, onun ĢirvanĢah I 

Fəribürzün saray məclislərində iĢtirakı, burada, eləcə də ölkənin baĢqa paytaxt 

Ģəhərlərində gözəl ədəbi mühit in olduğunu sübut edir.  

Bu dövrdə Təbriz ədəbi müh iti Xətib Təbrizi, Əbu Nasr Mənsur ibn 

Mumkan Təbrizi, Xəttat Nizami Təbrizi, Əli ibn Hibbətullah Təbrizi, Əbül Möhsin 

Hüseyn Təbrizi kirn i ərəb dilində gözəl Ģeirlər yazan Ģairlər yetirmiĢdi. Özünün 

"Qısa təsvir və zamanın seçilmiĢ adamları" əsərində Azərbaycandan olan Ģairlərə 

xüsusi bölmə həsr etmiĢ məĢhur ərəb alimi Əli əl-Baxərzi (öl. 1077) onlardan 40 

beytə qədər Ģerini təqdim etdiy i Əbu Nasr Mənsur ibn Mumkan Təbrizin i xüsusi 

qeyd edir; Təbriz Ģəhərindən olan bu Ģair, onun təbirincə "mənaları qızıl kimi 

cilalamıĢ, kəlamının cəvahirləri ġam d iyarında belə dinləyiciləri valeh etmiĢdir". 

Mənsur Təbrizi poeziya aləminə sadəcə olaraq Ģeirlər müəllifi kimi deyil, yüksək 

estetik normaları, ictimai idealları və incəsənətin dərin məzmununu hər Ģeydən uca 

tutan vətəndaĢ-Ģair kimi daxil olmuĢdur. Onun fikrincə, poetik sənət Ģair üçün 

döyüĢ meydanı, əleyhdarlarına qarĢı yönəldilmiĢ kəskin silahdır.  

ġairin Nizamülmülkə həsr etdiyi mədhiyyə insan məhəbbətinin ilahi 

sevgiyə qarĢı qoyulması ilə seçilən məĢhur lirik-fəlsəfi Ģeirdir. Mənsur Təbrizin in 

bizə yetiĢən ədəbi irsində sənətkar yetkinliy inin zəngin mənəvi dünyası, dərin 

müĢahidəçilik qabiliyyəti, həyata aydın baxıĢı aĢkar nəzərə çarpır.  

Dövrün Azərbaycan Ģairlərindən Əbul Möhsin Hüseyn ibn Nəsr Təbrizi 

peĢəkar "söz ustası" idi. Mənbələrdən məlum o lur ki, o, doğma Ģəhəri olan 

Təbrizdə yaĢayıb-yaratmıĢdır. Elə ona görə də, Ģairin təbiət təsvirinə həsr olunmuĢ 

misraları doğma diyarın zəngin gözəlliklərini əks etdirirdi. Sənətkarın yaratdığı 

poetik mənzərə təxəyyülün deyil, gerçək həyati müĢahidələrin nəticəsidir. Azər-

baycan təbiəti ilə bu bağlılıq Hüseyn Təbrizinin Ģerin i xalq poetik sənətinin ən 

qiymət li nümunələrindən biri edir.  

Nizamülmülkün Ģəxsi h imayəçiliyi altında ömür sürmüĢ, NiĢapurdakı iri 

mədrəsənin müəllimi kimi böyük hörmət qazanmıĢ Xəttat Nizami Təbrizi vətəndən 

uzaqda fəaliyyət göstərsə də, həmiĢə doğma diyara can atmıĢ, vətəni görmək istəyilə 

yaĢamıĢdır. 

Təbriz ədəbi mühit inin yetiĢdirmələri içərisində görkəmli alim və Ģair 

Xətib Təbrizi özünəməxsus yer tutur. YaĢadığı mürəkkəb bir qədər də qorxu lu 

ictimai Ģəraitdə əsil simasını qoruyub saxlaya bilmiĢ bu mütəfəkkir Ģəxsiyyət 

ümummüsəlman mədəniyyətinin inkiĢafında xüsusi payı olan Azərbaycan 

ziyalılarındandır. "Onun ərəb ədəbiyyatına və dilçiliyə dair yazdığı əsərlər uzun əsrlər 

boyu alimlərin diqqətini cəlb etmiĢ, dünyanın müxtəlif kitabxanalarında nadir sənət 

nümunələri kimi qorunub saxlanılmıĢ, nəhayət, müasir dövrümüzdə Almaniyada, 

Hindistanda və ərəb ölkələrində dəfələrlə çap olunmuĢdur" (Azərbaycanda bu alimin, 

eləcə də ərəb dilində əsərlər yaratmıĢ azərbaycanlı Ģairlərin haqqında ilk ətraflı 

məlumatı mərhum ərəbĢünas-professor Malik Mahmudov vermiĢdir). 

Görkəmli bir alim kimi tanınan Xətib Təbrizinin dövrümüzə yetiĢən Ģeirləri 



400 
 

onun gözəl Ģair olduğuna dəlalət edir. Ərəb alimi Corci Zeydan onun kiçik Ģeir divanı 

olduğunu qeyd edir. ġərqin böyük antoloqları və alimləri (Yaqut, əl-Baxərzi, əs-

Səmani, Ġbn Xəlliqan və b.) Ģairin Ģeirlərini öz əsərlərinə daxil etmiĢ, bu Ģeirlərdən 

bəzilərini poeziyanın ən gözəli və nadirlərindən biri hesab etmiĢlər. Xətibin əldə olan 

Ģeirləri göstərir ki, o, ictimai mövzulara daha çox diqqət yetirmiĢ, dövrünün yaramaz 

adamlarını, ədalətsizliy i kəskin tənqid etmiĢdir.  

Mənbələr bu dövrdə Azərbaycanda yaĢayıb-yaradan ərəbdilli Ģairlər 

arasında Hüseyn ibn Həsən Xətib Urməvinin, Ġskafi Zəncaninin, Ömər Gəncinin, əslən 

beyləqanlı olan Məsud ibn Namdarın və baĢqalarının adlarını çəkirlər. Bunlardan 

"ġirvan və Arran feodal inzibati dairələrində məmurluq edən, öz fəaliyyətinin bir sıra 

epizodunu o dövr ərəb abidələri üçün ənənəvi olan təmtəraqlı ədəbi formada təsvir edən", 

mənĢəcə kürd Məsud ibn Namdar Azərbaycan mədəniyyəti tarixində özünə məxsus yer 

tutmuĢdur. Onun həyat və yaradıcılığının ən yaxĢı və son tədqiqatçısı olan V.M.Beylis, 

Məsudun orta əsrin hər hansı bir elmi sahəsində mütəxəssis olan alim deyil, ədəbi 

cəhətcə savadlı tipik ədib olduğunu müəyyənləĢdirir. Məsudun dövrümüzə çatan 

əlyazması üç hissədən - hekayətlərdən, məktublardan və Ģeirlərdən ibarətdir. Həmin 

Ģeirlər, həyatını Beyləqan, Gəncə və ġirvanda, o dövrün bir çox Ģairləri kimi rəs mi 

dövlət vəzifələrində keçirən bu ziyalı Ģəxsiyyətin bizə yetiĢmiĢ toplusunun üçdə 

birindən çoxunu təĢkil edir. Əsasən ictimai mövzulara həsr olunmuĢ bu Ģeirlər 

Məsudun iĢ fəaliyyəti ilə sıx bağlı idi. Bu bağlılıq Ģeirlərin qruplaĢdırılmasında da özünü 

göstərir: əl-Cənziyyət (Gəncə dövrü Ģeirləri), əl-Beyləqaniyyət (Beyləqan dövrü 

Ģeirləri), əl-Əmniyyət (Gəncə müstövfisi Əmin əl-Mülkün adı ilə), əl-Ġxvaniyyət 

("Dostluq"), "Köhnə Ģeirlər" və b. Əsərlərində özünün "Bədi əz-zaman" ("Zamanın 

möcüzəsi") ləqəbini qeyd edən Məsud ibn Namdarın Ģeirlərinin təhlili göstərir ki, 

"Arrandan olan Bədi əz-zaman bütün ənənəvi üslub yolları və bəlağət formaları 

məcmusuna sahib, onlardan faydalanmaqda fərasətli olan" bir Ģəxsiyyət idi.  

Artıq XII yüzil Azərbaycanda farsdilli poeziyanın təntənəsi zamanı hesab 

edilsə də, ərəbdilli ədəbiyyat hələ də öz mövqelərini qorumuĢ və hətta mahir qələm 

ustalarının simasında özünə qızğın tərəfdarlar tapa bilmiĢdi. Əsasən farsca yazan 

görkəmli Azərbaycan Ģairləri Xaqani ġirvani və Mücirəddin Beyləqani öz yaradıcı-

lıqlarında ərəb dilindən də istifadə edirdilər. XII əsrdə Azərbaycan xalqı ərəbdilli 

ədəbiyyata ġihabəddin Yəhya əs-Sührəvərdi, Eyn əl-Qüzat, Yusif ibn Tahir əl-Xuveyyi 

(Xoylu) kimi görkəmli Ģəxsiyyətləri bəxĢ etmiĢdir.  

Azərbaycanın görkəmli mütəfəkkirlərindən biri olan ġihabəddin Yəhya əs-

Sührəvərdi fəlsəfi traktatlardan baĢqa poetik divan da yaratmıĢdı. Onun Ģeir yaradıcılığı 

ərəbdilli Azərbaycan poeziyası ilə sıx Ģəkildə bağlı idi. Lirizm, həsrət və çıxılmazlıq 

əhvali-ruhiyyəsi, lakoniklik əs-Sührəvərdi poeziyasının baĢlıca xüsusiyyətlərindəndir. O, 

hər Ģeydən öncə, həqiqi filosof idi. Ona görə də əs -Sührəvərdinin bir sıra Ģeirləri onun 

həyat, cəmiyyət, ölüm, varlıq və s. haqqında fəlsəfi mühakimələrinin bədii ifadəsi kimi 

qiymətləndirilir. 

Əs-Sührəvərdinin Ģeirləri arasında onun məhəbbət mövzusunda yazdığı 



401 
 

"muvaĢĢahlar" ("muvaĢĢahat", ənənəvi ərəb Ģeirlərindən fərqli olaraq nəğmə Ģəklində 

qələmə alınmıĢ bu Ģeir növündə vəzn və qafıyə vəhdəti pozulurdu) diqqəti cəlb edir. 

XII əsrdə demək olar ki, istifadə olunmayan bu Ģeir növü müsəlman ġərqində az 

tərəfdar qazanmıĢdı. 

Eynəlqüzat əl-Miyanəci (1131—ci ildə edam edilmiĢdir) nəinki fılosof panteist, 

habelə istedadh Ģair, nasirkimi də tanınmıĢdı. O, min beytdən ibarət Ģeirlər toplusunun 

müəllifıd ir. 

Eynəlqüzat "incə zövqlü Ģair, Ģirin ləhcəli nasir" kimi yetiĢmə-sində ailə 

ənənəsi mühüm rol oynamıĢdı. Onun babası Əbülhəsən Əli ibn əl-Həsən ibn Əli əl-

Miyanəci dövrün ziyalı Ģəxsiyyətlərin-dən olmuĢ, alim və Ģair kimi tanmmıĢdı; 

Həmədan qazısı olmuĢ atası Əbu Bəkr Məhəmməd ibn Əli əl-Miyanəci "fazil və 

istedadlı bir Ģəxsiyyət" idi. 

Eynəlqüzat "ġəkva əl-qərib ani-l-avtən ilə uləmə əl-buldən" ("Vətənindən 

ayrı düĢmüĢ qəribin ölkələrin alimlərinə Ģikayəti") adlı məĢhur risaləsi o rta çağ 

müsəlman mədəniyyətində bədii nəsrin nadir incisi hesab edilir. O yazırdı: "Vətən 

sevgisi imandandır; gizli deyildir ki, vətənə məhəbbət insanın fitrəti ilə qaynayıb-

qarıĢmalıdır". 

XI əsrdə Təbriz ədəbi mühitinin yetiĢdirdiyi Ģairlər arasında bəlkə də ən 

görkəmli yeri Azərbaycanda farsdilli Ģerin ilk gözəl nümunələrini yaradan Qətran 

Təbrizi (1012-1088) olmuĢdur. O, Təbriz yaxınlığındakı ġadiabad kəndində 

doğulmuĢ, erkən yaĢlarından Ģeirlər yazmıĢdır.  

XII yüzilin məĢhur Ģairi və ədəbiyyat tənqidçisi Nizami Əruzinin fikrincə, Ģah və 

soltanlar, hakimiyyətlərini möhkəmlətmək və nüfuzlarını xalqlar arasında artırmaq üçün 

öz saraylarında istedadlı Ģairlər saxlamalı, onları istədikləri kimi tərbiyələndirməli, 

həmin Ģairlərin dili və qələmi vasitəsilə öz istək və arzularını təbliğ etməlidirlər. 

Mənbələr artıq XI yüzilin axırlarında, demək olar, bütün hökmdar və yerli hakim 

saraylarında Ģairlər məclisinin yığılması haqqında məlumat verirlər. Saray 

ədəbiyyatının geniĢ intiĢar tapdığı bu dövrdə Qətran Təbrizi də əvvəlcə Gəncədə, 

ġəddadilər sarayında, sonra isə Naxçıvanda, naxçıvanĢah Əbu Duləfin sarayında 

yaĢamıĢdır. Elə buna görə də onun yaradıcılığının bu dövründə hökmdarları mədh edən 

qəsidələr daha baĢlıca yer tuturdu. Qətran böyük mədhiyyələr toplusundan baĢqa 

zəmanəmizədək yetiĢməyən "Qövsnamə" (və ya "QuĢnamə") məsnəvisinin və "Ət-

Təfasir" ("Təfsirlər") adlı fars dilinin ilk izahlı lüğətinin müəllifidir. ġair özünün aĢiqanə 

və təbiət mövzulu lirik Ģeirləri ilə nəinki çağdaĢlarını, eləcə də sonrakı dövr oxucularını 

riqqətə gətirmiĢdir. Böyük sevgi hissi ilə vəsf etdiyi təbiət Qətranın ecazkar qələminin 

təsiri altında sanki cana gəlir. Onun qəsidələri bədii məziyyətlər daĢımaqla yanaĢı, 

tarixi dərk etmək baxımından da əhəmiyyətlidir. ġair öz qəsidələrində zəmanəsinin 

hökmdarları və yüksək mövqeli adamları, onların qarĢılıqlı münasibətləri haqqında 

söhbət açır, Ģahidi olduğu tarixi-ictimai hadisələri yüksək sənətkarlıqla qələmə alır.  

Qətran Təbrizi fars dilində yazsa da əsərlərində çoxlu doğma azərbaycan-türk 

söz və ifadələri, zərbi-məsəlləri, atalar sözləri və s. iĢlətmiĢdir. Onlardan "dağ" (mal-



402 
 

qaraya basılan dağ mənasında), tağ (dağ), ayaq (qədəh), sürmə, muncuq, tapança, xıl 

(çox), tər (yaĢ, təzə), qar və s. bu kimi sözləri göstərmək o lar. 

XII yüzilin əvvəllərindən baĢlayaraq Azərbaycan ədəbiyyatının Əbül Əla 

Gəncəvi, Xaqani ġirvani, Fələki ġirvani, Ġzzəddin ġirvani, Mücirəddin Beyləqani, 

Nizami Gəncəvi kimi dahi söz ustaları bu ədəbiyyatın zəngin xəzinəsinə yeni üslub, yeni 

Ģivə gətirərək, Gəncə və ġirvanda fəaliyyət göstərən Azərbaycan ədəbi məktəbinin 

əsasını qoyurlar. Bu məktəbdə ədəbi sənətlə real həyat arasında bağlılığı, uzlaĢmanı təmsil 

edən, Rudəkidən baĢlayaraq Firdovsi və b. Ģairlər, o cümlədən Qətran Təbrizi tərəfindən 

inkiĢaf etdirilən farsdilli Ģerin Xorasan-Türküstan səpkisindən - üslubundan (səbkindən) 

fərqli olaraq yeni poetik "səbki təmtəraqi" adlı Azərbaycan üslubu yaradıldı. 

O dövrün möhtəĢəm saraylarından olan ġirvanĢahlar sarayında hələ X-Xl 

yüzillərdən fəaliyyət göstərən Ģairlər məclisinə XII əsrin ikinci rübündə doğma Gəncədən 

ġirvana gəlmiĢ, böyük istedad və yüksək əxlaq sahibi olan 44 yaĢlı Əbül Əla Gəncəvi 

baĢçılıq edirdi. 

Qətran Təbrizinin yetirməsi olan bu Ģair ġirvanĢahlar sarayına gəldikdən sonra 

burada böyük nüfuz qazanmıĢ, "məlik əĢ -Ģüara" -"Ģairlər hökmdarı" adını almıĢdır. 

ġirvanın istedadlı və ziyalı gənclərini təĢkil etdiyi ədəbi məclisdə cəmləĢdirən Əbül Əla, 

onlardan Əfzələddin Xaqani, Fələki ġirvani, Ġzzəddin kimi "öz Ģairlik qüdrətini bilən və 

həyatda görkəmli yer tutmaq istəyən" Ģairlərə bir tərəfdən "saray ədəbiyyatının 

tələblərini ödəyərək ĢirvanĢahların adını əbədiləĢdirməyi" aĢılayır, digər tərəfdən isə 

"insanpərvərliyi, adəmiyyəti təlqin etməyə" çalıĢırdı. Lakin Əbül Əla bu iki zidd 

anlayıĢları uzlaĢdıra bilmədi; buna görə onu ismaililərə, onların baĢçısı Həsən əs-Səbbaha 

meyil göstərməkdə təqsirləndirdilər, yazdıqlarını təhrif etməklə onu ləkələməyə 

çalıĢdılar. Həbsə düĢmək dərəcəsinə çatmıĢ Ģair özünü yalnız məĢhur "Qəsəmnamə" 

(and) qəsidəsi ilə qurtara bildi.  

Ədəbi irsindən yalnız bir neçə Ģeri qalmıĢ Əbül Əla dövrünün hökmdarlarını 

vəsf etsə də, XI əsrin sonu, XII əsrin I yarısında epik janrı inkiĢaf etdirən böyük fars Ģairi 

Əbül Məcd Məcdud ibn Adəm Sənai (1050-1140) poeziyasının mütərəqqi ənənələri 

ilə bağlı olmuĢ, Azərbaycan ədəbiyyatında ictimai-fəlsəfi Ģerin ilk nümunələrini 

yaratmıĢdır. 

Əbül Əladan sonra ġirvan ədəbi məktəbini Ģairin ən savadlı və istedadlı 

Ģagirdi, kürəkəni Əfzələddin Xaqani (1126-1199) idarə etməyə baĢladı. Vaxtilə məhz 

Əbül Əla, Xaqanini ġirvanĢah III Mənuçehrə (1120-1160) təqdim etmiĢ, ona "Xaqani" 

təxəllüsünü vermiĢdi. 

Xaqani öz yaradıcılığı ilə Yaxın və Orta ġərq xalqlarının bədii təfəkkür 

tərzində yeni bir mərhələ açdı. Ensiklopedik biliyə malik olub, antik və müsəlman 

xalqlarının yaratdığı zəngin mədəniyyəti, fəlsəfəni, eləcə də dövrün baĢqa elmlərini 

dərindən bilən Xaqani Ģeir sənətini elə b ir səviyyəyə qaldırdı ki, məddahanə məzmu-

nundan asılı olmayaraq, bu saray ədəbiyyatı monumental görkəm aldı. Beləliklə, saray 

siyasətinin adi təbliğat vasitəsi olan məddahlıq Xaqani ifasında əzəmətli bir simfoniya 

təsiri bağıĢlayırdı. O, dövrün farsdilli Azərbaycan poeziyasına yeni üslub, təmtəraqlı 



403 
 

obrazlar, parlaq təĢbehlər, ifadələr, bədii təsvir vasitələri, çətin rədif və qafiyələr, 

nadir sözlər və termin lər, söz oynatmaları gətirib, Ģeir sənətində söz sənətkarlığı kimi 

estetik bir konsepsiya yaratdı. 

Xaqani Ģerinin əhəmiyyətli cəhətlərindən biri də fars dilinin hökmranlıq 

etdiyi Ģeir dilinə Ģairin doğma azərbaycan-türk sözlərini gətirməsidir. Bunlardan 

Ģairin "Məra dər parsi fohĢi ke quyənd, be torki çərxeĢan quyəd ke sənsən" ("farsca 

mənə söyüĢ desələr, çərxi fələk onlara türkcə deyər ki, sənsən") misralı məĢhur 

beytində iĢlədilmiĢ "sənsən" sözünü, eləcə də özünun Ģeir "Divan"-ında iĢlətdiyi su, 

Tanrı, vuĢaq (uĢaq), çuxa, qunduz, xatun, sürmə, qara qız, dağ, xan və b. bu kimi 

sözləri qeyd etmək olar. 

Onun ədəbiyyata gətirdiyi yeniliklərdən biri də Ģeirdə iĢlətdiyi fəlsəf fikirlər 

idi. Bu fikirlər ilk dəfə Xaqaninin məĢhur "Həbsiyyə" qəsidələr silsiləsində, "Töhfətül-

Ġraqeyn" ("Ġki Ġraqın töhfəsi") məsnəvisində və "Mədain xərabələri" əsərində əks 

olunmuĢdur. 

Əbül Əla - Xaqani məktəbində dövrün Fələki, Ġzzəddin, Mücirəddin kimi öz 

dəst-xətti olan Ģairləri yazıb-yaradırdılar. Ġranın və Orta Asiyanın bir sıra farsdilli 

Ģairləri də Ģeir meydanında yarıĢmaq üçün Azərbaycana gəlir, bəzən isə buranın 

mədəni mərkəzlərində qalıb ədəbi yaradıcılıqla məĢğul olurdular. Bunlardan "soltan 

əl-fudala"  ("fazillər soltanı")  adlanan  Əsirəddin  Əbu-l-Fadl Məhəmməd ibn Tahir 

əl-Əxsikəti, "məlik əl-kəlam" ("söz hökmdarı") ləqəbli Zahirəddin Tahir ibn 

Məhəmməd əl-Fəryabi Orta Asiyadan gələrək, Azərbaycan atabəylərinin himayəsində, 

onların sarayında yaĢamıĢ, yerli Ģairlərlə, xüsusilə Xaqani ilə yaxınlaĢmıĢ, onun tərzində 

mədh Ģeirləri yazmıĢlar. 

ġirvanda, III Mənuçehrin sarayında yaĢayan Ģairlərdən biri də Əbül Əladan Ģeir-

sənət dərsi almıĢ ġamaxı sakini Əbu-n-Nazim Məhəmməd Fələki ġirvani (1107-1147) 

olmuĢdur. Mənbələrdə onun "Ehkamu-n-nücum" ("Astrologiyaya dair mühakimələr") 

adlı əsərinin olması haqqında məlumat vardır. ġairin riyaziyyat, hüsnxətt, ərəb dili və 

xüsusilə astrologiya (nücum elmi) sahəsindəki bilikləri ona "Fələki" təxəllüsünün 

verilməsinə səbəb olmuĢdur. Öz himayədarına çoxsaylı təmtəraqlı qəsidələr ithaf 

etməsinə baxmayaraq, ġirvan Ģairlərindən çoxunun nəsibi olan zindan ömrü ondan da 

yan keçməmiĢ, saray böhtanları onun da qaranlıq məhbəsə düĢməsinə səbəb olmuĢdu. 

ġirvanĢahın əmrilə Fələki axırda zindandan azad edilsə də, keçirdiyi mənəvi sarsıntılar 

onu üzmüĢ, Ģair gənc yaĢında vəfat etmiĢdir.  

Yaxın ġərqin elə bir orta əsr təzkirəsi yoxdur ki, özünün ictimai-siyasi 

"Həbsiyyə" Ģeirləri, təkraredilməz təbiət və məhəbbət lirikası ilə ad çıxarmıĢ Fələki 

yaradıcılığından bəhs etməsin. Onun dövrümüzə yetiĢmiĢ "Divan"ı yalnız ədəbi-bədii 

məziyyətlərilə deyil, dövrün real hadisələrini tarixi mənbə səviyyəsində iĢıqlandırmaq 

baxımından da əhəmiyyətlidir. Məhz buna görə, tarixçilər onun ġirvanĢah Mənuçehrin 

qıpçaqlar və alanlar üzərində qələbəsi, gürcü hökmdarı Demetrenin dövrü, ġirvanın 

Ģəhərləri və görkəmli Ģəxsiyyətləri və s. haqqında, hətta dövrün tarixi mənbələrində də 

olmayan qiymətli məlumatlarından geniĢ faydalanmıĢlar. 



404 
 

ġirvan poetik məktəbinin digər istedadlı nümayəndəsi olan Ġzzəddin ġirvani 

haqqında dövrümüzə yetiĢən məlumat çox azdır. Bizə yalnız o məlumdur ki, Ġzzəddin, 

Əbül Əla Gəncəvi, Xaqani və Fələki ġirvaninin çağdaĢı olmuĢ, onlarla ünsiyyət saxlamıĢdır. 

ġairin ədəbi irsindən zəmanəmizə gəlib çıxan bir yarımçıq qəsidə və bircə rübai 

Ġzzəddin ziyasının məlahətindən xəbər verir.  

XII əsr Azərbaycan poeziyasının maraqlı, az qala əfsanəvi və ən çox mübahisə 

doğuran siması Ģairə Məhsəti xanım Gəncəvidir. Tədqiqatçıların biri digərinə zidd 

fərziyyələrinə baxmayaraq, son araĢdırmalar qəti müəyyənləĢdirmiĢdir ki, "Məhsəti real 

tarixi Ģəxsiyyətdir, Nizaminin böyük müasiridir və yüksək poetik istedad sahibi 

olmuĢdur". Onun haqqında ilk təzkirə məlumatını Həmdullah Qəzvininin 1330-cu ildə 

qələmə aldığı "Tarixi qozide" əsərində görürük. Buradakı bəzi səhv fikirlər (Ģairənin 

ərinin Soltan Mahmud Qəznəvinin müasiri olması barədə) nəzərə alınmazsa, Gəncə 

xətibinin oğlu, "yaxĢı Ģeirləri" olan Tacəddin Əhməd və onun arvadı Məhsətinin "gözəl" 

ĢeirləĢməsi haqqında verilən məlumat böyük maraq doğurur. Tədqiqatlar Məhsətinin 

təqribən 1089-cu ildə Gəncədə doğulduğunu, mükəmməl təhsil aldığını, ġərq 

ədəbiyyatı və musiqisinə yaxĢı bələd olduğunu, gözəl Ģahmat (Ģətrənc) oynadığını, 1118-

ci ildə (soltan Məhəmməd Təpər vəfat etdikdən sonra) Gəncə taxtına çıxan soltan 

Mahmudun sarayında, Mərvdə olarkən soltan Səncərin sarayında keçirilən Ģeir 

məclislərində iĢtirak etdiyini, çox uzun ömür sürdüyünü (1182-83-cü ilədək) göstərir. 

Məhsətinin əri Tacəddin Əmir Əhməd də Pure-Xətib təxəllüsü ilə yazan məĢhur Ģair 

olmuĢdur. 

Məhsətinin dastana dönmüĢ həyatı haqqında, ən maraqlı məlumat, əldə olan 

nüsxələri XV-XVI yüzillərin məhsulu olan, Ģifahi (və çox güman yazılı) variantları 

sözsüz ki, XII-XIII əsrlərə aid  olan "Məhsəti və Əmir Əhməd" dastanında 

toplanmıĢdır. 

Fars dilində, əsasən rübai janrında yazan Məhsətinin Ģeirlərinin əksər hissəsi 

Gəncə mühiti ilə bağlıdır. Lakin rübailərinin məzmunundan görünür ki, o, həm Ġranda 

(Ġraqi Əcəmdə), həm də Orta Asiyada da tanınmıĢdı. Məhsəti gənclik çağlarında 

Gəncədən bir neçə il ayrılmalı olmuĢ, bir müddət Mərvdə yaĢayıb-yaratmıĢ, 

yaradıcılığının yetkinlik çağında doğma ocağa qayıtmıĢ və ömrünün sonunadək burada 

yaĢamıĢdır. Yaradıcılığında məhəbbət lirikasının əsas yer tutduğu Məhsəti xanımın 

rübailəri dünyəviliyi, humanizmi, nikbinliyi ilə seçilir. Məhz ondan sonra Azərbaycan 

Ģerində rübaiçilik geniĢ inkiĢaf yoluna qədəm qoyur. Azərbaycanlı rübaiçilər içərisində 

qadın sənətkarlarımızın - "Doxtəre-Xətib, Doxtəre-Səti, Doxtəre-Salar, Rəziyyə 

Gəncəvi" kimi Ģairələrimizin yetiĢməsi Məhsəti təsirinin, Məhsəti yaradıcılığının ən 

böyük nailiyyətlərindən biri kimi q iymətləndirilə bilər.  

Azərbaycanın farsdilli poeziyasının "qızıl əsri"nin görkəmli Ģairlərindən biri, 

böyük Xaqaninin yetirməsi, mahir mədhiyyəçi-Ģairlərdən olan Mücirəddin Beyləqani 

idi. ġirvan ədəbi mühitinin yetiĢdirməsi olan bu Ģair qəsidələrinin əksəriyyətini ona 

himayəçilik edən Azərbaycan atabəyləri sülaləsinin nümayəndələrinə və II Toğrulun 

oğlu soltan Arslan Ģaha həsr etmiĢdir. Onun lirikasında sonsuz iradə və qürur, özünün və 



405 
 

baĢqalarının yaradıcılığına qarĢı tələbkarlıq hakim idi. Mücirəddin irsindən dövrümüzə 

yetiĢən yeganə ədəbi abidə olan Ģeir divanında toplanılmıĢ parlaq və nikbin ruhlu 

qəsidələr içərisində Ġraq Səlcuq hökmdarlarına və Dərbənd hakiminə həsr edilmiĢ 

mədhiyyələr də vardır. Belə məzmunlu Ģeirlərlə yanaĢı, Ģair dövrünün əyər-əskiyini 

qamçılayan həcvlər də yaratmıĢ və bəzi təzkirəçilərin məlumatına görə satira atəĢinə 

tutduğu həmin adamlar tərəfindən (1193-cü ildə) qətlə yetirilmiĢdir.  

TanınmıĢ Gəncə Ģairlərindən biri də Qəvami Mütərrizi 1190-cı ildə vəfat 

etmiĢdir. Yazılı mənbələrdə, o cümlədən DövlətĢah Səmərqəndinin məĢhur 

təzkirəsində Qəvaminin Nizami Gəncəvi ilə qohumluq əlaqələri (qardaĢı və yaxud 

əmisi oğlu olması) haqqında məlumat vardır. Dövrün ənənələrinə sadiq qalaraq yazdığı 

qəsidələrdə Qızıl Arslanı, Cahan Pəhləvanı və baĢqalarını vəsf edən Qəvami öz 

zərifliyi və bədii sənətkarlığı ilə seçilən qəzəllər də yazmıĢdır. Onun zəmanədən 

narazılıq motivləri ilə güclü olan Ģeirlərində həmçinin təkəbbürlülük, acgözlülük, 

ikiüzlülük, əxlaqsızlıq kimi mənfi keyfiyyətlər də pislənilmiĢdir. ġair əsərləri vasitəsilə 

gəncliyə müraciət edir, onu günlərini mənasız əyləncələrdə keçirməməyə, qocalığın 

labüd olması barədə, Ģərəf haqqında düĢünməyə çağırırdı. Qəvaminin Ģeir divanının 

əlyazması Londonda, Britaniya muzeyində saxlan ılır.  

XII əsrin Azərbaycan Ģairləri və nasirləri arasında Gəncə ədəbi məktəbinin 

daha bir nümayəndəsi, dahi Nizaminin dostu Əbubəkr ibn Xosrov əl-Ustad diqqəti 

xüsusilə cəlb edir. Onun bizə gəlib çatmıĢ yeganə əsəri - "Munisnamə" professor 

Rüstəm Əliyev tərəfindən rus dilinə tərcümə olunmuĢ, tədqiqatçıların və oxucuların 

maraq obyektinə çevrilmiĢdir. "Munisnamə"nin nadir əlyazması hazırda Londondakı 

Britaniya muzeyində saxlanır və hələlik Əbubəkr ibn Xosrovun həyatı, yaradıcılığı 

haqqında yeganə məlumat mənbəyidir. Bu məlumata görə, Ģair Azərbaycan ata-

bəylərinə xidmət etmiĢ, gənc Ģahzadələrin müəllimi və tərbiyəçisi olmuĢ, əsərlərini 

Azərbaycan atabəyləri Cahan Pəhləvana, Qızıl Arslana və Əbubəkrə ithaf etmiĢdir.  

"Munisnamə"nin giriĢ hissəsində müəllif Eldənizlərin adı ilə bağlı altı erkən 

əsərinin adlarını çəkir. Təəssüf ki, bu əsərlərin nüsxələri hələ də aĢkar olunmamıĢdır. 

"Munisnamə" özü 17 fəsildən ibarətdir; burada maraqlı hekayə, novella, ibrətamiz hədis 

və məsəllər toplanılmıĢdır. Mətninə xeyli Ģeir parçası daxil edilmiĢi bu əsər farsdilli 

ədəbiyyatın yayıldığı bütün bölgələrdə sonralar çiçəklənən qafiyəli bədii nəsrin erkən 

və parlaq nümunələrindən biridir.  

XII əsrin ortalarına yaxın yaranan Azərbaycan Atabəyləri dövlətinin 

hakimiyyəti dövründə Gəncə və ġirvan poetik məktəbləri artıq ən yüksək inkiĢaf 

mərhələsinə yetiĢmiĢdilər. Atabəylər sarayında fəaliyyət göstərən Ģairlər Xaqani 

tərəfindən təməli qoyulan yeni üslublu farsdilli Azərbaycan Ģerini yüksək sənətkarlıq 

səviyyəsinə çatdırmağa çalıĢırdılar. Lakin Xaqani zirvəsini fəth etmək, Azərbaycan 

poeziyasını daha yüksək zirvələrə çatdırmaq səadəti yalnız Gəncə Ģəhərinin sakininə, 

orta əsr təzkirəçisinin dili ilə desək, "dolğunluğunu və böyüklüyünü dil və sözlə təsvir 

etmək mümkün olmayan" Camal (Nizam) əd-Din Əbu Məhəmməd Ġlyas ibn Yusif ibn 

Zəki Müəyyəd Nizamiyə (1140-1209) nəsib oldu. O, Xaqaninin parlaq söz 



406 
 

sənətkarlığını və üslubunu qəbul edib, öz yaradıcılığında onlara yeni məzmun və 

mənalar verdi. Nizami ölməz "Xəmsə"si ilə Ģeir sənətini saraylardan və məddahlıqdan 

uzaqlaĢdırıb, bu gün baĢa düĢdüyümüz mənada bədii ədəbiyyat yaratdı. O, insanı 

özünün qəhrəmanı edib, onun hiss və həyəcanlarını, duyğu və düĢüncələrini, arzu və 

istəklərini tərənnüm edirdi. ġəxsiyyət, onun həyatı, mahiyyəti, təfəkkür tərzi və 

fəlsəfəsi Nizamin i düĢündürən, onun poemalarının əsas xəttini təĢkil edən mövzular 

idi. Nizami əsərlərində sənətkarlıq, forma və məzmun vəhdətdə olub bir-birini 

tamamlayırdı. 

Elmin müxtəlif sahələrində dərin biliyə malik olması Nizaminin hərtərəfli 

təhsil gördüyünə dəlalət edir. Dövrünün bir çox ziyalısından fərqli olaraq, o, əldə etdiyi 

biliklərin hamısını məhz doğma Gəncədə almıĢ, ömrünün sonunadək, görünür, doğma 

Ģəhəri tərk etməmiĢdi. Bunu Ģair Gəncəsiz qala bilməməsi ilə izah edirdi: "Əgər Gəncə 

mənim boynumda düyün düĢmüĢ boyunbağı olmasaydı, Ġranın bütün xəzinələrini öz 

Ģeirlərimlə fəth edərdim". 

Nizami, o dövrdə böyük elm ocağına çevrilmiĢ Gəncədə dəqiq (elmül əbdan) 

və humanitar (elmül ədyan) elmlərə dərindən yiyələnərək, əsrinin ən böyük 

ensiklopedistlərindən biri oldu. 

Onun yaratdığı əvəzsiz əsərləri daha da yaĢarlı edən, Ģairin müxtəlif 

dillərdə yazmıĢ antik və erkən orta əsr abidələrindən, o cümlədən, "türk dastan ları 

"Kitabi-Dədə Qorqud" və "Qutadqu bilik"in sənət müvəffəqiyyətlərindən  Ģairlik 

təbiətinə xas bir ustalıqla" faydalanması, bu əsərlərdən əxz etdiklərini yaradıcı Ģair 

xəyalının vüsətilə heç kəsə bənzəməyən yeni bir təravətlə əks etdirməsid ir, 

ġeir və sənət meydanına Ģair, o dövrün ən geniĢ yayılmıĢ lirik janrı ilə, bu 

janrın əsas formaları olan qəsidə və qəzəllərlə daxil olmuĢdur. Nizamin in özünün 

qeydlərindən aydın olur ki, "Xəmsə"-nin üçüncü poeması "Leyli və Məcnun" 

yazılanadək onun qəzəllər "Divan"ı mövcud olmuĢdur. Orta çağ təzkirəçilərin in 

məlumatlarına görə, bu, "Divan" iyirmi min beytdən artıq imiĢ. Təəssüf ki, 

dövrümüzə gəlib çıxan və məĢhur Ġran alimi Səid Nəfisinin nəĢr etdirdiyi Nizami 

"Divan"ına cəmi iki minə yaxın beyt daxildir.  

ġair özünün ilk poeması olan "Sirlər xəzinəsi"ni ("Məxzən əl-əsrar") 

1177-ci ilin oktyabrında tamamlamıĢ, bu əsərlə "ġərq xalqların ın bədii təfəkkür 

tarixində, ədəbiyyatında yeni bir dövr açmıĢ"dır. Əsər öz daxili quruluĢu na və 

kompozisiyasına görə Niza min in sonrakı poemalarından xey li fərq lənir. Əgər 

sonrakı əsərlərində Ģairin etik, estetik, ictimai idealı, humanizm nəzəriyyəsi dolğun 

bədii surətlər, əlvan həyat lövhələri, tip ikləĢdirilmiĢ Ģərait vasitəsilə açılırsa, "Sirlər 

xəzinəsi"ndə bu təlim və mət ləb didaktik Ģəkildə, öyüd-nəsihət yolu ilə ifadə 

olunur. ġairin əsas məqsədi oxucuları əxlaq i cəhətdən tərbiyə etmək, onlara həyat 

kamilliyi, alicənablıq, həssaslıq, maddi nemət lər yaradanlara ehtiram, məhəbbət və 

ədalət hissləri aĢılamaqdır. Bütün bu cəhətlər "dərin təfəkkürlə güclü poetik 

ehtirasın vəhdətindən yaranmıĢ əbədi sənət əsəri" olan poemanı insan dühasının ən 

böyük nailiyyətlərindən biri kimi qiymət ləndirməyə əsas verir.  



407 
 

Nizamin in sonrakı əsərlərində "hadisə, tale və fələk daha insan üzərində 

hökmranlıq edərək onu əzmir, Ģəxsiyyətin iradəsini özünə tabe etmir, əksinə, insan 

öz taleyinə ağalıq edir, onun iradəsi hadisələrin gediĢini istiqamət ləndirir, onu 

dəyiĢir. Həmin tələb lərə müvafiq yazılmıĢ "Xosrov və ġirin" (1180-ci ildə 

tamamlanıb), "Ley li və Məcnun" (1188), " Yeddi səyyarə" ("Yeddi gözəl", 1197) 

və "Ġskəndərnamə" (1197-ci ildən sonra yazılıb) sonrakı əsrlərin poeziyasının 

mövzusunu, tematikasını, təsvir fırçasını dəyiĢdirərək, ona yeni təravət və istiqamət 

verdi. Ġnsanın daxili aləmi, onun xislət və hiss iyyatı, arzu və meyli, ruhunun ən 

incə, zərif və əsrarəngiz hərəkəti yeni poetik məktəbin əsas mahiyyətinə çevrildi. 

ġəxsiyyət azadlığı, onun iradəsinin mövhumat və xurafat boyunduruğundan xilas 

olması, bəĢəriyyətin mədəni tərəqqisində dönüĢ nöqtələrindən olan intibah 

dövrünün mənəvi mahiyyətinə çevrilmiĢ səlis humanizm nəzəriyyəsi Nizami 

yaradıcılığ ında ən gözəl bədii təcəssümünü tapdı". 

Nizami yaradıcılığı ġərq  xalqları ədəbiyyatının inkiĢafına böyük təsir 

göstərmiĢdir. Onun əsərləri orta çağ mədrəsələrində əsas dərslərin b ir hissəsi 

olmuĢ, Ģairlər, ədib lər və tələbələr onlardan elm öyrənmiĢ, onları əzbərləmiĢlər. 

Nizamin in yaratdığı mənzum roman janrı ġərq xalq larının bədii söz səltənətinə 

daxil olmuĢ, özünə möhkəm mövqe qazanmıĢdır. Onun poemaları haqlı olaraq 

yüksək poetik ustalığın meyarı hesab edilirdi. Həqiqi söz ustası adını qazanmaq 

istəyən ən görkəmli Ģairlər forma və məzmunca Nizami poemalarına bənzər əsərlər 

- "Xəmsə"lər və ya heç olmazsa, eyni adlı poemalar yazmağı özlərinə borc 

bilird ilər. Görkəmli söz ustaları Əmir Xosrov Dəhləvin i (1253-1325), Haci 

Kirmanin i (1281-1352), Ġmadəddin Kirmanini (1371-ci ildə vəfat etmiĢdir), 

Əbdürrəhman Camini (1414-1492), ƏliĢir Nəvain i (1441-1501X Hatifin i (1445-

1512), Füzulin i (1494-1556) və baĢqalarını Nizami məktəbinin davamçıları hesab 

etmək olar. 

Ümumiyyətlə götürsək, XIII yüzildən bəri Nizami ideyaların ın ecazkar 

təsirinə qapılmayan bir söz ustası tapmaq mümkün deyil. Məhz Nizami dühası 

Azərbaycan poetik sənətini əlçatmaz zirvəyə qaldırmıĢ, XII yüzili Azərb aycan 

intibahı əsri etmiĢdir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



408 
 

 

§ 7. FƏLSƏFƏ 
 

XI-XII əsrlərdə Azərbaycanda ictimai-siyasi, din i, d ini-fəlsəfi və elmi-

fəlsəfi baxıĢlar keçmiĢ ideyalar zəmin ində yaranıb formalaĢ mıĢdır. Ġs lam d ini 

burada hakim ideologiya o lsa da, digər d ini əqidələr tamamilə aradan qalxmamıĢdı. 

Arranın bəzi yerlə rində xristianlıq  rəsmi Ģəkildə fəaliyyət göstərirdi. Əsasən 

ölkənin cənub rayonlarında qalmıĢ atəĢpərəstliyə onun Ģimalında (Bey ləqan, 

Dərbənd və s.) da təsadüf edilird i.  

XI-XII əsrlərdə Azərbaycanda fəlsəfi fikir fiqhə (hüquqĢünaslığa), kəlama 

(sxo lastikaya) və təsəvvüfə (mistikaya) dair traktatlarda, xüsusən peĢəkar 

filosofların yaradıcılığ ında inkiĢaf edirdi. Folklor nümunələri, o dövrdə yazıya 

alınmıĢ "Kitabi-Dədə Qorqud" dastanları yaranan ədəbi əsərlərin mövzularına 

sirayət etdiyi kimi xalq hikməti də fəlsəfi təfəkkürə təsirsiz qalmırdı, əsrlərin 

sınağından çıxmıĢ müdrik kəlamlar elmi düĢüncələrə belə nüfuz ed irdi.  

Fiqh-kəlam məktəblərində və təsəvvüfdə əsasən dini-fəlsəfi fikir inkiĢaf 

etdirilmiĢdir. Fiqh " müsəlman hüququ", kəlam isə "müsəlman sxo lastikas ı, 

ilah iyyatı" mənasını daĢımasına baxmayaraq, bunlar arasında kəskin fərq 

qoyulmurdu. Sxolastlar bir qayda olaraq dövlət iĢlərində çalıĢır, hüquq məsələləri 

ilə də məĢğul olurdular, baĢqa sözlə, mütəkəllimlər (sxolastlar) eyni zamanda fəqih 

(hüquqĢünas) idilər. Müxalifətçi s xolastika - mütdzililik  gizli fəaliyyət göstərirdi, 

ortodoksal sxolastika - əşərilik  isə XI əsrin ikinci yarısında rəsmi dairələrdə artıq 

qəbul edilmiĢdi. Əşərilik rəy və məntiqi mühakimələrə üstünlük verən hənəfilərlə 

qatı təəssübkeĢ hənbəlilər arasında orta mövqe tutan Ģəfii məzhəbli fəqih lər 

içərisində daha geniĢ yayılmıĢdı. XI-XII əsrlərdə Azərbaycanda görkəmli 

hüquqĢünas sxolastlar yaĢayıb fəaliyyət göstərmiĢlər. Yaxın və Orta ġərqdə 

Əbuishaq əĢ-ġirazi əl-Firuzabadi (1003-1083), Əbu-hamid Məhəmməd əl-Qəzali 

(1059-1111), Fəxrəddin Məhəmməd ər-Razi (1148-1209) və baĢqa məĢhur fəqih-

mütəkəllimlərdən təhsil almıĢ həmin alimlər elmi yarad ıcılıqla bərabər 

mədrəsələrdə dərs demiĢ, dövlət iĢlərində çalıĢmıĢlar. Onlardan Təbriz nahiyəsinin 

qazısı Büdeyl ibn Əli əl-Bərzəndi (öl. 1082), onun oğlu Əbumənsur Salih (öl. 

1099), "Bağdad fəqihi" fəxri admı almıĢ, ədalətli hüquqĢünas (fəqih salih") Əbu 

Ömər Osman əd-Dərbəndi (1106-cı ildən sonra ölüb), vərəsəlik hüququna dair əsər 

yazmıĢ Əbdüləziz ibn Əli əl-UĢnuhi (öl. 1111), " mahir hüquqĢünas, disputçu" 

(fəqih bari münazir) Deyr əl-Aqulda qazı iĢləmiĢ Əbülfəzl Məhəmməd ibn Ömər 

əl-Urməvi (1067 - 1152), "din i təlimdə, dolay ı sübutda və üsulda görkə mli 

tədqiqatçı, hüquqĢünas" ("fəqih, mühəqqiq, fadil fı elm əl-məzhəb və-l-xələf və-l-

üsul) Əbuhəfs Ömər ibn Əhməd əz-Zəncani əl-Xətib i (doğ. 1098) və baĢqalarını 

göstərmək olar. 

Din i fəlsəfənin sxolastik qolu fəqih-mütəkəllimlər tərəfindən inkiĢaf 

etdirilirdisə, onun mistik aspekti Ģiə ideoloqların ın və sufi mütəfəkkirlərin 



409 
 

dünyagörüĢündə öz ifadəsini tapırdı. XI-XII əsrlərdə Azərbaycanda rəsmi əq idə 

sünnilik, ələlxüsus onun Ģəfiilik məzhəbi id i. Bununla belə, burada ifrat Ģiəliy in 

müxtəlif qolları - ğalilik və is maililik əsas etibarilə gizli Ģəkildə yayıla b ilmiĢ, çox 

vaxt et irazla qarĢılanmıĢdı. Təsadüfi deyild ir ki, Nizami Gəncəvi "öz b iliy i ilə  

zəmanənin ən Ģöhrətlisi" saydığı Bəhram Ģaha qarĢı çıxanları təhqir üçün ismaili 

adlandırmıĢdır. 

Bu dövrün baĢlıca mistik cərəyanı təsəvvüf mötədil və ifrat olmaqla iki 

istiqamətdə inkiĢaf edirdi: mötədil sufilər islam monoteizmindən kənara 

çıxmadıqları halda, ifrat sufilər panteizmə az-çox dərəcədə meyl göstərirdilər. 

Azərbaycanda mötədil sufizmin görkəmli nümayəndələri vard ı. Onlardan Əbuhəfs 

Ömər ibn Məhəmməd əs-Sührəvərd i (1063-1137), onun qardaĢı oğlu Əbunnəcib 

Əbdülqahir ibn Abdulla əs-Sührəvərdi (1097-1168) eyni zamanda hüquqĢünas alim 

idi. Əbunnəcib əs-Sührəvərdi Zəncan yaxınlığındakı Sührəvərd qəsəbəsində 

anadan olmuĢ, Bağdada gedib orada Nizamiyyə mədrəsəsində təhsil almıĢdı. Orta 

əsr mənbələrində Əbunnəcib əs -Sührəvərdinin ilk gənclik illərində yoxsul həyat 

sürdüyü söylənilir. Yaqut əl-Həməvi halal zəhmət lə dolanan mütəfəkkir haqqında 

yazır: "O, Bağdadda su daĢıyar, öz qazancın ı yeyərdi".  

Çətin güzəran, əzablı günlər keçirən Əbunnəcib əs -Sührəvərdi görkəmli 

alim, böyük sufi Ģeyxi kimi Ģöhrət qazanaraq, Nizamiyyə mədrəsəsində dərs demiĢ, 

bir müddət ona baĢçılıq etmiĢdir.  

Əbunnəcib əs-Sührəvərdi xalq içərisində böyük nüfuza malik sufi Ģeyxi 

kimi tanındığı üçün onun hüququ hakim dairələr tərəfindən toxunulmaz imiĢ, 

mütəfəkkir təqib olunan Ģəxslərə belə öz sufi ribatlarında yer verməkdən 

çəkinmirmiĢ. Tacəddin əs-Sübki (1326-1369) yazır: "Əbunnəcib əs-Sührəvərdi 

soltandan, xəlifədən və baĢqalarından qorxub ona pənah gətirənləri müdafiə etmiĢ, 

onlar təhlükədən sovuĢmuĢlar". 

Mənbələrdə onun Əbdürrəhim və Əbdüllətif adında iki oğlu yad edilir. 

Onlardan biri sufi, digəri hüquqĢünas alim o lmuĢdur. 

"Adab əl-mürid in fi-t -təsəvvüf‖ ("Təsəvvüfə dair müridlərin ədəb-

ərkanları"), "ġərh əl-Əs ma əl-hüsna" ("[Allahın] gözəl adla rın ın Ģərhi"), "Gərib əl-

məsabih" ("Çıraqların qəribəsi") Əbunnəcib əs-Sührəvərdinin baĢlıca əsərləridir.  

Sufi təliminin mötədil qoluna mənsub olan mütəfəkkirin nəzərində təsəvvüf 

Ģəriətdən baĢlayıb, təriqətdən (mənəvi kamillik yolundan) keçərək, həqiqətdə sona 

yetir. Birinci mərhələ elm, ikinci mərhələ əməl və üçüncü mərhələ ilahi vergi ilə 

səciyyələnir. O, bu mənada deyir: "Təsəvvüfün əvvəli elm, ortası əməl, axın ilahi 

vergidir. Elm muradı aĢkar edir, əməl tələbi müəyyənləĢdirir, ilahi vergi ümid qayəsinə 

çatdırır." 

Əbunnəcib əs-Sührəvərdinin sufi təlimi onun əmisinin adını daĢıyan qardaĢı 

oğlu Əbuhəfs Ömər ibn Məhəmməd əs-Sührəvərdi (1145-1234) tərəfindən davam və 

inkiĢaf etdirilmiĢdir. UĢaqlıq illərini Sührəvərddə keçirən ġihabəddin Əbuhəfs Ömər ibn 

Məhəmməd əs-Sührəvərdi Bağdadda Nizamiyyə mədrəsəsində əmisindən və digər 



410 
 

tanınmıĢ alimlərdən müxtəlif elmləri dərindən öyrənmiĢ, görkəmli alim, sufi mütəfəkkir 

kimi Ģöhrət tapmıĢdır. Mənbələrdən birində deyilir: "O, fəzilətli hüquqĢünas, sufi, baĢçı, 

mömin, zahid, arif, həqiqət elmində öz vaxt ının Ģeyxi idi". 

Əbuhəfs əs-Sührəvərdi xəlifə ən-Nasir li-Dinillahın rəğbətini qazanmıĢ, 

Bağdadda baĢ Ģeyx vəzifəsini tutmuĢdu. O, ictimai-siyasi həyatda fəal iĢtirak etmiĢ, 

mühüm iĢlərdə Xilafətin elçisi olmuĢ, diplomat ik danıĢıqlar aparmıĢdır. 

ġihabəddin Əbuhəfs əs-Sührəvərdi zəngin elmi irs qoyub getmiĢdir. Onun 

məĢhur əsərlərindən "Əvarif əl-məarif‖ ("Biliklərin töhfələri") bir neçə dəfə Misirdə, 

1966-cı ildə Beyrutda, "Gənz əl-ibad fi Ģərh əl-aurad" ("Duaların Ģərhinə dair 

bəndələrin xəzinəsi") 1908-ci ildə Kazanda, "Cəzb əl-qülub ila müvasələt əl-

məhbub" ("Ürəkləri sevgiliyə qovuĢmağa aparan cazibə") 1910-cu ildə Hələbdə çap 

edilmiĢdir. Mütəfəkkirin "Ġlam əl-hüdə va aqidət ərbab ət-tüqa" ("Doğru yolu bildirmək 

və möminlərin əqidəsi"), "Risalə fi-l-fəqr" ("Fəqirliyə dair traktat‖), "Məqamat əl-

arifın" ("Ariflərin məqamları"), "Risalə fi-t-təsəvvüf‖ ("Təsəvvüfə dair traktat"), 

"Gayət əl-imkan fi-l-kəlam" ("Kəlamda imkan qayəsi"), "Nimət əl-fiqh" ("Fiqhin 

neməti") "Fi-s-süluk" ("Yollara dair") və baĢqa əsərlərinin əlyazma nüsxələri dünyanın 

müxtəlif yerlərində saxlan ılır.  

Əbuhəfs əs-Sührəvərdinin yaradıcılığında mötədil sufizmin, demək olar ki, 

bütün baĢlıca məsələləri: təsəvvüfün mənĢəyi və mahiyyəti, sufi sözünün təfsiri, 

Ģeyxlik rütbəsinin müəyyənləĢdirilməsi, insanın özünü dərk etməsi və i. a. geniĢ 

iĢıqlandırılmıĢdır. "Təsəvvüf‖ anlayıĢının Ģərhində əxlaqi fikirlərə mühüm yer verilir: 

təsəvvüf hər bir yüksək xasiyyətə yiyələnmək və hər bir alçaq xasiyyətdən 

uzaqlaĢmaqdır. Sufi olan kəs mistik özünükamilləĢdirmə prosesində hər Ģeydən əvvəl 

öz nəfsini paklaĢdırmalıdır. Əbuhəfs əs-Sührəvərdi Ģair Kəmaləddin əl-Ġsfəhaniyə 

(doğ. 1170) göndərdiyi bir məktubda yazır ki, insan kin, həsəd və riyadan arındıqda 

təmizlik nuru onun batininə süzülür, o, bütün rəzilliklərdən yaxa qurtara bilir, Allaha 

qovuĢmaq arzusu ilə sidq və səmimiyyət zirvəsinə yüksəlir.  

Təsəvvüfdəki bir sıra etik-əxlaqi və ict imai-siyasi fikirlər o dövrdə mövcud 

məlamətilik , qələndərilik və əxilik cərəyanlarının ideologiyası ilə çulğalaĢmıĢdır. Sufi 

mütəfəkkirlərdən bəziləri həmin cərəyanlarla maraqlanmıĢ, onların ideyalarını təbliğ, 

müəyyən müddəalarını tənqid etmiĢlər. Əbülqasim əl-QüĢeyri (986-1073) "Ər-

Risalə fi elm ət-təsəvvüf‖ ("Təsəvvüf elminə dair traktat"), Ġbn əl-Ərəbi (1165-

1240) "Əl-Fütuhat əl-Məkkiyyə" ("Məkkə fəthləri") kitablarında əxilərin 

ideologiyası olan "fütüvvə" ("gənclik, igid lik") anlay ıĢının Ģərhinə xeyli yer vermiĢ, 

Əbuhəfs əs-Sührəvərdi bu mövzuda "Fütüvvətnamə" ("Fütüvvə kitabı") adlı əsər 

yazmıĢdır. "Əvarif əl-məarif‖ kitabında məlamətilik, qələndərilik və fütüvvəyə 

xüsusi fəsillər ayrılmıĢdır. Daxilən saleh əməllərlə məĢğul olan məlamətilər, zahirən 

özlərini günahkar göstərir, danlağa məruz qoyurdular. Əbuhəfs əs -Sührəvərdi yazır: 

"Məlaməti o kəsdir ki, xeyiri izhar etmir, Ģəri gizlətmir. Bu o deməkdir ki, məlamətinin 

damarlarından səmimiyyət təamı keçmiĢdir. O, özünü sidq ilə doğrultmuĢdur", həqiqi 

simalarını gizlətmək məlaməti üçün əsas prinsip sayılır: "Ġstəməz ki, birisi onun halı 



411 
 

və əməlləri ilə tanıĢ ola". 

ġəriət qaydalarını pozmaqda ittiham edilən qələndərilər dini ayinlərə etinasız 

yanaĢır, namaz qılmır, oruc tutmur, rəsmi adətlərə riayət etmirdilər. 

Orta əsrlərdə əxilər müxtəlif ictimai mövqe tuturdular. Mənbələrin verdiyi 

məlumatlarda əxi - kəndlidir, tacirdir, ətrafına müridlər toplamıĢ sufidir, ilahiyyat 

alimidir, əmirdir, qazıdır və ələlxüsus sənətkardır. Əxi icmaları bəzi sufi təĢkilatları 

kimi nəzir-niyaz hesabına yaĢamır, öz halal zəhmətləri ilə dolanırdı. Əxilər sünni 

məzhəbinə mənsub sayılsalar da, din azadlığına, əqidə sərbəstliyinə pis baxmırdılar. 

Əbülqasim əl-Qüşeyri fötüvvə haqqında söz açarkən yazır ki, onun nümayəndəsi evində 

yemək yeyən Ģəxsin övliya, yaxud kafir olmasının fərqinə varmır. Bu ideologiyanın 

əsasında humanizm, ictimai bərabərlik, sosial ədalət durur: "Fütüvvə odur ki, özün ədalətli 

olub, baĢqasının da ədalətli olmasını tələb edəsən". 

Məlamətilik, qələndərilik və əxilikdən fərqli olaraq sufılik yalnız praktiki 

deyil, nəzəri məsələlərə də nüfuz edir, idraki məqsəd daĢıyırdı. Sufilərə görə, insanın 

mütləq həqiqəti dərk etməsi hissi və əqli idrak qüvvəsindən xaricdir, ancaq mistik 

hallara və məqamlara yiyələnməklə mümkündür. Mistik özünükamilləĢdirmədə ilk 

mərhələ Ģəriətdirsə, son məqsəd, son mərhələ həqiqətdir. ġəriətdən həqiqətə mənəvi 

gediĢ yoluna təriqət, bu yolun üstündəki dayanacaqlara məqamlar deyilir. Məqamlar sufi 

halları ilə qırılmaz surətdə bağlıdır. Məqam sufinin öz cidd-cəhdi sayəsində çatdığı 

kamillik mərtəbəsidir, hal hər bir məqamı tamamlayan, yolçunu yeni məqamlara hazırlayan 

və nəhayət, haqqa qovuĢduran ətadır, ilahi vergidir. Hal ani, keçici, məqam isə nisbətən 

sabit, dayanıqlı psixoloji vəziyyət kimi səciyyələndirilir. Əbuhəfs əs -Sührəvərdi hal ilə 

məqam arasında möhkəm hədd, kəskin fərq olmadığını xatırladaraq yazır: "Bəzilərinə 

hal görünən Ģey baĢqalarına məqam görünə bilər". 

Təsəvvüfdə təriqət halların və məqamların qarĢılıqlı inkiĢaf xəttini təĢkil edir. 

Hər bir sufi müridin ən ali rütbəyə yüksələnədək özünü kamilləĢdirməsi yalnız halların 

və məqamların birgə müĢayiəti ilə həyata keçir. Özünəhesabat (əl-mühasəbə), 

özünənəzarət (əl-müraqəbə) və daxili müĢahidə (əl-müşahədə) halları və məqamları 

bütün təriqət boyu çulğalaĢaraq təsəvvüf yolçusunu daim sarır, onu haqqa yaxın laĢdırır. 

Sufizmə dair mənbələrdə hallar və məqamlar ayrı-ayrılıqda nəzərdən 

keçirilmiĢdir. Əbuhəfs əs-Sührəvərdi ilk dəfə onları bir-biri ilə qarĢılıqlı surətdə 

araĢdıraraq göstərmiĢdir ki, hər bir məqamda hal xüsusiyyəti olduğu kimi, hər bir halda 

da məqama çevrilmək imkanı vardır.  

Mütləq fəna (əl-fəna - yox olma, tələf olma) halında insan dünya iĢlərindən 

əl çəkib, hissi aləmlə əlaqəni üzür, Allahla ünsiyyətdə olur, Allahdan baĢqa hər Ģeydə 

fanilik görür, yalnız onun varlığı ilə özünü var bilir, bununla da əbədiyyətə (əl-bəqa) 

qovuĢur. Əbuhəfs əs-Sührəvərdi bir mötədil sufi kimi təsəvvüfdə panteist təsəvvürü 

inkar etmiĢdir. Mütəfəkkir iddia edirdi ki, Əbuyəzid əl-Bistami "Sübhani" ("Mənə 

Ģükür!") və Həllac "Ənə əl-haqq" ("Mən haqqam") deyərkən, guya özlərini deyil, 

təkcə Allahı nəzərdə tutmuĢlar. O, "Əvarif əl-məarif‖ kitabında yazır: "Əgər 

bilsəydik ki, bu söz hüluldan (Allahın insanda təcəssümündən) olan bir Ģeyi gizli 



412 
 

surətdə andırır, onda onları rədd etdiyimiz kimi, o sözü də rədd edərdik". 

Azərbaycanda sufizmin ifrat qoluna mənsub mütəfəkkirlərdən Əxi Əbülfərəc 

əz-Zəncani (öl. 1065) daha məĢhurdur. Onun, eləcə də digər ifrat sufilərin ideyaları 

zəminində Eynəlqüzat əl-Miyanəci sufizmin panteist fəlsəfəsini iĢləyib hazırlamıĢdır. 

Əslən Azərbaycanın Miyanə Ģəhərindən olan Miyanəcilər XI-XII əsrlərdə 

istedadlı Ģairlər, görkəmli alimlər yetirmiĢ böyük nəsildir. Eynəlqüzat əl-Miyanəcinin 

atası Əbubəkr Məhəmməd əl-Miyanəci də adlı-sanlı hüquqĢünas alim və Həmədan 

Ģəhərinin baĢ qazısı idi. Orta əsr müəlliflərindən biri onun haqqında yazmıĢdır: 

"Fəzilətli, fəzilətlinin oğlu və fəzilətlinin atası. Yəni o, Qazı Əli əl-Miyanəcin in oğlu və 

Eynəlqüzat Abdulla əl-Miyanəcinin atasıdır". 

Əbülməali Abdulla ibn Məhəmməd əl-Miyanəci (1099-1131) Həmədanda 

baĢ qazı vəzifəsində hörmət qazandığından Eynəlqüzat (Ayn əlqudat - Qazıların 

gözü) fəxri adını almıĢdır. Əbülməali ləqəbi isə "Fəzilət lər atası" deməkdir.  

Eynəlqüzat əl-Miyanəci çox kiçik yaĢlarından təhsilə baĢlamıĢ, Ömər 

Xəyyam (1048-1131), Əhməd əl-Ğəzali (öl. 1126), Məhəmməd əl-Cüveyni (1057-

1135) və baĢqa görkəmli alimlərdən dövrün bütün elmlərini öyrənmiĢdir. Azərbaycan 

filosofu elmdə və fəlsəfədə çoxlarının təsdiqlədiyi zehniyyətə tənqidi münasibət 

bəsləmiĢ, onu nə ortodoksal islam sxolastikası, nə də müxtəlif dini cərəyanların, 

məzhəblərin teoloji kazuistikası qane etmiĢdi. Azadfikirli filosof bütün dinlərin eyni 

mahiyyət daĢıdığını söyləyərək onların arasında fərq qoymadan yazırdı: "Ey dost, əgər 

Ġsaya xristianların gözü ilə baxsan, xaçpərəst olarsan, Musaya yəhudilərin gözü ilə 

baxsan, yəhudi olarsan, bəlkə də bütə bütpərəstlərin gözü ilə baxsan, bütpərəst 

olarsan". 

Filosof, mütərəqqi ideyaları üstündə 28-29 yaĢlarında təqiblərə məruz 

qalmıĢdır. O, özü xəbər verir: "ġəhərdə deyirlər ki, Eynəlqüzat allahlıq iddiası edir. 

Mənim qətlimə fitva veriblər...". 1128-ci ildə tutulub Bağdada göndərilən alim orada 

həbsxanada yüksək bədii-estetik və dərin elmi-fəlsəfi fikirlərlə zəngin "ġəkva əl-

ğərib anil-avtan ila üləma əl-büldan" ("Vətəndən ayrı düĢmüĢ qəribin ölkələrin 

alimlərinə Ģikayəti") adlı bir traktat yazmıĢdır. O, 6 may 1131-ci ildə Həmədana 

qaytarılaraq, dərs dediyi mədrəsədə, 32 yaĢında edam edilmiĢdir.  

Eynəlqüzat əl-Miyanəci yaradıcılığının ilk illərində daha çox ədəbiyyat, hədis, 

təfsir, fiqh, kəlam, habelə peripatetizm məsələləri ilə maraqlanmıĢdır. Mütəfəkkir 24 

yaĢından baĢlayaraq qələmə aldığı "Zübdət əl-Həqaiq" ("Həqiqətlərin qaymağı"), 

"Təmhidat" ("Müqəddimələr"), habelə həbsdə yazdığı traktatda və öz dostlarına 

göndərdiyi çoxlu məktublarında sufizmin panteist fəlsəfəsinin mükəmməl sistemini 

yaratmıĢdır. Panteizm Allahı mövcudatın özündə, onunla eyniyyətdə bir baĢlanğıc sayan 

fəlsəfi təlimdir. Eynəlqüzat Miyanəci bu təlimi iĢləyib hazırlayarkən ifrat sufilərin 

panteist əhvali-ruhiyyəli ideyaları ilə təbiətĢünas peripatetik filosofların təbii-elmi 

görüĢlərini məharətlə birləĢdirib ümumiləĢdirmiĢdir. 

Eynəlqüzat Miyanəcinin fəlsəfi sistemində həm ontologiya, həm də 

qnoseologiya məsələləri tamamilə orijinal Ģəkildə qoyulub həll edilmiĢdir. Filosofun 



413 
 

fikrincə, varlıq bütün mövcudatı əhatə edən ümumi qisimlərə, məsələn, qədimə və 

sonradan meydana çıxmıĢa, kamilə və nöqsanlıya, vahidə və çoxa, baĢqa baxımdan isə 

vacibə və mümkünə bölünür. Eynəlqüzat əl-Miyanəci eyni zamanda varlığın 

substansiya, aksidensiya və s. qisimlərini də fərqləndirmiĢ, hərəkət, zaman, məkan və 

baĢqa fəlsəfi kateqoriyaları gözdən keçirmiĢdir. Varlığın digər bölgüsü onun canlı və 

cansız olmasına görədir. 

Eynəlqüzat əl-Miyanəcinin panteist fəlsəfəsində ən ümumi mənada götürülən 

"varlıq" anlayıĢı son nəticədə "Allah" anlayıĢı ilə eyniləĢdirilir. Bununla bərabər, 

Allah "varlığın mənbəyi və çıxıĢ yeri" sayılır. Burada ayrı-ayrı Ģeylər aləmi bütövlükdə 

həm vahid, həm də çox olan mütləq sonsuz varlığın - Allahın xarici təzahürləridir. 

Eynəlqüzat əl-Miyanəcinin idrak nəzəriyyəsində idrakın hissi, əqli və intuitiv 

formaları qəbul edilir. Duyğu kimi əqlin də obyektiv həqiqəti, Ģeylərin düzgün 

inikasını verə b ilməsini təsdiq edən filosof yalnız intuisiyanın köməyi ilə an laĢılan 

Ģeyləri ya substansiya ilə əlaqədar olan sahəyə aid etmiĢ, ya da ümumiyyətlə, formal 

məntiqin qayda-qanunları ilə izah edilə bilməyən məsələlər saymıĢdır. 

Panteist filosofun təlimində güclü ifadə edilmiĢ dialektika ünsürləri vardır. 

Mütəfəkkir Ģeyləri və hadisələri daim dəyiĢmədə, meydana çıxma və yox olmada 

təsəvvür edir, onlarda daxili ziddiyyətli cəhətləri, meylləri görürdü.  

Eynəlqüzat əl-Miyanəcinin təlimi müsəlman ġərqi ölkələrində azadfikirliliyin 

və panteist ideyaların yayılmasına böyük təsir göstərmiĢ, fəlsəfə və ədəbiyyat tarixində 

silinməz iz buraxmıĢdır.  

XI-XII əsrlərdə aristotelizm geniĢ yayılmıĢdı. Qərb ölkələrindən - xristian 

aləmindən fərqli olaraq müsəlman Ģərqində aristotelizm yalnız s xo lastikanı 

əsaslandırmaqla məhdudlaĢmamıĢ, habelə elmi-fəlsəfi bir təlimi təmsil etmiĢdir. ġərq 

peripatetizmi Yəqub əl-Kindi, Əbunəsr əl-Farabi kimi məĢhur filosoflardan sonra 

Əbu Əli Ġbn Sina (980-1037) və onun Ģagirdləri tərəfindən inkiĢaf etdirilmiĢdir. Bu 

iĢdə Bəhmənyarın (993-1066) xidməti böyükdür. Mənbələrdə Əbülhəsən Bəhmənyar 

ibn Mərzbanın "Azərbaycan ölkəsindən" ("min biləd Azərbaycan"), "azərbaycanlı" 

(əl-Azərbaycani) olduğu xəbər verilir. Müəlliflərdən bəziləri onu atəĢpərəst (əl-

məcusi) kimi təqdim edir, bəziləri isə onun islamı sonradan qəbul etdiyini yazırlar.  

ġərq peripatetizminin XI əsrin ortalarına aid mərhələsi bilavasitə 

Bəhmənyarın adı ilə  bağlıdır. O, bir sıra qiymətli əsərlərin müəllifidir: "Ət-Təhsil" 

("Təhsil"), "Əz-Zinə fi-l-məntiq" ("Məntiqə dair zinət"), "Əl-Bəhcə və-s-səadə" 

(" Gözəllik və səadət"), "Kitab fi-l-musiqa" ("Musiqi kitabı"), "Maudu ilm məbəd ət-

təbiə" ("Metafizikanın mövzusu"). "Məratib əl-maucudət" ("Mövcudatın 

mərtəbələri"). Bəhmənyarın soruĢduğu məsələlər və Ġbn Sinanın onlara verdiyi 

cavablardan ibarət məktublar da ciddi fəlsəfi məzmun daĢıyır. "Ət-Təhsil" kitabı orta 

əsrlərdə məntiq, metafizika və təbiyyatı öyrənmək üçün əsas mənbələrdən biri 

olmuĢdur. Görkəmli ərəb filosofu Əbdüllətif əl-Bağdadi (1162-1231) peripatetizmə 

dair baĢqa əsərlərlə yanaĢı bu kitabdan təhsil aldığını xüsusi qeyd etmiĢdir. Bu kitab 

fəlsəfi biliklərin öyrənilməsində lazımlılığına və məĢhurluğuna görə o dövrdə ərəb 



414 
 

orijinalından fars dilinə tərcümə edilmiĢdir.  

Bəhmənyarın fəlsəfəsində varlıq təlimi, idrak nəzəriyyəsi və məntiq sistem 

halında geniĢ iĢıqlandırılmıĢdır. Müxtəlif mərtəbələrdən təĢəkkül tapmıĢ varlığın vacib və 

mümkün qisimlərə bölünməsini qəbul edən filosof onlar arasındakı münasibəti ilk səbəb 

ilə nəticə arasındakı münasibət kimi nəzərdən keçirmiĢdir. Onun fikrincə, "səbəb əgər 

felən səbəbdirsə, onunla birlikdə nəticənin olması vacibdir", "hər bir nəticənin varlığı 

öz səbəbinin varlığı ilə birlikdə vacibdir". Peripatetik filosofa görə, aləm və zaman ilk 

səbəbdən boĢluq vasitəsilə nə ayrılar, nə də aradan qaldırıla bilər: "Zaman əbədidir, 

aləm əbədid ir". 

Materiya, forma, cisim, məkan, zaman, hərəkət və bu kimi fəlsəfi kateqoriyalar 

Bəhmənyar tərəfindən bir-biri ilə qarĢılıqlı əlaqədə araĢdırılır. Cisim materiya və 

formadan təĢəkkül tapdığına görə filosof onu mürəkkəb substansiya adlandırır. 

Bəhmənyarın fikrincə, materiyasız forma olmadığı kimi formasız materiya da mümkün 

deyildir, çünki materiyada bir forma aradan qalxdıqda, labüd surətdə onu baĢqası əvəz edir. O 

yazır: "Forma [baĢqa] bir formanın gəliĢi olmadan materiyadan ayrı düĢməz. Bu [baĢqa 

forma] materiyanın mövcudluğunda birinci [formanın] funksiyasını yerinə yetirir". 

Aristotel və Ġbn Sina mövqeyindən çıxıĢ edib, hərəkət barəsində ətraflı söhbət 

açan Bəhmənyar onu potensiallıqdan aktuallığa tədrici keçmə kimi səciyyələndirmiĢdir. 

O yazır: "Hərəkət potensial və aktual halda olandan təĢəkkül tapmıĢ bir Ģeydə mövcud 

olmalıdır ki, bu da cisimdir". Hərəkət sükunət ilə qarĢılıqlı surətdə nəzərdən keçirilir: 

"Hərəkət fasiləsizlik üzrə hədlərə gəlib çatmadır. Sükunət odur ki, həmin gəlib çatma 

kəsilir". "Məratib əl-maucudət" traktatında təbii hərəkətin öz təbii halına qayıtması 

sükunət adlandırılır.  

Bəhmənyarın varlıq təlimində zaman hərəkət miqdarı kimi izah olunur: "Cisim 

ölçünün mövcudluğu üçün səbəb olduğu kimi hərəkət də zamanın mövcudluğu üçün 

səbəbdir". Filosofun fikrincə, materiyasız zaman yoxdur. Zamanın "mövcudluğu 

materiyadan asılıdır, o, materiyada mövcuddur. Onun materiyada mövcudluğu hərəkət 

vasitəsilədir". Beləliklə, cisim, onun hərəkəti və zaman bir-b irindən ayrılmaz o lub, 

biri digərinin mövcudluğu üçün Ģərtdir. 

Bəhmənyarın idrak nəzəriyyəsində idrak prosesinin hissi və əqli olmaqla 

iki mərhələdən keçdiyi qəbul edilir. Hissi qüvvələrin fəaliyyəti bədənin müvafiq 

üzvlərindən asılıdır, h issi idrak müəyyən bir üzvə görə mümkün olur. O yazır: "Hər 

bir dərkedilən Ģey dərk edəndə təzahür edir". Ġnsanın hissi fəaliyyəti yalnız xarici 

aləmin, obyektiv gerçəkliy in orqanizmə təsiri ilə baĢ verir. " Ət -Təhsil" kitabında 

deyilir ki, üzvdə duyulan və xəyala gətirilən Ģeyin mənimsənilməsi üzvün ondan 

təsirlənməsinə görədir, yoxsa həmin Ģey yanaĢı da olsa, onda mənimsən ilməzdi. 

Bunun üçün toxunma duyğusu üzvün keyfiyyəti mislində keyfiyyəti qavramır. 

Deməli, bu qavramaların misli yaln ız üzvün qavranılan Ģeydən təsirlənməsi 

sayəsində baĢa gəlir.  

Bəhmənyar əqli idrakı hissi idrakın bilavasitə davamı, sonrakı mərhələsi 

saymıĢdır. Əqli məlumat lar hissi məlumatların sayəsində əldə edilməklə bərabər, 



415 
 

məzmunca onlara uyğundur: "Hər b ir ayrıca Ģəxsin əq llə dərk etdiyi onun hiss ilə  

dərk etdiyinə mütabiqdir". ġeylərin xarici cəhətləri h issi idrak vasitəsilə 

qavranılırsa, onların mahiyyəti yalnız əq lin sayəsində dərk edilir.  

Bəhmənyar Yaxın  və Orta ġərq ölkələrində daha çox məntiqçi filosof 

deyə məĢhurdur. Onun təlimində məntiq həm düzgün təfəkkür haqqında elm, həm 

də tədqiqat metodu kimi səciyyələndirilmiĢdir. 

Bəhmənyarın varlıq təlimi ilə birlikdə idrak nəzəriyyəsi və məntiqi öz 

məzmunu etibarilə təkcə orta əsr peripatetizmində deyil, ümumiyyətlə, ġərq fəlsəfi 

fikrində böyük elmi əhəmiyyətə malikdir. Filosofun ideyaları öz Ģagird ləri - 

Əbülabbas əl-Ləvkəri, Əbülfəth Ġbn Xəyyam və onların ardıcılları tərəfindən 

inkiĢaf etdirilmiĢdir. 

Azərbaycanda XI-XII əsrlərdə daha bir sıra peripatetik filosoflar yaĢamıĢ, 

fəlsəfə, məntiq və təbiətĢünaslıq məsələləri ilə məĢğul olmuĢlar. Onlardan "ġərif‖  

ləqəbi ilə tanınmıĢ ġihabəddin Maraği "Əl-Cədəl" ("Dialektika") adlı traktatın 

müəllifid ir. Əbusəd Təbrizi hikmətə, fəlsəfi kateqoriyalara dair əsərlər yazmıĢdır. 

O, Dədə Qorqudun "Təkəbbürlük eyləyəni Tanrı sevməz", "Könlün  uca tutan ərdə 

dövlət (ağıl) olmaz" və s. öyüdlərinə uyğun olaraq təvazökarlığı yüksək 

qiymətləndirirdi: "Dostlarla lovğa davranan adam onların səmimi məhəbbətini qazana 

bilməz". 

XII əsr fəlsəfə tarixçisi Zəhirəddin Beyhəqi Abdulla Urməvini filosof-təbib, 

Əbusəid Urməvini isə filosof-riyaziyyatçı kimi yad etmiĢ, onların yaradıcılığından 

nümunələr vermiĢdir: "Əbusəid Urməvi hikmət zirvəsinə çatmıĢ filosof, ədəbiyyatı 

dərindən bilən, nəzm və nəsr əsərlərinin müəllifi idi. "Kitab fi-l-ilahi" ("Ġlahi haqqında 

kitab"), "Risalə fi-l-məntiq" ("Məntiqə dair traktat"), "ġərh əl-məqaləteyi əl-ula va-s-

saniyə min kitab Uqlidis" ("Evklidin kitabından birinci və ikinci məqalənin Ģərhi") 

onun əsərlərindəndir". 

ġihabəddin Əbülfütuh Yəhya ibn HəbəĢ əs -Sührəvərdi böyük filosof, iĢraqilik 

fəlsəfəsinin banisi, istedadlı Ģairdir. Marağada Məcdəddin əl-Cilinin yanında fəlsəfənin və 

müsəlman hüququnun əsaslarını dərindən öyrənmiĢ ġihabəddin Sührəvərdi müsəlman 

ġərqinin bir sıra ölkələrini gəzmiĢ, Ġsfahan, Diyarbəkr, Konya və s. Ģəhərlərdə olmuĢdur. 

Filosof 1183-cü ildə Hələb Ģəhərinə gedib, orada keçirilən disput məclislərində fəal 

iĢtirak etmiĢdir. Öz müasirlərinin verdikləri xəbərə görə, o, müzakirələrdə, 

diskussiyalarda yüksək natiqlik məharəti göstərir, bəsirəti, geniĢ elmi məlumatı və 

sübutları sayəsində əleyhdarlarına qalib gəlirmiĢ. Belə məclis lərdən birində parlaq 

qələbə qazanmıĢ ġihabəddin Sührəvərdini dinsizlikdə təqsirləndirir, 1191-ci ilin ikinci 

yarısında 37 yaĢında edam edirlər. XII əsrin azad fikirli filosofunun öz əqidəsindən dön-

məzliyi bütün müsəlman ġərqində onun məğrur adını "əl-fəyləsuf əl-məqtul" 

("ÖldürülmüĢ filosof‖) deyə əbədiləĢdirmiĢdir.  

ġihabəddin Sührəvərdi zəngin yaradıcılıq yolu keçmiĢ, peripatetizmə dair "Ət-

Təlvihat əl-lauhiyyə va-l-arĢiyyə" ("Lövhi və ərĢi qeydlər"), "Əl-MəĢari va-l-

mutarahat" ("GiriĢlər və qarĢıya qoyulmuĢ məsələlər"), "Əl-Məqəvamat" 



416 
 

("Müqavimətlər") və s.; sufizmin fəlsəfəsinə dair "Qissa əl-ğürbət əl-ğərbiyyə" 

("Qərb qürbəti haqqında hekayət"), "Avaz-e pər-e Cəbrail" ("Cəbrail qanadlarının 

səsi"), "Fi həqiqət əl-eĢq, ya munisəl-üĢĢaq" ("EĢqin həqiqəti, yaxud aĢiqlərin 

munisi"), "Ruzi ba camaat-e sufiyan" ("Bir gün sufi camaatla birlikdə"), "Lüğət-e 

muran" ("QarıĢqaların dili") və s. iĢraqiliyə dair "Hikmət əl-iĢraq" ("ĠĢraq fəlsəfəsi"), 

"Həyakil ən-nur" ("ĠĢıq heykəlləri"), "Pərtovname" ("ĠĢıqnamə") və s. qiymətli 

traktatlar yazmıĢdır. Peripatetizmə dair əsərlərində məntiq, metafizika və təbiətĢünaslıq 

məsələlərini dərindən araĢdırmıĢ filosof əvvəlki ənənələri davam etdirməklə 

kifayətlənməmiĢ, öz sələflərinin ideyalarını daha da təkmilləĢdirmiĢdir. ġərq 

peripatetikləri mahiyyət, kəmiyyət, keyfiyyət, zaman, məkan, vəziyyət, nisbət, 

malikiyyət, təsir və təsirlənmə kateqoriyalarını geniĢ Ģərh etsələr də Aristotel 

mövqeyindən kənara çıxmamıĢlar. ġihabəddin Sührəvərdi bu kateqoriyalar sırasına 

hərəkəti də əlavə etmiĢ, onların yeni təsnifatını vermiĢdir. O, mahiyyət, kəmiyyət, 

keyfiyyət və hərəkəti müstəqil kateqoriyalar saymıĢ, zaman, məkan, vəziyyət və 

malikiyyəti nisbət, təsir və təsirlənməni hərəkət kateqoriyasının tərkibinə salmıĢdır. Öz 

Ģagirdi ġəmsəddin ġəhrəzurinin dediyi kimi, ġihabəddin Sührəvərdi peripatetik 

fəlsəfənin "binasını möhkəmlətmiĢ, dayaqlarını qurmuĢ, qısa, gözəl ibarələrlə onun 

düzgün, incə mənaların ı ifadə etmiĢdir". 

Filosofun sufi-fəlsəfi traktatlarında varlıq təlimi, idrak nəzə riyyəsi və təbii-

elmi fikirlər əsasən təsəvvüfdə iĢlənən rəmzlərlə ifadə edilmiĢdir.  

ġihabəddin Sührəvərdinin yaratdığı işraqilik təlimi bəĢər fəlsəfəsi tarixində 

özünəməxsus yer tutur. ĠĢraq (əl-iĢraq - nur saçma) emanasiya termininə mütabiqdir. 

ĠĢraqilik (əl-iĢraqiyyə) bu sözdən əmələ gəlib, "iĢraqa məxsus, iĢraqa əsaslanan" 

fəlsəfə mənasını ifadə edir. Bu təlimə görə, varlığın əsasında iĢ ıqlar iĢığı (nur əl-

ənvar) durur, bütün mövcudat həmin mütləq iĢıqdan törənmiĢdir, maddi və mənəvi 

Ģeylər aləmi qaranlıqla iĢıqdan ibarətdir. ĠĢraqilikdə müxtəlif növ cisimlər materiyanın 

təzahür formaları olub, vəhdət təĢkil edir. Burada ünsürlər arasında möhkəm sədd 

qoyulmur, onlardan birinin digəri ilə əvəz olunması mümkün sayılır. ġihabəddin 

Sührəvərdi qeyd edir ki, ünsürlərin bir-birinə çevrilməsi onlardan hər birinin heçliyə 

varıb, yenidən vücuda gəlməsi deyil, öz maddi formalarını dəyiĢməsidir. O, maddi 

Ģeylərin bir haldan baĢqa hala keçməsini söyləməklə təbiətdə heç Ģeyin itməməsini, 

məhv olub sona varmamasını əsaslandırmıĢdır. 

ĠĢraq ilə hərəkət qarĢılıqlı münasibətdə, bir-birini vücuda gətirən proses 

timsalında götürülür. "Həyakil ən-nur" traktatında deyilir: ĠĢıq "hər bir iĢraqdan 

hərəkət olaraq törəyir və hər bir hərəkət ilə baĢqa bir iĢraq üçün hazırlanır. Bu qayda 

üzrə iĢraqların təzələnməsi hərəkətlərin təzələnməsi ilə , hərəkət lərin təzələnməsi isə 

iĢraqların təzələnməsi ilə davam etmiĢdir". 

Dünyanın əzəliliyi və əbədiliyi fikri iĢraqilik fəlsəfəsində özünə möhkəm yer 

tutmuĢdur. "Hikmət əl-iĢraq" kitabında deyilir: "ĠĢıqlar iĢığı, itaətetdirici iĢıqlar, onların 

kölgələri və mücərrəd ziyaları daimidir...". 

ġihabəddin Sührəvərdi və onun ardıcılları idrakda hissi, əqli və intuitiv 



417 
 

mərhələləri qəbul etmiĢlər. Birinci iki mərhələ bilavasitə maddi aləmi öyrənən "tədqiqi 

fəlsəfə", yaxud "sübuta əsaslanan fəlsəfə", üçüncü mərhələ isə sanki fövqəltəbii iĢıqlar 

aləminin sirlərini açan "ilhami (kəĢfi) fəlsəfə" adlanır. 

Ġctimai-siyasi və əxlaqi fikirlərə ġihabəddin Yəhya Sührəvərdinin 

poeziyasında və ümumi Ģəkildə traktatlarında toxunulmuĢdur. Ədalətsizliyə qarĢı çıxan 

mütəfəkkir bədxah insanları əjdaha və ilanlara bənzədirdi. Xalqa layiqli adam baĢçılıq 

etməlidir, "siyasət onun əlində olarsa zaman iĢıqlı olar".  

ġihabəddin Sührəvərdinin sufi-fəlsəfi traktatlarında ibrətamiz fikirlər baĢlıca 

yer tutur. O, öz kökündən ayrılmıĢ, əslini itirmiĢ insanı baĢına cəvərən salınmıĢ, ətraf 

aləmdən əlaqəsi üzülmüĢ, özünü unutmuĢ tovuz quĢu obrazında ifadə etmiĢdir. Filosof 

alleqorik üslubda göstərir ki, yarasaların və bayquĢların hökmran olduğu Ģəraitdə qaranlıq 

iĢıqdan üstün sayılır. Bir hekayətdə yarasanın nəzərində günəĢin qənĢərində durmaq 

ölümə bərabər əzabdır. BaĢqa bir hekayətdə isə Ģanapipik günəĢin sayəsində görmək 

imkanını gündüz kor olan bayquĢlara söylədiyi üçün iĢgəncəyə məruz qalır. 

ġihabəddin Sührəvərdinin orijinal irsi, xüsusən iĢraqilik təlimi orta əsrlərdə 

elmi-fəlsəfi fikrin yüksək tərəqqisini göstərir. 

XI-XII əsrlərdə Azərbaycanda dini, dini-fəlsəfi və elmi-fəlsəfi ideyalar ədəbi-

bədii əsərlərdə də öz ifadəsini tapmıĢdı. Azərbaycan klassik poeziyası etik, estetik, 

fəlsəfi fikirlərlə, ictimai ideallarla zəngin idi. Xaqani ġirvani və Nizami Gəncəvinin 

əsərlərində yüksək humanizm, vətənpərvərlik, əməksevərlik, ədalət motivləri ilə 

yanaĢı, varlığa və idraka dair də qiymətli fikirlər vardı. 

Nizaminin Allah ilə mövcudat (maddi və mənəvi Ģeylər aləmi), onlar 

arasındakı münasibət barədə fəlsəfi düĢüncələri o dövrün 

mövcud təlimləri, xüsusən ġərq peripatetizmi və islam dini zəminində yaranıb 

formalaĢmıĢdır. ġairin fəlsəfi düĢüncələri dərin məzmunlu və geniĢ əhatəli olmaqla 

bərabər, son dərəcə məntiqidir. Onun fikirləri sufizm, ismailizm, panteizm və i. a. 

izmlər qəlibinə girmir. Mistik ekstaz (vəcd) halında ortaya çıxan panteist əhval-ruhiyyə 

Nizami dünyagörüĢünə tamamilə yad idi. "Özündə allahlıq axtarmaq yaramaz" deyən 

mütəfəkkir Allaha müraciətlə yazırdı: "Səndən baĢqa kim cürət edib deyər: "Ənə əl-

haqq"? 

ġərq peripatetikləri mövcudatı vacib varlığın aĢıb-daĢmasından əmələ gəlmiĢ 

bildikləri kimi Nizami də onu Allahın varlığından bir damla saymıĢdır. Peripatetizmə 

görə, mövcudat vacib varlıqdan zəruri surətdə çıxmıĢdır. Nizami isə Allahın azad 

iradəsini təsdiq etmiĢdir: "Allahın kəraməti öz feyzini ehsan qılıb, öz dəryasından bir 

damla atdı". Mövcud Ģeylər aləmindəki uyğunluq, tənasüb Nizaminin əsərlərində ilk 

növbədə Allahın iradəsi, bilavasitə onun müdaxiləsi ilə izah edilir: "Bu dünyada hər Ģey 

"Allahın dediyi" ilə quruldu". Nizaminin idrak haqqında düĢüncələri Allahı, mövcudatı 

və insanı dərk etmək məsələləri ilə bağlı idi. Mütəfəkkirin əqidəsincə, "özü fələyin 

altında, rəyi isə ondan yüksəkdə olan" insan, hər Ģeydən əvvəl, idrak qabiliyyətinə 

görə yer üzünün əĢrəfidir. 

O dövrdə Xətib Təbrizi və Yusif Xoylu kimi ədəbiyyatĢünas alimlərin 



418 
 

ərəbdilli poeziyanın təhlilinə həsr etdikləri əsərlərdə-Ģərhlərdə də müəyyən 

münasibətlə ictimai-siyasi və fəlsəfi məsələlərə toxunulmuĢdur. 

XI-XII əsrlərdə Azərbaycanda fəlsəfi fikir cəmiyyətin inkiĢaf etmiĢ 

feodalizm mərhələsinə uyğun yüksək səviyyəsi ilə seçilir. Qərb ölkələrindən fərqli 

olaraq həmin əsrlərdə burada, ümumiyyətlə, müsəlman ġərq ində yalnız d ini, d ini-

fəlsəfi təlimlər deyil, habelə ġərq peripatetizmi, panteizm və iĢraqilik kimi elmi-

fəlsəfi təlimlər də mövcud olmuĢ, mükəmməl və orijinal doktrinaları ilə bəĢər 

fəlsəfəsi tarixini zənginləĢdirmiĢdir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



419 
 

 



420 
 

 



421 
 

 

 

 



422 
 

 



423 
 

 



424 
 

 



425 
 

 



426 
 

 



427 
 

 



428 
 

 



429 
 

 



430 
 

 



431 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



432 
 

ĠXTĠSARLARIN SĠYAHISI 
 

A M M - A zərbaycanın maddi mədəniyyəti 

A T M Ə - A zərbaycan Tarixi Muzeyinin əsərləri.  

В В - Византийский временник.  

В Д И - Вестник древней истории.  

В И К А - Вопросы истории Кавказской Албании.  

BGA - Bibliotheca geographorum arabicorum (Ərəb coğrafiyaçıları  

kitabxanası), Leyden. 

ВОН- Вестник общественных наук.  

Г А И М К - Государственный Академический Институт 

Материальной Культуры. 

ДАН- Доклады Академии наук. 

3 В О - Записки восточного отделения.  

3 К В - Записки Коллегии Востоковедов при Азиатском Музее АН 

СССР. 

И А Н - Известия Академии наук. 

И И А Н - Институт Истории Академии наук.  

ИВАН- Институт Востоковедения Академии наук.  

И Ф Ж - Историко-филологический журнал.  

И Я И М К - Институт Языка и Материальной Культуры.  

К С И А - Краткие сообщения Института Археологии.  

К С И И М К - Краткие сообщения Института Истории  

Материальной Культуры АН СССР. 

М И А - Материалы и исследования по археологии СССР.  

М К А - Материальная культура Азербайджана.  

ПС- Палестинский сборник. 

С А - Советская археология. 

С И Ф П - Серия истории, философии и права. 

С Л Я И - Серия литературы, языка, искусства.  

СОН- Серия общественных наук. 

Т А з Г У - Труды Аз. Гос. Университета.  

Т И И - Труды Института Истории. 

Т М И А - Труды Музея Истории Азербайджана.  

TFHS - Tarix, fəlsəfə, hüquq seriyası. 

 

 

 

 

 

 



433 
 

MƏNBƏLƏR VƏ ƏDƏBĠYYATIN SĠYAHISI 

 
1. Абу Дулаф. Вторая записка Абу Дулафа. (Изд. текста, перевод, 

введение и комментарии П.Г.Булгакова и А.Б.Халидова) - М., 1960. 
2. Avesta (I kitab) (fars dilindən tərcümə edəni və çapa hazırlayanı Ġsmayıl 

ġəms). - Bakı, 1995. 
3. Агафангел. История Армении (др. арм. яз.). - Тифлис, 1909. 
4. Агафий. О царствовании Юстиниана. - М.-Л., 1953. 
5. Аммиан Марцеллин. История. (Пер. Ю.А.Кулаковского) Киев. 1906-

1908, вып. 1-3. 
6. Анания Ширикаци / Изд. А.Г.Абрамяна, Г.Б.Петросяна. - Ереван, 

1970. 
7. Аппиан. Митридатовы войны. - ВДИ, 1948, № 2. 
8. Арабская версия Агафангела / Марр Н. Я. Крещение армян, грузин, 

абхазов и аланов. - ЗВО, 1905, т. XVI. 
9. Армения по "Ашхарацуйц"у (Армянской географии XII века). (Опыт 

реконструкции армянской карты VII века на современной 
картографической основе). Изд. С.Т.Еремяна. 

 

10. Армянская география VII в., по р. X. (Изд. К.Патшнова) ~ СПб., 
1877. 

11. Ахмад ибн Лютфуллах (Мунаджжим-баши). Джами ад-дувал. (Пер. с 
араб. А.Дж.Мамедова) Тр. Ин-та истории АН АзССР, т. XII. -Баку, 1957. 

12.Абд ар-Рашид ал-Бакуви. Китаб талхис ал-асар ва аджаиб ал-мачик 
ал-каххар. (Изд. текста, перевод, предисловие, примечания и приложения 
З.М.Буниятова) - М., 1971. 

13. Əl-Bakuvi Əbdürrəşid. Kitab təlxis əl-asar və əcaib əl-məlik əl-qəhhar. 
("Abidələrin" xülasəsi və qüdrətli hökmdarın möcüzələri). (Ərəbcədən 
tərcüməsi, müqəddimə və Ģərhlər akademik Ziya Bünyado-vundur) - Bakı, 
1992. 

14. Баладзори (əl-Bəlazuri). Книга завоевания стран. (Пер. П.К.Жузе 
(Материачы по истории Азербайджана. Об-во по изучению Азерб.)-Баку, 
1927. 
 15.əl-Bəlazuri. Kitab futuh əl-buldən (Liber expugnationis regionum.-
Lugduni Batavorum, 1866). 

16. Balasaqunlu Yusif. Qutadqu bilik - (XoĢbəxtliyə aparan elm) -Bakı, 1994. 

17. Əl-Bərdici Əbubəkr Əhməd ibn Harun / Təbəqat əl-əsma əl-Bərdəi əl-müfrədə. 

- Beyrut, 1990. 

18.Bəhmənyar ibn əl-Mərzban. Risalə fi maudu elm mabəd ət-təbiə va risalə fi 



434 
 

məratib əl-maucudat. - Leypsiq, 1851. 

18a. Bəhmənyar ibn əl-Mərzban. I Ət-təhsil. - Tehran, 1971, (ərəb dilində). 

19. Бузандаци Фавстос. История Армении. - СПб., 1883 (на древнеарм. яз.). 

- Ереван, 1953. 

20. Вардан. Всеобщая история. (Пер. с древнеармянск. И. Эмина) - М., 1862. 

21.Византийские историки. (Пер. с греч. С. Дестуниса.) - СПб., 1860. 

22. Əl-Qərnati. Əbu Həmid əl-Əndəlusi. Kitab tuhfəti-l-əlbab va nuhbətu-l-

əəcab. - Paris, 1925 (ərəb dilində). 

23. Əl-Qalqaşandi. Subh əl-əĢa fi marifat əl-inĢa. Qahirə, 1914. 

24. Ганджакеци Киракос. История. (Пер, с древнеарм. Т.И.Тер-Григоряна) - 

Баку, 1946. 

25. Ганзакеци Киракос. История Армении. (Пер, с древнеармянск., предисловие 

и комментарии Л. А. Ханларян) - М., 1976. 

26. Гевонд (Левонд). История халифов Вардапета Гевонда, писателя VIII 

века(Пер. К. Патканова) - СПб., 1862. 

27. Геродот. История в девяти книгах. (Пер. и примеч. Г.А.Стратановского) 

- Л., 1972. 

28. Əl-Qəzvini Zəkəriyyə. Əcaib əl-məxluqat. (F.Vüstenfeldin nəĢri) -Tottinqen, 

1849. 

29. Əl-Qəzvini Zəkəriyyə. Asar əl-biləd və əxbar əl-ibad. - Beyrat, 1960 (ərəb 

dilində). 

30. Гирк тгтоц. (Книга посланий). - Тифлис, 1901 (древнеарм. яз.). 

31. Гош Мхитар. Албанская хроника. - Баку, 1960. 

32. Qoş Mxitar. Alban salnaməsi. (Müqddimə, tərcümə, qeyd və Ģərhlər Ziya 

Bünyadovundur) - Bakı, 1993, s. 239 - 259. 

33. Гош Мхитар. Армянский судебник. (Пер. с др. арм. А.А.Паповяна) - 

Ереван, 1954. 

34. Qudama ibn Cəfər. Kitab əl-xərac və-sanat əl-kitabə. (M. de Quyenin nəĢri) 

- BGA, Leyden, 1889, VI (ərəb dilində). 

35. Даврижеци Аракел. Книга историй. - М., 1973. 

36. Дион Кассий. Римская история. (Пер. В. В. Латышева)-ВДИ, 1948, №2  

37. Евтропий. Бревиарии от основания города. -ВДИ, 1949, № 3. 

38. Елише. О Вардане и армянской войне. -Ереван, 1971. 

39. Əbu Yusif. Kitab əl-xərac. - Qahirə, 1352 (ərəb dilində). 

40. Əcaib əd dünya./SSRİ EA ġərq. Ġnst. Len. ġöbəsinin Əlyazmaları fondu, № A-

253. 

41. Ибн ал-Азрак ал-Фариш. История Маййафарикина. (Фрагментарный перев. 

с араб. А.Дж.Мамедова. ТИИАНА, т. VII)-Б., 1957. 

42. İbn əl-Əsir. Əl-Kamil fi-t-tarix (12 cild). - Leyden, 1876-1881 (ərəb dilində). 

43. Ибн Мискавейх. Таджариб ал-умам. (Пер. с араб. П.К.Жузе) Аз. ЕА Tarix 

Ġnst. Elmi arxiv i, инв. № 162. 



435 
 

44. İbn эп-Nədim. Kitab əl-fihrist. - Beyrut, 1964 (ərəb dilində). 

45. İbn Ruste. Kitab əlak ən-nəfisə. (M. de Quyenin nəĢri) - BGA, Leyden, 1892, 

VII (ərəb dilində). 

46. İbn əl-Fəqih. Muxtasar kitab əl-buldən. (M. de Quyenin nəĢri) -BGA , Leyden, 

1880, V (ərəb dilində). 

47. İbn Havqəl. Kitab əl-məsəlik və-1-məməlik. (M. de Quyenin nəĢri) - BGA, 

Leyden, 1873, II (ərəb dilində). 

48. İbn Xəldun. Əl-Ġbar va divan əl-mubtəda va-l-xabar, V, 1961. 

49. İbn Xəldun. Əl-Mukaddima Ġbn Xəldun. - Beyrut, 1879, 1900 (ərəb dilində). 

50. Ибн Хордадбех. Книга путей и стран. (Ərəb dilindən rus dilinə tərcümə, 

Ģərhlər, tədqiqat, adlar göstəricisi və xəritələr Nailə Vəlixanlı-nındır) - Bakı, 1986. 

51. Əl-İdrisi. Kitab nuzhat əl-müĢtaq fi-htirak əl-afaq.: M.Saltıkov-ġedrin ad. 

Kütləvi kitabxanada (SPb) saxlanılan ANS - 176 əlyazması (ərəb dilində). 

52. Əl-İstəxri. Kitab məsəlik əl-məməlik. (M. de Quyenin nəĢri) -BGA, Leyden, 

1870,1 (ərəb dilində). 

53. История Агван Моисея Каганкатваци. (Пер. с древнеарм. К.Патканова) - 

СПб., 1861. 

54. История и восхваление венценосцев. (Пер.с груз. К.С.Кеке-лидзе) - 

Тбилиси, 1954. 

55. История Мар Ябалахи III и Раббаи Саумы. (Исследование, пер. 

сирийского и примечания Н.В.Пигулевской.) -М., 1958. 

56. Əl-İsfahini (əl-Bundari). Zubdət ən-nusra va nuxbət əl-usra.-Leyden, 1899 

(ərəb dilində). 

57. Əl-İsfahani Əbu-l-Fərəc. Kitab əl-əğani. - Misir, 1323,1 - XXI (ərəb  

dilində). 

58. İxvan əs-səfa. Rəsail. - Beyrut, 1957,1-IV. 

59. Yaqut. ĠrĢad əl-arib ilə mərifət əl-adib: Mucəm əl-udəba. - Beyrut, 1907- 1925 

(ərəb dilində). 

60. Yaqut. Mucəm əl-buldən. - Beyrut, 1950,1-IV (ərəb dilində). 

61. Йакут ал-Хамави. Муджам ал-булдан (Сведения об Азербайджане). (Пер. 

с арабского 3. М. Буниятова и П.К.Жузе) - Баку, 1983. 

62. Əl-Yəqubi. Tarix. (M.Houtsmanın nəĢri) I—II. Luqduni Batavorum, 1883(ərəb  

dilində). 

63. Якуби (əl-Yəqubi). История. (Пер. с арабск. П. К.Жузе) -Баку, 1927. 

64. Əl-Yəqubi. Kitab əl-buldən. (M. de Quyenin nəĢri) - BGA , Leyden, 1897, 

VII (ərəb dilində). 

65. Казвини Хамдаллах. Нузхат ал-кулуб (Пер. 3. М. Буниятова и И. П. 

Петрушевского) - Баку, 1983. 

66. Kalankatlı Moisey. Albaniya tarixi. (Müqəddimə, tərcümə, qeyd və Ģərhlər 

akademik Ziya Bünyadovundur) - Bakı, 1993, s. 3-235. 

67. Kitabi-Dədə Qorqud. (Tərtib, transkripsiya, sadələĢdirilmiĢ variant və 



436 
 

müqəddimə Fərhad Zeynalov və Samət Əlizadənindir. Tarixi-coğrafi qeydlərin 

müəllifi Süleyman Əliyarov) - Bakı, 1988. 

68. Книга деяний Ардашира, сына Папака. (Пер. О.М.Чунаковой) - М.1987. 

69. Корюн. Житие Машгоца.(Предис. и пер. Ш. В. Смбатяна и К.А.Мелик-

Огаджаняна) - Ереван, 1962. 

70. Ал-Куфи, Ахмад ибн Асам. Книга завоевания. (Пер, с арабского 3. 

М.Буниятова) - Баку, 1981. 

71. Лазарь Парбеци. История Армении и послание Ваану Мамиконяну. - 

Тифлис, 1904, 1907. 

72. Лапмивертси. Повествование Вардапета Аристакэса Ласти-вертци (Пер. с 

древнеарм., вступительная статья, комментарии и примечания К.Н.Юзбашяна) - 

М, 1968. 

73. Латышев В. В. Известия древних писателей о Скифии н Кавказе. - 

ВДИ, 1947, № 1-4;  1948, № 1-4; 1949, № 1-4. 

74. Масуд ибн Намдар. Сборник рассказов, писем и стихов (Изд. 

В.М.Бейлиса) - М., 1970. 

75. Əl-Məsudi. Ət-Tənbih va-1-iĢraf. (М. de Quyenin nəĢri) - BGA, VIII, 

Leyden, 1894. 

76. Əl-Məsudi. Maçoudi des prairies d'or. (B. de Meynarın nəĢri) -Paris, 1861-

1887,1-IX (ərəb d ilində mətnlə). 

77. Miyanəci Eynəlquzat. Nameha, I—II. - Tehran, 1962. 

78. Miyanəci Eynəlquzat. Zübdət əl-həqaiq. Təmhidat. ġəkva əl-qərib. -

Tehran, 1962. 

79. Mirxond. Ravdat əs-səfa, IV - Laknau, 1307 (fars dilində). 

80. Мовсес Каганкатваци. История страны албан . (Изд. В.Шах-назаряна) 

- Париж, 1860, (древнеарм. яз.); изд. Н.Эмина, Тифлис, 1912 (древнеарм. яз.).  

81. Мовсес Каганкатваци. The History of the Sausasian Albanians by 

Movses Dasxuranci. (Пер. C.Dowsett) - Лондон, 1961. 

82. Мовсес Каганкатваци. История агван. - СПб., 1861 (русск. пер. 

К.Патканова). 

83. Моисей Хоренский. История Армении. (Пер. Н.О.Эмина) -М., 1893. 

84. Мровелы Леонти. Жизнь картлийских царей. (Изд. Г.В.Цулая) - М., 

1979. 

85. Əl-Müqəddəsi. Əhsən ət-təqasim fi mərifət əl-əqalim./M. de Quyenin 

nəĢri. - BGA, Leyden, 1876, III (ərəb dilində). 

86. Mxumap Айриванеци. История Армении. - 1860 (на древнеарм. яз.).  

87. Ан-Наубахти ал-Хасан ибн Муса. Шиитские секты (Пер. с араб., 

исслед. и коммент. С.М.Прозорова) - М., 1973, (ППВ, XLIII). 

 88.Ан-Насави, Шихаб ад-Дин Мухаммад. Жизнеописание султана Джелал 

ад-Дина Манкбурны (Пер. с арабского, предисловие, комментарии, 

примечания и указатели З.М.Буниятова) - Баку, 1973. 



437 
 

89. Низам ал-Мулк. Сийасат-наме (Пер. с перс. Б.Н.Заходера) -М.-Л., 

1949. 

90. Nizamülmülk, Əbu Əli Həsən ibn Xacə. Siyasətnamə. (Farscadan tərcümə, 

əsər və müəllif haqqında qeydlər R.Sultanovundur) - Bakı, 1987. 

91. Nizami Gəncəvi. Xosrov və ġirin. (Tərcüməçi H.Məmmədzadə) -Bakı, 1981. 

92. Nizami Gəncəvi. Sirlər xəzinəsi. (Ön söz və tərcümə Rüstəm Əliyevindir) - 

Bakı, 1981. 

93. Nizami Gəncəvi. Ġskəndərnamə. - Bakı, 1982. 

94. Nizami Gəncəvi. Yeddi gözəl. (Tərcüməçi R.Əliyev) - Bakı, 1983. 

95.Oğuznamə (Çapa hazırlayanı, müqəddimə, lüğət və Ģərhlərin  

müəllifш - Samət Əlizadə) - Bakı, 1987. 

 96.Оросий Павел. История против язычников в 7 книгах. - ВДИ, 

1949, № 4. 

 97.Плиний  старший.   Естественная   история   (Пер.   с  латин. 

В.В.Латышева) - ВДИ, 1949, № 2. 

98. Плутарх. Сравнительные жизнеописания. Помпеи, (Plutaarch's Lives), vol. 

5, London, 1917. 

99. Помпеи Трог. Филипповы истории. - ВДИ, 1954, № 2, с. 183-252; 1954, № 

3, с. 193-251; 1954, № 4, с. 187-239; 1955, № 1, с. 199-243. 

100. Прокопий Кесарийский. История войн римлян с персами, вандалами 

и готами (Пер. С.Дестуниса) - СПб., 1876 - 1880. 

101. Птолемей К. Географическое руководство (Пер. В.В.Латышева) - 

ВДИ, 1948, № 2. 

102. Птолемей. География. (Ptolemaei Claudii Geographiae) Ed. J.F.Fisher, 

I-IV, - Лейден, 1932. 

103. Ravəndi. - Ravendi. Rahat-üs sudur ve Ayet-üs sürur (Türk. çev. Əhməd 

AtəĢ, с I, 1957; с. II, 1960) - Ankara. 

104. Rəşidəddin Fəzlullah. Oğuznamə. (Fars dilindən tərcümə, ön söz və Ģərhlər 

R.M.ġükürovanındır) - Bakı, 1992. 

105. Рашид ад-Дин. Сборник летописей. (Пер. с перс. О.И.Смирновой) - М.-

Л., 1952, т. I, кн. 2. 

 106.Рашид    ад-Дин.    Сборник    летописей    (Пер,    с    перс. 

Ю.П.Верховского) - М-Л., 1960, т. И. 

107. Рашид ад-Дин, Фазуллах. Джами ат-таварих. (Пер.с перс. 

А.К.Арендса) - Баку. 1957, т. III. 

108. Себеос. История епископа Себеоса (Пер. с древнеарм. Ст. 

Малхасяна) - Ереван, 1939. 

109. Смбат Спарапет. Судебник (Изд. А.Г.Галстяна) - Ереван, 1958. 

110. Степаннос Орбелиан. Из истории рода Сисакан./Пер. с древнеарм. Г. Тер-

Григоряна. Az. EA Tarix Ġnst. Elmi Arxivi, inv. № 1274. 

111. Страбон. География в 17 книгах (Пер., статья и коммент. 



438 
 

Г.А.Стратановского) - М., 1964. 

112. Sührəvərdi Şihabəddin Yəhya. Filosofların görüĢləri. (Azərbay-can və rus 

dillərinə tərcümə edənlər: Z. C. Məmmədov, T.B.Həsənov (ərəbcə mətni ilə b irlikdə). 

- Bakı, 1986. 

113. Sührəvərdi Əbuhəfs Ömər. Əvarif əl-məarif. - Beyrut, 1986. 

114. Тацит Корнелий. Анналы - Л., 1969. 

115. At-Tabari. - Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabari / 

M. de Quyenin nəĢri, I—III, Luqduni-Batavorum, 1379-1901 (ərəb d ilində mətnlə).  

116. Тифлиси, Абу-л-Фазл Хубайш. Байан ас-сана'ат. (Пер. с перс, введение 

и комментарии Г.П.Михалевич) - М., 1976. 

117. Ал-Фахри, Али ибн Мухаммед ибн Абдаллах ал-Фахри. Китаб талхис 

ал-байан фи зикр фирак ахп ал-адйан. (Краткое разъяснение к перечню 

последователей разных вер) (Факсимиле рукописи. Изд. текста, предисловие, 

краткое изложение содержания и указатели С.М.Прозорова) - М., 1988. 

118. Фирдовси. Шахнаме. - М., 1957. 

119. Феофилакпг Симокатта. История. - М., 1957. 

120. Фест. Краткий очерк истории римского народа. - ВДИ, 1949, № 3. 

121. Xaqani Şirvani. SeçilmiĢ əsərləri. - Bakı, 1959. 

122. Xaqani. SeçilmiĢ əsərləri. (Farscadan tərcüməsi) - Bakı, 1987. 

123. Xondemir. Həbib əs-Siyar. - Tehran, 1333 (fars dilində). 

124. Əl-Xorezmi. Məfatih əl-ulum. - Leyden, 1825 (ərəb dilində). 

125. Ал-Хусейни, Садраддин Али. Ахбар ад-даулат ас-Селджукий-йа (Перевод и 

комментарии З.М.Буниятова) - Баку, 1980. 

126. Hüdud əl-aləm. - Hudud al-Alam (The Regions of the World). (Tərc. və 

Ģərhlər V. Minorskinindir) - London, 1937. 

127. Цуртавели Яков. Мученичество Шушаник (Перев. 

В.Д.Дондуа) - Тбилиси, 1978. 

128. Аш-Шахрастани. Книга о религиях и сектах. Ислам. (Ərəb dilindən 

tərcümə, giriĢ və Ģərhlər S. M. Prozorovundur) - M., 1984. 

129. Абилова Г.А.О находках селадона в Азербайджане (ТМИА) - Баку, 1956, 

т. I. 

130. Абуладзе И. А. К открытию алфавита кавказских албанцев. - Тбилиси, 

1938. 

131. Авдалбегян Г.Оналогах "Гас, сак, баж"(Изв. Ин-та наук и искусства Арм. 

ССР) - Ереван, 1926 (арм. яз.).  

132. Агаджанов СГ.Очерки истории огузов и туркмен Средней Азии IX -XIII 

вв. - Ашхабад, 1969. 

133. Аганян Г. Архив армянской истории, кн. III. - Тифлис, 1894 (арм.яз.). 

134. Адигезалов Э.А. Дворец Ширваншахов - жемчужина. -Баку, 1986. 

135. Адонц Н. Армянская литература/Новый энциклопедический словарь 

Ф.А.Брокгауза и И.А.Еверрона, т. III, 1915. 



439 
 

136. Адонц Н. Исторические исследования. - Париж, 1948 (арм. яз.). 

137. Адонц Н. Армения в эпоху Юстиниана. - СПб., 1908; то же, Ереван, 

1971. 

138. Azərbaycan etnoqrafiyası. - Bakı, 1988, с. I. 

 139.Azərbaycan tarixi (ən qədim dövrlərdən XX əsrin əvvəllərinə- 

dək).-Bakı, 1994. 

 140.Azərbaycan tarixi (ən qədim zamanlardan XX əsrədək), 

I, (Z. Bünyadovun və Y.B. Yusifovun redaktəsilə). - Bakı, 1994. 

141. Azərbaycan filologiyası məsələləri (məqalələr toplusu). - Bakı, 1983. 

142. Азерли М.И. Арабоязычный источник IX века о древнем Азербайджане / 

ДАН Аз.ССР, 1974, № 8. 

 143. Акопян С.История армянского крестьянства (период раннего 

феодализма). - Ереван, 1957, (арм. яз.) 

144. Алексидзе З.Н. Материалы к истории Двинского собора 506 г. (ВООН 

АН Груз. ССР, серия истории, археологии, этнографии) -Тбилиси, 1973, № 3, (на 

груз. яз.). 

145. Алексидзе З.Н. Проблемы идеологии и культуры раннесред-невекового 

Кавказа и Грузии. Дис. д-ра ист. наук (в форме научного доклада). - Тбилиси, 

1983. 

146. Алиев А.А. Гильгильчайское оборонительное сооружение. -Баку, 1986. 

147. Алиев Играр. История Мидии. - Баку, 1960. 

148. Алиев И. Г. К вопросу о племенах Кавказской Албании (Исследования по 

истории культуры народов Востока) - М. Л., 1960. 

149. Алиев Играр, Гадиров Фиридун. Кабала. - Баку, 1985. 

150. Алиев Играр. Очерк истории Атропатены. - Баку, 1989. 

151. Алиев Кемал. Кавказская Албания 1 в. до н. э. - I в. н. э. -Баку, 1974. 

 152.Алиев К. Г. К вопросу о гаргарах и территории их 

расселения (ДАН АзССР) - 1981, № 1. 

153. Алиев Кемал. Этюды о населении древнего Азербайджана. (В сб.:К 

проблеме этногенеза азербайджанского народа) - Баку, 1984, с. 40-68. 

154. Алиев К. Античные источники по истории Азербайджана. -Баку, 1987. 

155. Алияров С.С. Об этногенезе азербайджанского народа (В сб.: К 

проблеме этногенеза азербайджанского народа) - Баку, 1984, с. 4-39. 

156. Альтман М. М. Исторический очерк города Гянджи. - Баку, 1949. 

157. Амиранашвили А. Иберия и римская экспансия в Азии.-ВДИ, 1938, №4.  

158. Амусин И.Д. Кумранская община. - М., 1983. 

159. Аннинский А. История армянской церкви. - Кишинев, 1900. 

160. Araslı Nüşabə. "Qudatqu bilik" və Nizami. ("Nizami Gəncəvi" elmi və ədəbi-

bədii jurnalı) - Bakı, 1994, 1 - 2 (4), s. 128-137. 

161. Артамонов М.Л. История хазар. - Л., 1962. 

162. Архитектура Азербайджана эпохи Низами. - М. - Баку, 1947. 



440 
 

163. Aslanov V.İ. XII əsrə qədərki Azərbaycan dili haqqında. (Azər-baycan 

filologiyası məsələləri") - Bakı, 1983,1, s. 73-83. 

164. Асланов Г.М. К изучению раннесредневековых памятников 

Мингечаура.(КСИИМК, вып. 60) - Б., 1955. 

165. Асланов Г.М. Материальная культура Мингечаура I-VIII вв., (на основе 

археологии катакомбных погребений). - Автореф. дис. канд. ист. наук. - Баку, 

1963. 

166. Ахмедов Г.М. Города Азербайджана XII - XIII вв. в свете новых 

археологических исследований. - В сб.: Низами Гянджеви, т. I, 1984. 

167. Ахмедов Г.М. Города Азербайджана XI-XII вв. как центры ремесла и 

торговли. - В сб.: Проблемы азербайджанского ренессанса. - Баку, 1984. 

168. Ахмедов Г.М. Города Азербайджана эпохи Низами. - Баку, 1991. 

169. Əhmədov Q.M. Orta əsr Beyləqan Ģəhəri. - Bakı, 1979. 

170. Əhmədov Q.M. Qədim Beyləqan. - Bakı, 1997. 

171. Ахмедов Р.А. Городище Гянджа. - Баку, 1985. 

172. Ахундов Д.А. Архитектура древнего и раннесредневекового 

Азербайджана. - Баку, 1986. 

173. Ашурбейли С. Б. Очерк истории средневекового Баку. -Баку, 1964. 

174. Ашурбейли Сара. Государство Ширваншахов (VI - XVI вв.). - Баку, 

1983. 

175. Babayev İ.A., Əhmədov Q. M. Qəbələ (tarixi-arxeoloji oçerk). -Bakı, 1981. 

176. Бакиханов Аббас-Кули-Ага. Гюлистани Ирам (Редакция, комментарии, 

примечания и указатели акад. АН АзССР 3. М. Буниятова) - Баку, 1991. 

177. Бартольд В.В. Место прикаспийских областей в истории 

мусульманского мира (Сочинения) - М., 1963, т. II, ч. 1. 

178. Бартольд В.В. Работы по истории ислама и арабского халифата 

(Сочинения) - М, 1966. 

179. Бартольд В. В. Тюрки (Сочинения) - М., 1968, т. V. 

180. Бартольд В. В. Хазары (Сочинения) - М., 1968, т. V. 

181. Бархударян М. Албания и ее соседи. - Тифлис, 1893 (арм. яз.). 

182. Бархударян М. Арцах. Пер. А. Яргупяна. - НАИИ АН Азерб. ССР, 

инв. № 1622, 2010. 

183. Baxşəliyeva G.B. Əbu-1-Fərəc Əl-Ġsfahaninin "Nəğmələr kitabı" və onun 

orta əsr Azərbaycan ədəbiyyatının tədqiqində mənbəĢü-naslıq dəyəri. ("Nizami 

Gəncəvi" elmi və ədəbi-bədii jurnalında) - Bakı, 1993, № 2, s. 59-74; 1994, № 1-

2(4), s. 147-167. 

184. Бейлис В.М. Сочинение Масуда ибн Намдара как источник по истории 

Аррана и Ширвана начала XII века и памятник средневековой арабской 

литературы (Автореф. дис. докт. ист. наук) - Баку, 1975. 

185. Беляев Е.А. Арабы, ислам и арабский халифат в раннее средневековье. - 

М., 1965. 



441 
 

186. Бердзенишвили Д. К. Очерки по исторической географии Грузии. - 

Тбилиси, 1979. 

187. Бертельс Е.Э. Избранные труды. Низами и Физули. - М., 1962. 

188. Behzadi İ.P. Ravəndinin "Rahat üs-sudur və ayət üs-sürur" əsəri tarixi bir 

mənbə kimi. - Bakı, 1963. 

189. Бойс Мэри. Зороастрийцы. Верования и обычаи. - М., 1987. 

190. Болотов В.В. Из истории церкви сиро-персидской. - СПб., 1901. 

191. Болтунова А.И. Описание Иверии в "Географии" Страбона. - ВДИ, 

1947, № 4. 

192. Большаков О.Г. Средневековый город Ближнего Востока. -М.,1984. 

193. Большаков ОТ. История халифата. - М., 1989, т. I, 1993, т. И. 

194. Босворт К.Э. Мусульманские династии. - М, 1971. 

195. Бомер Р. - Boehmer. Zur Lage von Parsua im IX Jahrhundert von 

Christus/'Berliner Jahrbuch für Vor-und Frühgeschichte", V, 1965. 

196. Брагинский И.С. Иранское литературное наследие. - М., 1984. 

197. Буниятов З.М. Еще раз о неизданных страницах "Истории агван" Моисея 

Каганкатвапи. (ИАН АзССР, СОИ) 1961, № 4. 

 198.Буниятов З.М. Обзор источников по истории 

Азербайджана. - Баку, 1964. 

199. Буниятов З.М. Albanica, III. О локализации области Гардман. - ИАН 

АзССР, СОН, 1964, № 4. 

200. Буниятов З.М. О хронологическом несоответствии глав "Истории агван" 

Моисея Каганкатваци./ДАН АзССР, 1965, №4.  

201. Буниятов Зия. Азербайджан в VII - IX вв. - Баку, 1965. 

202. Буниятов З.М. Государство Атабеков Азербайджана. - Баку, 1978. 

203. Bünyadov Z.M. Azərbaycan Atabəyləri dövləti (1136 - 1225). -Бакы, 1985. 

204. Буниятов З.М. Этнополитические рубежи Азербайджана в период 

правления Илденизидов (В сб.: Историческая география Азербайджана) - Баку, 

1987. 

205. Буниятов З.М., Нейматова М. С. Рецензия на "Корпус арабских 

надписей Армении VIII - XVI вв." А. А. Хачатряна (Изв. АН АзССР, 

СИФЩ1988, № 3, с. 105-111. 

206. Буссе Г. Возрождение персидской монархии при Бундах. (В 

кню:"Мусульманский мир") - М., 1981, с. 66-88. 

207. Bünyadov T.Ə. Azərbaycanda əkinçiliyin inkiĢafı tarixinə dair. - Bakı, 

1964. 

208. Bünyadov T.Ə. Azərbaycanda maldarlığın inkiĢafı tarixindən. -Bakı, 1969. 

 209. Ваидов Р.М. Раннесредневековое городище Судагылан Мингечаур). 

(КСИИМК, вып. 54) - Баку, 1954. 

210. Vahidov R.M. Mingəçevir epiqrafik abidələrinin arxeoloji xarakteristikası. 

/Azərb. SSR EA Xəbərləri, ictimai elmlər seriyası, 1958, № 4. 



442 
 

211. Vahidov R.M. Mingəçevir III - VIII əsrlərdə. - Bakı, 1961. 

212. Vahidov R.M. Govurqalada arxeoloji qazıntılar. (AMM. II cild)-Bakı, 1965. 

213. Vahidov R. Torpaqqalada arxeoloji qazıntı iĢlərinin ilk yekunları. /AMM, IV 

cild. - Bakı, 1965. 

214. Vahidov R.M. Torpaqqalanın dulus kürələri./AMM. IX cild. -Bakı, 1980. 

 215.Ваидов Р.М. (Эпиграфические памятники Кавказской Албании) - 

Баку, 1985. 

216. Vahidov R.M., Quliyev N. M. Torpaqqala və onun tarixi-arxeoloji tədqiqinin 

ilk nəticələri. (AMM. XI cild) - Bakı, 1995. 

217. Vəlixanlı N.M. IX-XII əsr ərəb coğrafiyaĢünas-səyyahları Azərbaycan 

haqqında. - Bakı, 1974. 

 218.Велиханова Н.М. Изменение исторической географии Азербайджана в 

результате арабского завоевания. (В кн.: Историческая география Азербайджана) 

- Баку. 1987, с. 46 - 87. 

219. Vəlixanlı Nailə. Ərəb xilafəti və Azərbaycan. - Bakı, 1993. 

220. Велиханова Н.М. Арабский халифат и Азербайджан (по сочинениям Ибн 

Хордадбеха и других представителей арабской географической литературы). (Дис. 

докт,. ист. наук (в форме научного доклада)) - Баку, 1994, 93 с. 

221. Vəlixanh Nailə. VII - IX əsrlər Azərbaycan tarixi və onun vətən 

tarixĢünaslığında əksi məsələsinə dair. ("Azərbaycan tarixinin problemləri, müasir 

tədris və elmi nəĢrlərdə onların əksi" konfransı (materiallar)- Bakı, "Elm", 1995, s. 

52 - 58. 

222. Vəlixanlı Nailə. Xilafətin Azərbaycandakı inzibati siyasətinin ərəb 

mənbələrində əksi (Naxçıvan materialları üzrə). ("Naxçıvan tari-xin in səhifələri") - 

Bakı, 1996, s. 67 - 72. 

223. Вопросы Кавказской Албании. - Баку, 1962. 

224. Восточные источники по истории Дагестана. Сб. статей и мат.-лов - 

Махачкала, 1980. 

225. Qədirov F.V. Azərbaycanın Ģimal müdafiə istehkamları. - Bakı, 1984. 

226. Qazıyev S.M. Qəbələ Ģəhərinin tarixi-arxeoloji tədqiqi. (AMM. V cild) - 

Bakı, 1964. 

227. Qazıyev S.M. Qəbələdə aparılmıĢ arxeoloji tədqiqat və qazın-tıların  

yekunları. (AMM, VI cild) - Bakı, 1965. 

228. Гандзасарский монастырский комплекс./Изв. АзССР,  

СИФП, 1988, № 3. 

229. Qaşqay Solmaz. Manna dövləti. - Bakı, 1993. 

230. Гарсоян H. Армения в IV в. (К вопросу уточнения терминов "Армения" и 

"верность"). - ВОН АН Арм.ССР, 1971, № 3. 

231. Qeybullayev Qiyasəddin. Qarabağ (etnik və siyasi tarixinə dair). - Bakı, 1990. 

232. Гейбуллаев Г. А. К этногенезу азербайджанцев. Т. I. - Баку, 1991. 

233. Гейдаров М. X. Города и городское ремесло Азербайджана в XIII - XVII 



443 
 

вв. - Баку, 1982. 

234. Геловани Н.А. Из истории политических взаимоотношений арабского 

халифата и Византии в Закавказье в 80-х годах VII в./Сб.: Ближний Восток и 

Грузия. - Тбилиси, 1991, с. 123 - 134 (на груз, яз., рус. и англ. резюме). 

235.Геюшев Р.Б. О конфессионально-этнической принадлежности 

Гандзасарского монастыря. - МКА, 1973, т. VII. 

236. Геюшев Р.Б. Христианство в Кавказской Албании. - Баку, 1984. 

237. Геюшев Р.Б. Средневековый город Шабран. - Баку, 1985. 

238. Геюшев Р.Б. Ганзасар - памятник Кавказской Албании. -Баку, 1986. 

239. Геюшев Р.Б., Халилов М. Дж. Каменные изваяния ранне-средневековой 

Албании. - Баку, 1986. 

240. Göyüşov R.B. Arxeologiya və din. - Bakı, 1965. 

241. Göyüşov R.B. Xotavəng məbədi və onun yazıları./Az. SSR EA Xəbərləri, 

TFHS, 1972, № 3. 

242. Göyüşov R.B. Amaras - Ağoğlan. - Bakı, 1975. 

243. Göyüşov R.B. Qarabağın keçmiĢinə səyahət. - Bakı, 1993. 

244. Göyüşov R.B., Nuriyev A. B. Govurqalanın ĢüĢə məmulatı. / AMM. X. - Bakı, 

1987. 

245. Qətran Təbrizi. Divan. - Bakı, 1970. 

246. Гибб Х.А.Р. Арабская литература. Классический период. -М., 1960. 

247. Qiyasi Cəfər. Nizami dövrü memarlıq abidələri. - Bakı, 1991. 

248. Qiyasi C.Ə., Osmanov F.L. Azərbaycan müdafiə tikintilərinin iki abidəsi 

haqqında./Azərb. SSR EA Xəbərləri. Ədəbiyyat, dil və incəsənət seriyası.- 1980, № 1. 

249. Гмыря Л. Б. Царство гуннов (савир) в Дагестане (IV - VII вв.). - М, 

1980. 

250. Гордлевский В.А. Государство Сельджукидов Малой Азии / Избр.соч., т. 

I, - М., 1960. 

251. Грантовский Э.А. Ранняя история иранских племен Передней Азии. - 

М., 1974. 

252. Грантовский Э.А. "Серая керамика", "Росписная керамика" и 

индоиранцы / Международный симпозиум по этническим проблемам древней 

истории Центральной Азии. - Душанбе, 17-22 октября 1977 г. - М., 1977. 

253. Гукасян Ворошил. Удинские слова в "Истории албан"/ИАН АзССР, 

СЛЯИ. - 1968, № 1. 

254. Гукасян Ворошил. О некоторых вопросах истории албанской 

письменности и литературы./Изв. АН АзССР. СЛЯИ, 1968, № 9.  

255.Qukasyan V.L. Azərbaycan dilinin təĢəkkül tarixinə dair qeydlər. / 

Azərbaycan filologiyası məsələləri toplusunda. - Bakı, 1983, s.35-62. 

256. Гукасян В.Л., Асланов В. И. Исследования по истории азербайджанского 

языка дописьменного периода. - Баку, 1986. 

257. Гусейнов РА. Сирийские источники об Азербайджане. -Баку, 1960. 



444 
 

258. Гусейнов Р.А. Иракские Сельджукиды, Ильдегизиды и Закавказье. / ПС, 

вып. 21, 1970. 

259. Гусейнов Р.А. Из истории денежного обращения в Передней Азии XI - 

XII вв./Нумизматика и эпиграфика. - т. IX, 1971. 

260. Джавадов Г.Дж. Народная земледельческая техника Азербайджана 

(историко-этнографнческое исследование). - Баку, 1988. 

261. Джавахишвили И.А. (Джавахов) Государственный строй древней 

Грузии и древней Армении. - СПб., 1905. 

262. Джавахов И. История церковного разрыва между Грузией и Арменией в 

начале VII в./ИИАН. - СПб., 1908. 

263. Джапаридзе Г.И., Добровольский И. Г. О некоторых аббасидских 

монетах с изображениями живых существ в собрании Государственного  

Эрмитажа/Сб. Ближний Восток и Грузия. -Тбилиси, 1991, с. 143 - 153. 

264. Джафарзаде ИМ. Археологические раскопки 1946 г. в Бакинской 

бухте / Изв. АН АзССР - 1947, № 7. 

 265.Джафарзаде ИМ. Историко-археологический очерк Старой 

Ганджи. - Баку, 1949. 

 266.Джафарзаде ИМ. Археологические раскопки городища Орен-Кала в 

1951 г./ТИИ, т. IV, - Баку, 1954. 

267. Джафарзаде ИМ. Гобустан. - Баку, 1973. 

268. Джафаров Ю.Р. Гунны и Азербайджан. - Баку, 1985. 

269. Джидди ГА. Средневековый город Шемаха (IV - XVII вв.) /  

Историко-археологическое исследование. - Баку, 1981. 

270. Ciddi Н.Э. Gülüstan qalası. - Bakı, 1966. 

271. Ciddi Н.Э. ġamaxı Cümə məscidi tarixindən./Azərb. ССР ЕА məruzələri. 

- 1971, XXVII cild, № 6. 

272. Ciddi Н.Э. Buğurt qalası. - Bakı, 1972. 

273. Ciddi Н.Э. ġamaxı Ģəhərində aparılmıĢ arxeolo ji qazıntıların ilk 

nəticələri./AMM, VIII cild, - Bakı, 1976. 

274. Джидди Г.А. Художественная керамика Шемахи IX - XII вв. - Баку, 

1986. 

275. Cəbiyev Q.C. Qəbələnin son orta əsr Ģirsiz saxsı məmulatına dair VAzərb. 

ССР ЕА Xəbərləri, TFHS, 1983, № 3. 

276. Достиев ТМ. Поливная керамика средневекового города Шабрана 

(XI -XIII вв.) / СА, 1989, № 3. 

277. Дьяконов ИМ. История Мидии. - М.-Л., 1956. 

278. Дьяконов ИМ. Рабы, илоты и крепостные в ранней древ ности / ВДИ, 

1973, № 4. 

279. Дьяконов ММ. Очерк истории Древнего Ирана. - М., 1961. 

280. Ениколопов И. Железные ворота XI в. в Гелати /Изв. АН АзССР, № 

5, 1948. 



445 
 

281. Еремян СТ. Атлас к книге "История армянского народа". -Ереван, 

1932 (карты V - VII вв.). 

282. Еремян СТ. Идеология и культура Албании III - VI вв./В кн.: Очерки 

истории СССР (III - IX вв.). - М, 1958. 

283. Еремян СТ. Политическая история Албании III - V вв./В кн.: Очерки 

истории СССР (III - IX вв.). - М„ 1958. 

284. Еремян СТ. Экономика и социальный строй Албании III -VII вв. / В 

кн.: Очерки истории СССР (III - IX вв.). - М., 1958. 

285. Ибрагимов Б., Керимов В. Исследования городища Хараба-Гилан. В сб.: 

Археологические и этнографические изыскания в Азербайджане в 1974 г. - Баку, 

1980. 

286. Ибрагимов Ф.А., Гусейнова С. Б. Археологические памятники "Ичери-

Шехер" города Баку. - Баку, 1986. 

287. İbrahimov F.Ə. Azərbaycanın orta əsr Ģəhərlərində metaliĢləmə sənəti. - 

Bakı, 1988. 

288. İbrahimov F. Ə. Bakıda metaliĢləmə tarixi. - Bakı, 1995. 

289. İbrahimov F.Ə., Osmanov F.L., Cəbiyev Q.C Qızıllar orta əsr yaĢayıĢ yeri 

haqqında. / Azərb. ССР ЕА Xəbərləri, TFHS, 1982, № 3. 

290. İbrahimov F.Ə., Ciddi /Z.Ə.Əngəxaran orta əsr yaĢayıĢ yeri. / Azərb. CCP 

EA Məruzələri, 1976, XXXII cild, №2. 

291. Иессен А. Пять чаш из Байлакана / Исследования по истории 

культуры народов Востока. - М.,-Л., 1960. 

292. Ионе Г.И. Керамическое производство древнего и средневекового  

Азербайджана (по  данным раскопок Мингечаура) / Автореф. дис... канд ист. 

наук. Л., 1958. 

293. Исмизаде О.Ш. Кабала - столица древней Кавказской Апбании / 

ВИКА. - Баку, 1962. 

294. Исмизаде О.Ш. Крепостное сооружение в Бакинской бухте / С А, 

1966, № 1. 

295. Исмизаде О.Ш. О раскопках в Кабале на территории южной части 

городища в 1960 г./МКА, т. V. - Баку, 1964. 

296. Исмизаде О.Ш. Обследование Девичьей башни / Изв. АН АзССР, СОН, 

1965, № 5. 

297. Исмизаде О.Ш. Археологические раскопки 1969 года в Баил-Гесри 

(Баиловскнй замок) / Изв. А Н АзССР, СИФП. - 1971, № 2. 

298. Исмизаде Л., Ибрагимов Ф. Художественная штампованная керамика 

средневекового Баку. - Б., 1983. 

299. Исмизаде О.Ш., Мансуров М. М. Новые данные о водоснабжении города 

Баку в прошлом /ДАН АзССР, т. XIX, № 7, 1963. 

300. Исмизаде О.Ш. О результатах археологического исследования 

территории Ичери Шехер в 1966 г. / МКА, - Баку, 1976, т. VIII. 



446 
 

301. Исмизаде О.Ш., Ибрагимов Ф. Л. Художественная штамповал керамика 

средневекового Баку. - Баку, 1983. 

302. İsmizadə Ö.Ş., Ciddi Н.Э. Bakı Qız qalası. - Bakı, 1968. 

303. İsmizadə Ö.Ş., Ciddi Н.Э. Bakı Qız qalası yaxınlığındakı abidədən tapılan 

məzar daĢları haqqında. / AMM, VII cild, - Bakı, 1976. 

304. История Азербайджана с древнейших времен до начала XXвека. -

Баку, 1995. 

 305. Историческая география Азербайджана / Сб. статей. - Б„ 1986. 

306. К проблеме этногенеза азербайджанского народа / Сб. статей. - Баку, 

1984. 

307. Казиев СМ. Новые археологические находки в Мингечауре в 1949 г. / 

ИАН АзССР, 1949, № 9. 

308. Казиев СМ. Археологические памятники Мингечаура как исторический 

источник для изучения истории Азербайджана. / ИАН АзССР, 1969, № 7. 

309. Карахмедова А.А. Христианские памятники Кавказской Албании. - 

Баку, 1986. 

310. Касимов Э.А. О водоснабжении средневековых городов, -Баку, 1985. 

311.Касимова СЮ. Южный Азербайджан в III - VII вв. - Баку, 1983. 

 312.Квачидзе В.А. Подводные историко-археологические исследования 

музея. / ТМИА, Баку, 1973. 

313. Kərimov Qasım. ġəriət və onun sosial mahiyyəti. - Bakı, 1967. 

314. Кобищанов Ю.М. Феодализм, рабство и азиатский способ производства. /В 

кн.: Общее и особенное в историческом развитии стран Востока. - М., 1966. 

316. Колесников А.И. Иран в начале VII в. - Л., 1970. 

316. Колесников А.И. Завоевание Ирана арабами. - М., 1982. 

317. Котович В.Г. Дагестан в III - V в./В кн.: Очерки истории Дагестана. - 

Махачкала, 1957, т. I. 

318. Кошкарлы К.О. Античная и раннесредневековая торевтика из 

Азербайджана. - Баку, 1985. 

319. Kristensen А. - Christensen А. L'Iran sous les Sassanides. -Copenhague, 

1944. 

320.Крымский А.Б. Страницы из истории Северного или Кавказского 

Азербайджана (Классическая Албания). I - Кабала / В сб.: Памяти акад. 

С.Ф.Ольденбурга. - Л., 1934; II - Шеки / В сб.: Памяти Н.Я. Марра. - М. - Л., 

1938. 

321. Крупное Е.И. Новый памятник древних культур Дагестана. / МИА, вып. 

23, 1951, с. 208 - 225. 

322. Крупное Е.И. Древняя история Северного Кавказа. - М., 1960. 

323. Кудрявцев А.А. Древний Дербент. - М., 1982. 

324. Культура раннефеодальной Армении ( IV - VII вв.). -Ереван, 1980. 

325. Göbl R. - Göbl R. Die Tonbullen vom Tacht-e Su leiman. -Berlin, 1976. 



447 
 

 

326. Лебедев А.П. Вселенские соборы IV-V вв./ВВ, т. 3, 1890. 

327. Левиатов В.И. Керамика старой Гянджи. - Б., 1940. 

328. Левиатов В. И. Об археологических раскопках 1946 г. в Баку. / ИАН 

АзССР, № 8, 1948. 

329Левиатов В. И. Археологические раскопки близ дворца Ширваншахов в 

Баку./МКА, 1950, т. I. 

330. Лордкипанидзе М.Д. История Грузии XI - начала ХШ века. - Тбилиси, 

1974. 

331. Луконин ВТ. Иран в эпоху первых Сасанидов. - Л., 1961. 

332. Луконин В.Г. Культура сасанидского Ирана. - М., 1969. 

333. Луконин ВТ. Иран в III в. - М, 1979. 

334. Луконин ВТ. Древний и раннесредневековый Иран. Очерки истории 

культуры. - М., 1987. 

 335.Магомедов Р. История Дагестана. - Махачкала, 1961. 336. 

Маковельский А.О. Авеста. - Баку, 1960. 

337. Мамед-заде КМ. Строительное искусство Азербайджана (с 

древнейших времен до XIX в.) - Баку, 1983. 

338. Мамед-заде К.М., Нуриев А.Б., Джадаров АМ. Ханега Пир-Мардакян. - 

Баку, 1985. 

339. Мамед-заде К.М. Архитектура Гандзасарского монастыря. -Баку, 1986. 

340. Məmmədzadə K.M. Azərbaycan inĢaat sənəti. - Bakı, 1976. 

 341.Məmmədov A.M. Azərbaycan dilinin erkən tarixinə dair 

materiallar./Azərbaycan filologiyası məsələləri toplusunda. - Bakı, 1983, 

s. 5 - 24. 

 342.Мамедов З.Дж. Философская мысль в Азербайджане в XI- 

XII вв. - Баку, 1978. 

343. Məmmədov Z.C. Azərbaycanda XI-XIII əsrlərdə fəlsəfi fikir. -Bakı, 1978. 

344. Məmmədov Z.C. Bəhmənyarın fəlsəfəsi. - Bakı, 1983. 

345. Məmmədov Z.C. Siracəddin Urməvi. - Bakı, 1990. 

346. Məmmədov Z.C. Eynəlqüzat Miyanəci. - Bakı, 1992. 

347. Məmmədov Zakir. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. - Bakı, 1994. 

348. Məmmədov Rauf. Naxçıvan Ģəhərinin qədim və ilk orta əsrlər tarixindən. / 

ATMƏ, V. - Bakı, 1962. 

349. Məmmədov Rauf. Naxçıvan Ģəhərinin tarixi oçerki (orta əsrlər). - Bakı, 1977. 

350. Мамедов Т. Древнеармянские авторы об этническом составе 

Азербайджана./Мат-лы к Всесоюзн. сессии, посвящ. итогам археол. и этногр. 

исслед. 1969 г. в СССР. Тез. - Баку, 1970. 

351. Мамедов Т.М. Албания и Атропатена (по древнеармямским источникам). 

- Баку, 1977. 

 



448 
 

352. Мамедова Ф.Дж. О хронологической системе "Истории албан" Моисея 

Каланкатуйского. - ВВ, 1973, т. 35. 

353. Мамедова Ф.Дж. Проблема датировки "Истории албан" / Изв. АН 

АзССР. - Баку, 1974, № 3,1; 1974, № 4, II. 

354. Мамедова Ф.Дж. Об албанских правителях IX - XV вв. (на франц.яз.). Au 

sujet des dirigeants albaniens du IX-e au XV-e siecle. Turkiea. Revue d'etudes turques. 

T.XXI, XXIII, 1991. 

355. Мамедова Фарида. "История албан" Моисея Каланкатуйского как 

источник по обшественному строю раннесредневековой Албании. - Баку, 1977. 

 356.Мамедова Ф. Политическая история и историческая география 

Кавказской А лбании. - Баку, 1985. 

357. Мамедова Ф.Д. О некоторых вопросах исторической географии Албании I 

в. до н. э. - VIII в. (В сб.: Историческая география Азербайджана) - Баку, 1987, с. 7 

- 45. 

358. Мамедова Фарида. К вопросу об Албанском (Кавказском) этносе / Изв. 

АН АзССР, СИФП, - 1989, № 3, с. 108 - 117. 

359. Манандян Я.А. Заметки о феоде и феодальном войске Пар-фии в 

Аршакидской Армении. - Тифлис, 1932. 

360. Манандян Я.А. Феодализм в древней Армении. Ереван, 1934, (арм. 

яз.). 

361. Манандян Я.А. Тигран Второй и Рим. - Ереван, 1943. 

362. Манандян Я.А. О торговле и городах Армении в связи с мировой 

торговлей древних времен. - Ереван, 1954. 

363. Марр Н.Я. Классическая эпоха V - VI в. / Архив АН СССР, ф. 800, оп. 

1, ед. хр. 171. 

364. Марр Н.Я. История армянской и грузинской литературы / Архив А Н 

СССР, ф. 800, оп. 1, А, № 1795. 

365. Mahmud İsmayıl. Azərbaycan xalqının yaranması. - Bakı, 1995. 

366. Mahmudov M. Xətib Təbrizinin həyat və yaradıcılığı. - Bakı, 1972. 

367. Mahmudov Malik. Ərəbcə yazmıĢ azərbaycanlı Ģair və ədiblər (VII-XII 

əsrlər). - Bakı, 1983. 

368. Меликишвили Г.А. Древневосточные материалы по истории народов 

Закавказья, I, Наири - Урарту. - Тбилиси, 1954. 

369. Меликишвили Г.А. К вопросу о характере древневосточного классового 

общества. - ВИ, 1966, № 1. 

370. Меликсет Беков Л. Об источниках древнеармянского права. / ИКИАИ, 

1927, т. II. 

371. Мец Адам. Мусульманский Ренессанс. - М., 1966. 

372. Миклухо-Маклай Н.Д. Географическое сочинение XIII в. на персидском 

языке / Уч. зап. ИВАН СССР. т. IX. - М.-Л., 1954. 

373. Миллер Б.Ф. К вопросу о языке населения Азербайджана до отуречения 



449 
 

этой области/Уч. зап. Инст. нар. Вост. СССР, вып. I, -М., 1930. 

374. Минкевич-Мустафаева Н.В. Гробницы в усыпальнице Шир-ваншахов /  

ДЛН АзССР, 1947, т. III, № 1. 

375.Минкевич-Мустафаева Н.В. О ремесленном квартале Байлакана / СА. - 

1958, № 4. 

376. Минкевич-Мустафаева Н.В. Производственные сооружения 

ремесленного квартала Байлакана/СА, - 1968, № 3. 

377. Минкевич-Мустафаева Н.В. Мастерские ремесленного квартала 

Байлакана/КСИА, 1969, вып. 120. 

378. Минорский В.Ф. История Ширвана и Дербенда. - М., 1963. 

379. Minorski V. Studies in Caucasian history. - London, 1953. 

380. Мнацаканян А.Ш. О литературе Кавказской Албании. -Ереван, 1969. 

381.Мусульманский мир (950 - 1150)/Сб. статей. - М., 1981.  

382. Мусхелишвшш Д.Л. Из исторической географии Восточной Грузии. - 

Тбилиси, 1982. 

383. Надирадзе Л.И. Вопросы обшественно-экономического строя 

государства арабов и халифата VII-VIII вв. в советской историографии / ИСВ. - 

М., 1969, с. 6 - 19. 

384. Надирадзе Л. И. К вопросу соотношения публичной и частиной власти 

халифа на землю./Сб. Ближний Восток и Грузии. -Тбилиси, 1991, с. 135 - 142. 

385. Надирадзе Л.И. Проблема государственной собственности на землю в 

Халифате в VII-VIII вв. / Арабские страны. - М., 1970. 

386. Насибов ЮМ. Азербайджан в V - первой половине XII вв. (по 

древнегрузинским источникам). Автореф. дис. канд. ист. наук. -Баку, 1985. 

387. Naxçıvan tarixinin səhifələri ("Uluslararası qaynaqlarda Naxçıvan" beynəlxalq  

simpoziumunun materialları). - Bakı, 1996. 

388. Нейматова М.С. Корпус эпиграфических памятников Азербайджана - 

Баку, 1991. 

389. Нейматова М. Мемориальные памятники Азербайджана. -Б., 1981. 

390. Nemətova M.S. Əsrlərin daĢ yaddaĢı. - Bakı, 1987. 

391. Новосельцев А.П., Пашуто В.Т., Черепнин Л.В. Пути развития 

феодализма. - М., 1972. 

 392.Новосельцев А. П. К вопросу о политической границе Армении и 

Кавказской Албании в античный период. /В сб.: Кавказ и Византия. - Ереван, 

1979, т. I. 

393. Новосельцев А.П. Генезис феодализма в странах Закавказья. - М., 1980. 

394. Новосельцев Л.П. Хазарское государство и его роль в истории 

Восточной Европы и Кавказа. - М., 1990. 

395. Новрузов А.И. Средневековые нахичеванские фаянсы и их местные 

признаки. / ДАН АзССР, т. XIV, № 7, 1988. 

396. Nuriyev A.B. Qafqaz Albaniyasının ĢüĢə məmulatı və istehsalı tarixi. - Bakı, 



450 
 

1981. 

 397.Нуриев А.Б. Из истории ремесленного производства 

Кавказской А лбании. - Баку, 1986. 

398. Нуриев А. Б. Средневековый город Барда. - Баку, 1980. 

399. Onullahi S. M. Ġran burjua alimlərinin əsərlərində Azərbaycan dili tarixinin 

saxtalaĢdırılması. / "Azərbaycan tarixi və mədəniyyətinin burjua saxtalaĢdırılması 

haqqında" kitabında. - Bakı, 1978. s. 141-158. 

400. Onullahi S. M. XIII-XVII əsrlər Təbriz Ģəhərinin tarixi. - Bakı, 1982. 

401. Орбели И.А. Избранные труды. - Ереван, 1903. 

402. Орбели И.А. Хасан Джалал, князь Хаченский./Избр. труды.- Ереван, 

1963. 

403. Орбели И.А. Мхитар Гош и его судебник./Избр. труды. - М., 1968, т. I. 

404. Орманян М. Армянская церковь. - М., 1913. 

405. OrucovA.Ş. Ġlk orta əsrlərdə Azərbaycanda dulusçuluq (IV-VIII əsrlər). - 

Bakı, 1989. 

406. Orucov A.Ş. ġimal-Ģərqi Azərbaycan ilk orta əsrlərdə (arxeoloji tədqiqat). / 

Doktorluq dissertasiyası avtoreferatı. - Bakı, 1995. 

 407.Osmanov F.L. Ġsmayıllı rayonunun bəzi orta əsr abidələri 

haqqında. / Azərb. ССР ЕА Xəbərləri, TFHS, 1972, № 3. 

408. Osmanov F.L. Qafqaz Albaniyasının maddi Mədəniyyəti. - Bakı, 1982. 

409. Периханян А.Г. Общество и право Ирана в парфянский и сасанидский 

периоды. - М.. 1983. 

410. Папуашвили ТТ. Вопросы истории Эрети. / Автореф. дис. докт. нет. 

наук. - Тбилиси, 1971. 

411. Пахомов Е.А. Монетные клады Азербайджана н Закавказья. - Баку, 

1926, вып. I. 

412. Пахомов Е.А. Монетные клады Азербайджана н других республик, краев 

и областей Кавказа. - Баку, 1940 - 1966, вып. Ш-Х. 

413. Пахомов Е.А. Крупнейшие памятники сасанидского строительства в 

Закавказье. / Проблемы ГАИИМК, 1950, № 9-10. 

414. Пахомов Е.А. Закатальская длинная стена. / ТАГУ. Серия истории, 1950. 

вып. 1. 

415. Периханян А.Г. Сасанидский судебник. - Ереван, 1973. 

416. Петрушевский И.П. Очерки по истории феодальных отношений в 

Азербайджане и Армении в XVI - начале XIX вв. - Л., 1949. 

417. Петрушевский И.П. Земледелие и аграрные отношения в Иране XIII-

XIV вв. - М.-Л., 1960. 

418. Петрушевский И.П. Ислам в Иране в VII-XV веках. - Л., 1966. 

419. Пигулевская Н.В. Города Ирана в раннем средневековье. -М.-Л., 1956. 

 420.Рамазанов Г.Ф. Фрагмент китайской фарфоровой чаши из Кабаны. / ДАН 

АзССР, т. XL, № 9, 1984. 



451 
 

421. Rəcəbova В.А. ġabrandan tapılmıĢ muncuqlar haqqında. / Azərb.SSR EA  

Məruzələri, XLII cild, № 9, 1986. 

422. Rəhimov Əbülfəz. Bakıda ġirvanĢahların saray Ģəhərciyindəki türbədə dəfn 

olunanlar haqqında. / Azərb. SSP EA Xəbərləri, TFHS, 1975, № 1. 

423. Рзаев Н.И. Художественная керамика Кавказской Ачбании. - Баку, 1964. 

424. Рзаев Н.И. Искусство Кавказской Албании. - Баку, 1976, 

425. RzayevNİ Qayalar danıĢır. - Bakı, 1985. 

426. Рзакулизаде С.Д. Общественно-политические и философские взгляды 

Хагани Ширвани. - Баку, 1962. 

427. Ruqiyyə Qənbər qızı. Mücirəddin Beyləqaninin həyatı və yaradı-cılığının 

tədqiqi və əsərlərinin nəĢri tarixindən. / "Nizami Gəncəvi" elmi və ədəbi-bədii ju rnalı. - 

Bakı, 1993, № 2, s. 3-24. 

428. Ruqiyyə Qənbər qızı. Mücirəddin Beyləqaninin dövrü, ədəbi və ictimai 

mühitinə bir baxıĢ. / "Nizami Gəncəvi" elmi və ədəbi-bədii jurnalında. - Bakı, 1994, 1 - 

2 (4), s. 37-53. 

 429. Salamzadə Ə.V., Ciddi Н.Э. ġamaxının orta əsr Ģəhərsalma quruluĢu və qala 

divarı haqqında./Azərb. ССР ЕА Xəbərləri, TFHS. - Bakı, 1973, № 3. 

 430. Саркисян Г.Х. Дастакерты и агарани в армянских источниках V в./  

ИФЖ, - Ереван, 1962, № 3 (арм. яз.).  

431. Сейфеддини М,А. Монетное дело и денежное обращение в 

Азербайджане XII-XV вв. - Баку, 1978, кн. 1. 

432. Le Strenc. - Le Strange. The lands of the Eastern Caliphate. -Kembric. 1905. 

433. Тер-Гевондян А.Н. Армения и Арабский Халифат. - Ереван, 1974. 

434. Тревер К. В. Очерки по истории и культуре Кавказской Албании. - М.-

Л., 1959. 

435. Тримингем Дж.С. Суфийские ордены в исламе. / Перевод с англ. А. А. 

Ставской, глоссарий и указатели О.Ф. Акимушкина. -М, 1989. 

436. Труды Азербайджанской (Оренкалинской) экспедиции. -М.-Л., т. I, 

1959; т. II, 1965; т. III, 1965. 

437. Тигап О. Selcuklular tarihi ve türk-islam medeniyyeti. Ankara, 1969. 

 438.Улубабян Б. А. К вопросу о царской династии Агванка. / 

ВОН. - Ереван, 1971 (арм. яз.).  

 439. Улубабян Б. О топонимах "Албания", ―А гванк‖, "Аран"./ИФЖ АН 

Арм.ССР, - Ереван, 1971, № 2. 

440. Улубабян Б. Очерки истории восточного края Армении (V-VII вв.). - 

Ереван, 1982. 

441. Усейнов М., Бретаницкий Л., Саламзаде А. История архитектуры 

Азербайджана. - М., 1963. 

442. Fazili А. Azərbaycanın qədim və orta əsrlər tarixi Ġran tarixĢünaslığında 

(III-VII əsrlər). - Bakı, 1984. 

443. Фильштинский И. М. Арабская литература в средние века. - М., 1977, 



452 
 

т. I; 1978, т. И. 

444. Фоменко В.П. Стеклянные изделия VIII - X вв. городища Оренкала. / 

Изв. АН АзССР, СОН, № 7, 1962. 

 445. Фоменко  В.П. Раскопки мавзолея и некрополя близ городища 

Оренкала в 1958 г. (раскоп. III). / МИ А СССР, № 133.- М.-Л., 1965. 

446. Фоменко В.П. Стеклянные изделия средневекового городища Оренкала 

XII - XIII вв. / А ИА, Баку, 1965. 

447. Фрай Ричард. Наследие. Ирана. - М., 1972. 

448. Цибульский В. В. Современные календари стран Ближнего и Среднего 

Востока. - М., 1964. 

449. Hacıyev T.İ., Vəliyev K.H. Azərbaycan dili tarixi. - Bakı, 1983. 

450. Hacıyev T.İ. Azərbaycan dilinin yazıyaqədərki izləri haqqında. / 

"Azərbaycan filologiyası məsələləri" toplusunda. - Bakı, 1983, s.25-34. 

451. Həsən İbrahim Həsən. Tarix əl-islami-s-siyasi va-s-dini va-s-sakafı va-1-

ictimai. - Qahirə, 1953 (ərəb d ilində). 

452. Hüseynov Rafael. Məhsəti necə varsa. - Bakı, 1989. 

453. Xəlilov C.Ə. Qazıməmməd rayonunun bəzi arxeoloji abidələri 

haqqında./Azərb. CCP EA Məruzələri. XIV cild, № 11, 1958. 

454. Халилов Дж. Средневековое селение в Даразарате./Мат-лы по истории 

Азербайджана. Труды Музея истории Азербайджана. -Б., 1960, т.Ш. 

455. Xəlilov C.Ə. Xınıslı qədim yaĢayıĢ yeri. / Azərb. ССР ЕА Xəbərləri, 

ictimai elmlər seriyası, 1961, № 3.  

456. Халилов Дж. Материальная культура Кавказской Апбании (IV в. до н. 

э. - III в. н. э.)/Автореф. дис. докт. ист. наук. - Баку, 1974. 

457. Халилов Дж.А. Шемахинское серебряное блюдо. - Баку, 1985. 

458. Халилов Дж.А. и др. Находки китайского фарфора на городище 

средневековой Гянджи./СА, 1988, № 2.  

459. Халилов Дж.А. и др. Свод археологических памятников Азербайджана / 

вып.1. Археологические памятники Северо-Восточного Азербайджана, - 1991. 

460. Хинц В. Мусульманские меры веса с переводом в метрическую систему. - 

М., 1970. 

461. Шанидзе А. Г. Новооткрытый алфавит кавказских албанцев и его 

значение для науки./ИЯИМК Груз, филиала АН СССР, IV, 1938, с. 46 - 50. 

462. Шанидзе А. Язык и письмо кавказских албанцев. - М., 1960. 

463. Şvarz Р. - [Schwarz Р.] Ġran im Mittelalter nach den arabischen Geigrapen von 

P.Schwarz, I-IX. Leipzigwickau in Sachsen, Stuttgart, 1929 - 1936. 

464. Şərifli M.X. IX əsrin ikinci yansı - XI əsrlərdə Azərbaycan feodal 

dövlətləri. - В., 1978. 

 465.Шлепчян С. Административная политика арабского халифата в 

Армении в VII - IX вв./Автореф. дис. канд. ист. Наук.-Ереван, 1959. 

466. Эберман В.А. Персы среди арабских поэтов эпохи Омейядов / ЗКВ, 1927, 



453 
 

т. II, вып. 1. 

467. Эфендиев Р. Народное искусство Азербайджана. - Баку, 1984. 

468. Якобсон А.Л. Гандзасарский монастырь и хачкары: факты и вымыслы. /  

ИФЖ, 1981, № 2. 

469. Якубовский А.Ю. Ибн Мискавейх о походе русов в Берда'а в 322 г. х. /  

(943 - 44 г.) / ВВ, т. XXIV, 1920. 

 470.Ямпольский З.И. Азербайджан в период зарождения феодализма (III - VI 

вв.). / Научн. архив Ин-та истории АН АзССР, 1953, № 2787. 

 471 Ямпольский З.И. Древние авторы о языке населения Азербайджана / 

ИАН АзССР, 1955, № 8. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



454 
 

РЕЗЮМЕ 
 

В политической истории Азербайджана начало средневековья 

ознаменовалось включением во второй половине III в. его исторических земель, 

охватывавших обширную территорию от Дербенда на севере до Занджана на юге, 

Каспийского моря на востоке до гор Малого Кавказа на западе вместе с 

остальными южно-кавказскими областями в состав Сасанидской империи - одного 

из крупнейших государств раннего средневековья. В результате сасанидского заво-

евания на юге этой территории - в Атропатене (Южном Азербайджане) - пала 

власть младшей ветви парфянских Аршакидов. Называемая в пехлевийских 

источниках Адурбадаганом, она с приходом к власти Сасанидов, превратилась в 

одну из провинций империи, а северная часть этой территории - Албания смогла 

сохранить относительную самостоятельность и своих правителей из династии 

Аршакидов, находившихся у власти также с I в. н. э. 

В период господства феодальных отношений в Азербайджане сложилась 

государственная (в лице государя) и частные формы собственности на землю. В 

раннефеодальную эпоху преобладала государственная форма собственности. С 

развитием феодальных отношений, формированием класса феодалов и частной 

собственности на землю происходит процесс постепенного перехода основного 

земельного фонда от государства в руки родовой знати. Развитию частного земле-

владения кроме того способствовала и политика персядских и албанских 

царей, раздававших отдельные села и области представителям господствующего 

класса. 

Укрепление феодальных отношений создавало условия для развития 

производительных сил. Письменные источники, археологические и 

этнографические материалы свидетельствуют об интенсивном развитии в этот 

период в Азербайджане земледелия, скотоводства и ремесла; они также 

указывают на то, что в раннесредневековый период здесь наряду с расцветом 

старых городов (Кабалы, Нахчывана, Дербенда и др.) шел процесс образования 

новых (Барды, Байлакана и др.). 

С ростом производительных сил, развитием и укреплением феодальных 

отношений, а также в связи с увеличением роли городов в экономике Албании и 

Адурбадагана произошли определенные изменения и в социальной структуре 

городов - появились свободные ремесленники, порвавшие связь с земледелием.  

В эпоху раннего средневековья народ вел борьбу против сасанидских, 

византийских и иных завоевателей. В начале IV в. усиливается приток новых 

тюркоязычных племен, начавшийся еще в первые века нашей эры. Чтобы 

предотвратить их набеги, совершавшиеся главным образом через Дербендский 

проход, Сасаниды приступили к сооружению мощной оборонительной линии 

укреплений. 

Первые христианские общины возникли в северном Азербайджане 



455 
 

Албании еще в начале первых веков нашей эры, когда сюда начали проникать 

апостолы и их ученики из Иерусалима и Сирии. Однако окончательное принятие 

христианства в качестве государственной религии связано с именем албанского царя 

Урнайра. В 313 г. феодальная албанская знать во главе с Урнайром приняла 

христианство, которое, однако, не сумело превратиться в общенародную религию. 

Среди населения все еще были широко распространены древние верования - 

идолопоклонство, манихей-ство, зороастризм. В Азербайджане, полностью 

попавшим под власть Сасанидов, господство-вап зороастризм, и хотя к этому 

времени страна утратила свою политическую самостоятельность, однако ее роль как 

религиозно-культурного центра возросла еще больше, во многом благодаря 

местонахождению главного сасанидского храма огнепоклонников Адургушнаспа в 

южно-азербайджанском городе Шиз.  

Создание в начале V в. путем реформирования старой письменности 

нового албанского алфавита в значительной степени способствовало развитию в 

стране просвещения. Были открыты частные школы, началась работа по переводу 

религиозных и светских трудов с сирийского и греческого языков на 

албанский. 

В конце V - начале VI в. Сасанидский Иран был потрясен мощным 

антифеодальным и антисасанидским движением, возглавляемым Маздаком. 

Сторонники его вероучения, среди приверженцев которого было немало 

азербайджанцев, боролись против эксплуатации трудового населения жречеством и 

светской знатью. Это движение вскрыло слабые стороны внутренней жизни 

государства и потряслс его основы. В результате Сасанидам пришлось 

осуществить рял реформ, среди которых административная в частности, 

преследовала как цель укрепление обороноспособности империи. Согласно этом) 

административному делению Албания вместе с Атропатеной и другими 

близлежащими территориями входила в Северную четверп империи, 

называвшуюся "Адурбадаган" (согласно арабо-персидской традиции - 

Азербайджан) куст". Таким образом, еще в период ранних Сасанидов термин 

"Адурбадаган - Азербайджан", сохранявший в то время лишь этно-географическое 

значение, становится и политическо-административным понятием, объединившим 

в себе все исторические земли Азербайджана. 

До начала VI в. в Албании, находившейся в вассальной зависимости от 

Сасанидов, у власти стояли цари из династии Аршакидов, а начиная с VII в., 

после более чем столетнего марзбанского периода, ею стали править великие 

князья из рода Михранидов. 

В первые десятилетия VII в. Азербайджан подвергается нападениям 

хазар с севера, а чуть позднее - арабов, хлынувших с юга. Особую роль в судьбах 

Азербайджана сыграл Арабский Халифат, покончивший за короткий срок с таким 

мощным государством, как Сасанидская империя, захватив при этом и 

подвластные ей страны, в том числе и Азербайджан. Несмотря на 



456 
 

противоречивость источников, анализ приведенных в них фактов дает 

возможность прийти к выводу, что Азербайджан завоевывался арабами несколько 

раз и с нескольких направлений, а окончательно - только после 643 года, когда 

была сделана вторая попытка завоевания страны. Однако полное подчинение 

страны произошло лишь в начале восьмого века, когда северная ее часть - 

Албания, утратив самостоятельность, потеряла свой вассалитет и вместе с 

другими завоеванными арабами территориями на Кавказе (с собственно 

Арменией, Восточном Грузией-Картли и с частью современного Дагестана) 

была включена в новообразованную Арабскую провинцию с административным 

названием "Арминийа". Что касается южной части Азербайджана -Адурбадагана, 

то он в этот период был объединен в составе единого наместничества с другой 

арабской провинцией - ал-Джазирой. 

В течение всего VIII в. Арабский Халифат, находившийся в ту пору в 

расцвете своего могущества, для дальнейшего укрепления своих позиций в таких 

стратегически важных регионах, как Азербайджан, вел борьбу с хазарами; только в 

самом конце VIII в. между сторонами был заключен мирный договор, 

положивший, таким образом, конец арабо-хазарским войнам, которые 

попеременно велись со времени появления арабов на Кавказе. Эти грабительские 

походы, длившиеся более столетия и разорившие местное население, сильно 

подорвали позиции Халифата на Кавказе.  

С развитием феодализма усиливается классовая борьба, которая 

принимает в Халифате (в том числе и в Азербайджане) форму религиозных и 

социально-политических выступлений. Вскоре весь Кавказский регион был 

охвачен восстаниями. Самыми мощными были хуррамитские выступления, 

возглавлявшиеся Бабеком и переросшие в широкомасштабное освободительное 

движение азербайджанцев. Оно продолжалось примерно 21 год (816-837) и 

нанесло тяжелый удар по Арабскому Халифату, потрясло его основы. Вместе с тем, 

бабекитское движение содействовало усилению сепаратистских тенденций среди 

местных феодалов. 

Ослабление политической власти Халифата во второй половине  IX в. 

привело к образованию на территории Азербайджана независимых и 

полунезависимых государств. В 861 г. Хайсам ибн Халид, первый из Мазйадидов - 

арабов по происхождению, принявших древний титул ширваншаха, восстановил 

независимое государство Ширваншахов. Одновременно его брат Йазид объявил себя 

лайзаншахом. В 917 году лайзаншах Абу Тахир Йазид, уничтожив ширванских 

родичей, присоединил свои владения к Ширвану и объявил себя ширваншахом. В 

869 г. Хашим ас-Сулами, принадлежавший к поселившемуся в Дербенде 

арабскому роду, объявил о независимости этого города-государства и таким 

образом положил начало существованию Дербендского эмирата. Сумев сохранить 

свою политическую независимость вплоть до конца XI в., Дербендский эмират в 
последующее время был вынужден признать свою политическую и экономическую 



457 
 

зависимость от ширваншахов. В 886 г. Григор Хамам, "восстановивший разрушенное 

Албанское царство", распространилсвою власть над частью Аррана. В то же время 

потомок Михранидов Сахак, по прозвищу Савада, совместно с Хаченским 

правителем Атрнерсехом захватил Гирдиман и часть Арцаха и Ширака. Местный 
источник сообщает о бесплодных походах против Сахака основателя Армянского 

царства Смбата Багратуни, обособившегося в этот период от Халифата. Правнук 

Сахака Иоанн, по прозвишу Сенекерим, в X в. вновь восстанавливает 

Албанское царство. 

В это время в результате ослабления центральной власти на юге 

Азербайджана сложилось государство Саджидов, основателем которого был тюрок 

по происхождению Мухаммад ибн Абу-с-Садж. Не сумевший в силу политической 

обстановки полностью отделиться от Халифата, он стал опорой центральной 

апасти на Южном Кавказе. В 898 г. он был утвержден халифом правителем в это 

время фактически уже не существующей арабской провинции Арминийа. 

Следует отметить, что правители этих новообразованных государств, 

исходя из реально существовавшего положения постепенно уменьшая  количество 

уплачиваемой  в  халифскую  казну дани, в конечном счете отказывались 

уплачивать ее вовсе, и, добившись таким путем независимости, признавали над 

собой лишь духовную власть халифа. 

В 941 г. сын правителя Дейлема Салар Марзбан ибн Мухаммад положил 

конец власти Саджидов, которые впервые смогли объединить все 

азербайджанские земли в рамках единого государства. В 951 г. представитель 

династии Шаддадидов Мухаммад ибн Шаддад, а затем и его сыновья начали 

борьбу за земли, находившиеся в подчинении Саларидов и неоднократно 

переходившие из рук в руки в результате военных действий. В 971 г. Салариды 

сдали Шаддадидам и Гянджу. К концу X в. представители династии Раввадидов, - 

предок был выходцем из араб-ского племени и еще в конце VIII в. переселился 

из Йемена в Тебриз, - положил конец более чем 40-летнему существованию 

государства Саларидов. 

Хотя длительное господство Халифата в Азербайджане и вызвало 

временное замедление развития производительных сил и культурного прогресса 

страны, тем не менее включение страны в состав обширного Арабского государства 

объективно способствовало приобщению его к общемусульманской культуре, 

создавало условия для широкого распространения здесь ислама. В связи с этим 

азербайджанцы, объединенные как и все другие народы, воспринявшие ислам, под 

общим названием "мусульмане", принимали участие в процессе развития 

общемусульманской культуры, расцвет которой приходится на 1Х-ХИ вв. Чтобы 

получить образование, многие азербайджанцы отправлялись тогда в такие 

культурные центры Арабского Востока, как Багдад, Куфа, Басра, Дамаск, Каир 

и другие города. 

В I половине XI в. в истории Азербайджана и соседних с ним стран 



458 
 

происходят важные события, связанные с захватническими походами 

Сельджукидов. В конце 70-х годов вся территория Южного Кавказа оказалась 

включенной в состав Великой империи Сельджуков, объединившей в себе 

земли, простиравшиеся от Средней Азии до Средиземного моря и от Кавказа 

до Перешитого залива. 

Именно в это время языковая, религиозная, территориальная, культурная 

и экономическая общность способствовала окончанию длительного процесса 

формирования на территории Азербайджана этнического единства и 

возникновению тюркоязычного азербайджанского народа. 

Династические распри, борьба за власть, продолжавшиеся в 

Сельджукском государстве в период его упадка (1092-1157), создали предпосылки   

для   формирования   государственных   образований нового типа. Правителями 

этих государств стали воспитатели малолетних наследных сельджукских принцев, 

носившие титул "атабеки". Со временем усилив свое влияние, атабеки сумели 

прибрать к рукам всю власть, а их подопечные превратились лишь в номинальных 

правителей своих государств. Самым мощным атабекством являлось государство 

Атабеков Азербайджана, основанное в 1136 г. Шамсаддином Илденизом. По 

сообщению местного источника, он "стал могучим и подавил всех больших 

государей и подчинил многих н полностью разгромил восставших вождей 

туркменов. Он пресек волнения страны   Арран". 

В период правления последнего Илденизида Узбека разгоревшиеся 

феодальные усобицы, нашествия внешних врагов, ослабление центральной власти 

оказали негативное воздействие на хозяйственную жизнь государства Атабеков, 

значительно снизив его обороноспособность. 

Именно в это время Хасан Джалал (1215-1261) из рода албанских 

Михранидов восстанавливает власть Арцахско-Хаченского княжества. Связанный 

родственными отношениями с влиятельными родами того времени и 

стремившийся продолжить албанские историко-литературные традиции, Хасан 

Джалал и в эти тяжелые времена отстаивал территориальное, политическое и 

духовное единство албан, а также их национальное самосознание. 

XII век, характеризующийся подъемом культурной жизни в Азербайджане, 

считается периодом Азербайджанского Ренессанса. Во дворцах Ширваншахов и 

Илденизидов были собраны лучшие ученые того времени; были достигнуты большие 

успехи в математике, естествознании, медицине, химии, философии, логике, 

праве, астрономии, арабской и персидской литературе и в других областях. Многие 

из этих ученых стали выдающимися деятелями мусульманской культуры и науки. 

Среди них Бахманйар, Хатиб Табризи, Шихабаддин Сухраварди и многие другие.  

Азербайджанская поэтическая школа, переживавшая в XI - начапе XII вв. 

пору своего расцвета, прославилась такими замечательными мастерами, как Низами 

Гянджеви, Абул-Ула Гянджеви, Афзаладдин Хагани, Фелеки Ширвани, 

Мюджираддин Байлакани, Мехсети Ханум Гянджеви и др. 



459 
 

В литературе и искусстве Х1-ХИ вв. появились и новые характерные стили 

и особенности. Именно в это время складываются Ширван-Апшеронская, Арранская, 

Нахчывано-Маразинская архитектурные школы, определившие основные 

направления в дальнейшем развитии средневекового зодчества Азербайджана. 

Среди архитектурных памятников того времени вьщелялись своим самобытным и 

оригинальным стилем оборонительные стены Баку, Шамахы, Байла-кана, Гянджи, 

Тебриза и Мараги, Апшеронские башни, мечети, медресе и ханаги, мавзолеи, 

мосты и т.п. 

Монгольское нашествие в начале XIII в., прервавшее экономический и 

культурный подъем Азербайджана, имело пагубные последствия для судеб края. 

Разрушались города, истреблялись сотни тысяч людей. Вскоре на страну 

обрушились войска хорезмшаха Джалаладдина Манкбурны, который положил 

конец существованию государства А табеков Азербайджана (1225).  

В 1231 г. монголы вторично вторглись в Азербайджан и захва тили 

большую часть страны. В этом же году был убит хорезмшах Джалаладдин. В 1235 г. 

монголы захватили и разрушили Гянджу, Шамкир, Товуз и другие города и 

крепости Азербайджана. 

В Азербайджане наступил период монгольского владычества. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



460 
 

MÜNDƏRĠCAT 

 
GiriĢ ............................................................................................................ 5 

 

I FƏSİL 

 

Azərbaycanın III-VII əsrlərdə ərazisi və əhalisi 

§ 1. A lbaniya. Siyasi-inzibati vahid lər və etnik sərhədlər  .............. 14 

§ 2. Adurbadaqan. Sərhədləri və Ģəhərləri......................................... 23 

§ 3. Yerli və gəlmə tayfalar, xalqlar, onların qarĢılıqlı münasi- 

bətləri…………………………………………………………… 26 

 

II FƏSİL 

 

III- VII əsrlərdə Azərbaycamn şimalında – 

Albaniyada ictimai quruluş və sinfı mübarizə 

 

§ 1. Feodal istehsal üsulunun meydana çıxması 

və təĢəkkülü ............................................................................................ 35 

§ 2. Əhalinin sinfш və sosial tərkibi ....................................................38 

§ 3. Torpaq sahibliyi və torpaqdan istifadə ........................................41 

§ 4. Ġstismar formaları ........................................................................... 43 

§ 5. A lbanların təsərrüfat həyatı .......................................................... 46 

§ 6. ġəhərlər və digər yaĢayıĢ məskənləri...........................................49 

§ 7. Ticarət və pul dövriyyəsi ...............................................................53 

§ 8. Dövlət hakimiyyəti və onun institutları.......................................58 

§ 9. Sin fi mübarizə və sosial hərəkatlar ..............................................60 

§ 10. Ġlk alban hüquqi sənədi - Aquen qanunları.............................. 63 

 

III FƏSİL 

III-VII əsrin əvvəllərində Azərbaycanın siyasi həyatı (Albaniya) 

 

§ 1. A lban dövləti alban ArĢaqiləri dövründə ....................................68 

§ 2. A lbaniyada xristianlığın yayılması.  

Kilsə təĢkilat ının strukturu .....................................................................76 

§3. Alban katolikosluğu..........................................................................82 

 

IV FƏSİL 

  

III-VII əsrin I yarısında Cənubi Azərbaycanın – 

Adurbadaqanın sosial-iqtisadi və siyasi tarixi 



461 
 

§ 1. Adurbadaqan Sasanilər dövlətinin tərkibində ............................ 89 

§ 2. Ġnzibati bölgü və idarə sistemi ...................................................... 91 

§ 3. Cənubi A zərbaycan əhalisinin bölgüsü ....................................... 94 

§ 4. Torpaq mülkiyyəti növləri, torpaqdan istifadə formaları  ......... 98 

§ 5. Verg i və mükəlləfiyyətlər ............................................................ 100 

§ 6. Maniçilik və məzdəkilər hərə katı ............................................... 102 

§ 7. Cənubi A zərbaycanda din. ZərdüĢtilik və AdurqaĢnasp 

məbədi..................................................................................................... 104 

§ 8. Adurbadaqanda xristianlıq........................................................... 112 

 

V FƏSİL 

 

III- VII əsrlərin I yarısında Azərbaycan mədəniyyəti 

 

§ 1. Maddi mədəniyyət ........................................................................ .117 

§ 2. Yazı. Məktəb. Ədəbiyyat ............................................................. .127 

§ 3. Ġncəsənət  ........................................................................................  138 

§ 4. Memarlıq və Ģəhərsalma .............................................................. .148 

 

VI FƏSİL 

Ərəb işğalı ərəfəsində və dövründə Azərbaycanın  

siyasi vəziyyəti. Azərbaycanın Ərəb Xilafəti tərkibinə daxil edilməsi 

 

§ 1. A lbaniyada Mehranilərin hakimiyyətə gəlməsi ....................... 163 

§ 2. Ərəb iĢğalların ın baĢlanması. Azərbaycana ilk yürüĢ 

və onun nəticələri.................................................................................. 168 

§ 3. Ərəb lərin Azərbaycana yürüĢləri .................................................173 

§ 4. I Varaz Tiridatın hakimiyyəti və A zərbaycanın 

qəti olaraq Xilafət in tərkib inə qatılması .............................................181 

 

VII FƏSİL 

 

Azərbaycan Ərəb Xilafəti tərkibində 

§ 1. Ərəb-Xəzər müharibə ləri və onların A zərbaycan üçün 

nəticələri ................................................................................................186 

§ 2. Xilafətin A zərbaycanda inzibati siyasəti, idarəetmə  

sistemi və köçürmə siyasəti ................................................................195 

§ 3. A zərbaycanda dini proseslər və onların yerli  

əhali üçün nəticələri .............................................................................204 

 

 



462 
 

VIII FƏSİL 

 

VII-X əsrlərdə Azərbaycanda sosial-iqtisadi münasibətlər 

 

§ 1. Əkinçilik və maldarlıq  ................................................................. 211 

§ 2. Ərəb hakimiyyəti dövründə Ģəhərlər və Ģəhər həyatı ............. 217 

§ 3. Xilafətin torpaq və vergi siyasəti ............................................... 235 

 

IX FƏSİL 

 

Xilafətdə Əməvilərə və Abbasilərə qarşı dini-siyasi hərəkat. 

Azərbaycanda Xürrəmilər - Babəkilər hərəkatı 

 

§ 1. Xilafətdə Əməvilərə qarĢı d ini-siyasi hərəkatın  

güclənməsi............................................................................................. 249 

§ 2. A zərbaycanda Əməvilərə qarĢı çıxıĢ lar  .................................... 251 

§ 3. A zərbaycanda Abbasilərə qarĢı ilk çıxıĢ lar .............................. 254 

§ 4. Abbasilərə qarĢı dini-siyasi hərəkat ın geniĢlənməsi.  

Xürrəmilər və xürrəmdin ilər .............................................................. 259 

§ 5. Xürrəmilərin ilk çıxıĢ ları............................................................. 265 

§ 6. Babəkin baĢçılığı alt ında xalq azad lıq müharibəsi  ................. 266 

§7. Xürrəmilər və Babəkilər hərəkat ının sonrakı çıxıĢ lara  

təsiri və tarixi əhəmiyyəti ....................................................................277 

 

X FƏSİL 

 

VII əsrin II yarısı - X əsrlərdə Azərbaycan mədəniyyəti 

 

§ 1. Maddi mədəniyyət ........................................................................280 

§ 2. Elm və fəlsəfi fikir ........................................................................284 

§ 3. Ədəbiyyat .......................................................................................297 

§ 4. Memarlıq və Ģəhərsalma ............................................................. 303 

 

XI FƏSİL 

 

Xilafətin zəifləməsi nəticəsində Azərbaycan ərazisində  

IX-X əsrlərdə təşəkkül tapan feodal dövlət qurumlarının siyasi tarixi 

 

§ 1. Sacilərin xilafətdəki fəaliyyətləri və A zərbaycan 

ərazisində dövlət yaratmaları ..............................................................311 

§ 2, ġirvanĢah Məzyədilər (Yəzidilər) dövləti .................................323 



463 
 

§ 3. Dərbənd HaĢimi əmirliy i ............................................................. 338 

§4. Sünik və Arsax-Xaçın knyazlıq ları ............................................. 351 

§ 5. ġəki məlikliy i................................................................................. 355 

§ 6. Salarilər dövləti ............................................................................. 363 

§ 7. Rəvvadilər dövləti ......................................................................... 372 

§ 8. ġəddadilər dövləti ......................................................................... 377 

 

XII FƏSİL 

 

Azərbaycan inkişaf 'etmiş feodalizm dövründə (XI-XII əsrlər) 

 

§ 1. Oğuzlar və Azərbaycan XI əsrdə. 

Səlcuq imperiyasının yaranması......................................................... 387 

§ 2. Böyük Səlcuqilər imperiyasının dağılması. 

Ġraq Səlcuq sultanlığının yaranması...................................................393 

§ 3. A zərbaycan Atabəyləri dövlətinin yaranması ...................... 403 

§ 4. A zərbaycan Atabəyləri dövlətinin siyasi quruluĢu 

və idarə sistemi.................................................................................. 409 

§ 5. A zərbaycan Atabəyləri dövlətinin möhkəmlənməsi ........... 413 

§ 6. A zərbaycan Atabəyləri dövlətinin tarixində  

"məmlük" dövrünün baĢlanması .................................................... 416 

§7. Son Eldənizlər............................................................................. 419 

§ 8. A zərbaycan Atabəyləri dövlətinin süqutu 

və onun XarəzmĢah Cəlaləddin Manqburnu tərəfındən iĢğalı..430 

  

XIII FƏSİL 

 

XI-XII əsrlərdə Azərbaycanda sosial-iqtisadi quruluş 

 

§ 1. Əkinçilik və maldarlıq .............................................................. 441 

§ 2. Torpaq münasibətləri................................................................ 445 

§ 3. Sənətkarlıq .................................................................................. 447 

§ 4. Ticarət, ticarət əlaqələri və pul dövriyyəsi............................ 455 

§ 5. ġəhərlər ....................................................................................... 459 

 

XIV FƏSİL 

Azərbaycan xalqının və Azərbaycan dilinin formalaşmasının 

başa çatması ...................................................................................... 469 

 

 

 



464 
 

XV FƏSİL 

 

XI-XIII əsrin əvvəllərində Azərbaycan mədəniyyəti 

 

§ 1. Maddi mədəniyyət .................................................................... 485 

§ 2. Memarlıq və Ģəhərsalma ...........................................................494 

§ 3. Dekorativ-tətbiqi sənət ..............................................................501 

§ 4. Ep iqrafik abidələr.......................................................................509 

§ 5. Elm ...............................................................................................517 

§ 6. Ədəbiyyat ................................................................................... 524 

§7. Fəlsəfə  ...........................................................................................539 

 

Xronoloji cədvəl ..................................................................................554 

Ġxtisarların siyahısı...............................................................................567 

Mənbələr və ədəbiyyatın siyahısı ......................................................568 

Xülasə (rus dilində).............................................................................593 

Əlavələr ................................................................................................609 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



465 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

AZƏRBAYCAN TARĠXĠ 
 

(III-XIII əsrin I rübü) 
 

YEDDĠ CĠLDDƏ 

 
II CĠLD 

 
BAKI - ELM - 2007 

 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 



466 
 

 
 

 

 

 

 

 

"ELM" REDAKSĠYA-NƏġRĠYYAT 

VƏ POLĠQRAFĠYA MƏRKƏZĠ 

 
 

Mərkəzin direktoru: 
ġirindil ALIġANLI 

 
 

BaĢ redaktor: 
Teymur KƏRĠMLĠ 

 
Kompüter tərtibçisi: 
Nasir ALIġANLI 

 
Korrektor: 

Pərinaz MUSAQIZI 
 

 

 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 



467 
 

 
 
 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Yığ ılmağa verilmiĢdir 14.03.2007. Çapa imzalanmıĢdır 10. 09.2007.  

Formatı 60x90 1\16. Fiziki çap vərəq i 38 1,5 illüstr.Ofset çap üsulu. 

Tirajı 25000. SifariĢ 201. 

 

DÜST 5773 -90, DÜST 4.482-87. 

 

 

 

Kitab ―CBS- PP‖ MMC məətbəsində çap olunmuĢdur. 

 

Bakı, ġərifzadə küçəsi, 3.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



468 
 

 

 

 

 

 

XƏRĠTƏLƏR 

 

ġƏKĠLLƏR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



469 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



470 
 

 



471 
 

 



472 
 

 



473 
 

 



474 
 

 



475 
 

 



476 
 

 



477 
 

 



478 
 

 



479 
 

 



480 
 

 



481 
 

 



482 
 

 



483 
 

 



484 
 

 



485 
 

 



486 
 

 



487 
 

 



488 
 

 



489 
 

 



490 
 

 



491 
 

 

 

 

 

 

 

 

 




